
 

 

               

 

 

CENTRO DE LAS ARTES Y LA CULTURA 

 

DE MÉXICO A CUBA, EL MARIACHI FEMENIL COMO 
EMBAJADOR DE LA CULTURA MEXICANA: UNA 

PROPUESTA RADIOFÓNICA 

TRABAJO PRÁCTICO QUE PRESENTA 

Regla Mercedes García Rodríguez 

PARA OBTENER EL GRADO DE MAESTRA EN ARTE  

TUTORA 

Dra. Irma Susana Carbajal Vaca 

INTEGRANTES DEL COMITÉ TUTRAL 

Dr. José Marcos Partida Valdivia 

Mtro. Daniel Escoto Villalobos 

 

Aguascalientes, Ags., 28 de noviembre de 2025             

  



 

 

AUTORIZACIONES 

 
 



 

 

 
 



 

 

 
 



 

 

 
 

 

 



 

 

AGRADECIMIENTOS 

Agradezco profundamente a México por la oportunidad de venir a este 

hermoso país, a la Universidad Autónoma de Aguascalientes, 

especialmente al Centro de las Artes y la Cultura, a la Maestría en Arte, por 

brindarme la oportunidad de desarrollar este proyecto que enlaza dos 

culturas hermanas a través del arte y la radio. Gracias por abrirme las 

puertas para crecer profesionalmente y por permitirme explorar nuevas 

formas de expresión cultural. 

A mi tutora la doctora Irma Susana Carbajal Vaca, a mis lectores, a los 

docentes que integran el Núcleo Académico, por su guía, su paciencia, y 

por sembrar en mí la confianza para abordar un tema que me apasiona 

desde lo personal y lo colectivo. Gracias por sus aportes, sus correcciones 

críticas y su compromiso con la formación de nuevas generaciones de 

investigadores. 

Mi gratitud también se extiende a las emisoras universitarias Ventana al 

Sonido (UAA), Mestiza (UJED) y CMHW (Cuba), por haberme permitido 

llevar mi voz y la del mariachi femenil a nuevas audiencias. Agradezco el 

apoyo técnico, la confianza y el acompañamiento brindado durante cada 

emisión. 

En lo personal, agradezco a mi familia, especialmente a mis padres e hijos, 

por su amor incondicional, sus valores y su fuerza, que han sido faro y 

sostén en cada etapa de mi vida. A mis compañeros de la maestría que han 

sido una fuente de inspiración cada día para seguir adelante. 

Este trabajo es también para todas las mujeres que, con valentía y talento, 

han abierto camino en el mundo del mariachi. Gracias por existir y resistir. 

 



 

 

 

DEDICATORIA 

A mis padres, que con su ejemplo sembraron en mí los valores del esfuerzo, 

la dignidad y el amor por nuestras raíces. A ellos por enseñarme que la 

cultura también se transmite en el silencio del hogar y en la constancia de 

cada día. 

 A mis hermanos, a los que caminan aún conmigo y a los que ya partieron, 

porque su presencia física o espiritual ha sido un sostén a lo largo del 

tiempo y en cada logro hay algo de ellos. 

 A mis hijos, que son mi orgullo más grande, por ser inspiración y motor de 

mi lucha diaria. 

 A mi esposo, por su apoyo incondicional, su paciencia, por su respeto y 

compañerismo. 

Y muy especialmente, a mi nieta, luz de mis días, semilla de esperanza y 

alegría que me impulsa a seguir construyendo caminos de conocimiento y 

amor. Que este trabajo sea un legado para ella, y para todas las niñas que 

heredan la fuerza de las mujeres que vinieron antes. También me felicito 

por no rendirme, por reinventarme y por seguir creyendo que la cultura 

transforma, cura y conecta. 

 

 

 

 

  



1 

 

ÍNDICE DE CONTENIDO 

 

 
Índice de Ilustraciones ..................................................................................................... 4 

Resumen ........................................................................................................................ 5 

Abstract .......................................................................................................................... 5 

Introducción .................................................................................................................... 7 

1. Capítulo I. Retos de visibilidad y representación del mariachi femenil en el panorama 

cultural cubano .............................................................................................................. 11 

1.1. Planteamiento del problema ......................................................................... 11 

1.2. Preguntas de investigación ........................................................................... 15 

1.3. Objetivos general y específicos .................................................................... 16 

1.4. Supuestos básicos ....................................................................................... 17 

1.5. Justificación .................................................................................................. 18 

2. Capítulo II. Contextualización del mariachi femenil en Cuba: Tradición, género y 

territorio sonoro en la historia del tiempo presente ......................................................... 19 

2.1. Historia del tiempo presente del mariachi femenil: documentación, desafíos y 

proyección cultural .................................................................................................... 19 

2.2. El mariachi en Cuba: Proyección y alcance transnacional ............................. 20 

2.3. La globalización y la reinterpretación del mariachi femenil y la identidad como 

eje articulador del patrimonio y la cultura ................................................................... 25 

2.4. Procesos de producción y gestión artística del género mariachi .................... 30 

2.5. El enfoque comunitario y de equidad cultural: connotación social del mariachi 

femenil, percepciones y significados colectivos ......................................................... 33 

2.6. Dimensión cultural y de género del mariachi ................................................. 37 

3. Capítulo III. Método de investigación: enfoque cualitativo ...................................... 40 

3.1. Naturaleza y enfoque metodológico .............................................................. 40 

3.2. Entrevista grupal al Mariachi Mujer Latina: voces, análisis y resignificación 

cultural 44 

3.3. En la siguiente ilustración se muestra la clasificación de las categorías de 

análisis utilizadas. ..................................................................................................... 47 

3.4. Análisis temático y experiencias de profesionalización radiofónica: de la 

interpretación de testimonios a la creación sonora .................................................... 47 

3.5. Unidad Receptora del estudio ....................................................................... 49 

3.6. Intervención en el programa Mañanitas Mexicanas ....................................... 51 

3.7. CMHW: La radio en Santa Clara, Cuba......................................................... 52 



2 

 

3.8. La producción radiofónica como instrumento de difusión cultural .................. 53 

4. Capitulo IV. Elementos de identidad del mariachi: Interculturalidad, mexicanidad y el 

mariachi femenil como expresión identitaria .................................................................. 55 

4.1. Orígenes del mariachi como género musical ................................................. 55 

4.2. Instrumentos y vestimenta tradicional ........................................................... 58 

4.3. El mariachi femenil: vestimenta, identidad visual y presencia ........................ 60 

4.4. La labor de las mujeres en el mariachi .......................................................... 64 

4.5. Repertorio tradicional y cancioneros populares: una herencia en la voz del 

mariachi femenil ........................................................................................................ 65 

5. Capítulo V. Mujeres famosas en la historia presente del mariachi en México. ........ 67 

5.1. Aguascalientes: La presencia del mariachi en la región central de México .... 67 

5.2. Santa Clara: La presencia del mariachi en la región central de Cuba ............ 69 

5.3. El mariachi femenil como agente de cambio social en México y Cuba........... 70 

5.4. La voz del mariachi femenil: la música popular como memoria colectiva y 

resistencia simbólica ................................................................................................. 74 

6. CAPÍTULO VI. La radio: medio de legitimación cultural y puente transnacional ..... 76 

6.1. La Radio Cultural .......................................................................................... 76 

6.2. Producción radiofónica con temáticas de Mariachi en Cuba y México. .......... 79 

6.3. El caso de Cuba: Santa Clara ....................................................................... 80 

6.4. En el caso de México: Aguascalientes .......................................................... 81 

7. Capítulo VII. Experiencias de profesionalización radiofónica ................................. 83 

7.1. Producción radiofónica Ventana al Sonido, UAA, Aguascalientes, México .... 83 

7.2. Papalote sonoro, Cápsulas, UAA, Aguascalientes, México ........................... 85 

7.3. Producción radiofónica Programa Mestiza, Universidad Juárez del Estado de 

Durango .................................................................................................................... 86 

7.4. Producción radiofónica Emisora CMHW, Cuba ............................................. 87 

8. Capítulo VIII. Conclusiones ................................................................................... 88 

8.1. Historia, origen y evolución del mariachi ....................................................... 88 

8.2. El mariachi tradicional y aceptación del mariachi femenil .............................. 90 

8.3. Percepción e imagen del mariachi en Cuba y en Santa Clara ....................... 91 

9. Referencias bibliográficas ..................................................................................... 91 

10. Anexos ........................................................................................................... 100 

10.1. GUION PARA LA RADIO UNIVERSITARIA UAA ........................................ 100 

10.2. GUION 1 PARA LA RADIO UJED ............................................................... 103 

10.3. GUION 2 PARA LA RADIO UJED ............................................................... 105 

10.4. Entrevista al mariachi mujer latina .............................................................. 107 

10.5. Galería del mariachi femenil ....................................................................... 120 

 



3 

 

 
 
 

  



4 

 

Índice de Ilustraciones 

Ilustración 1. Mapa Conceptual del proyecto. Elaboración propia................................... 44 

Ilustración 2. Tabla de análisis de entrevista. Elaboración propia. .................................. 47 

Ilustración 3. Categorización de la entrevista. Elaboración propia .................................. 47 

Ilustración 4. Las Hermanas Padilla. ............................................................................ 120 

Ilustración 5. Chavela Vargas ...................................................................................... 120 

Ilustración 6. Amalia Mendoza ..................................................................................... 121 

Ilustración 7. Lola Beltrán ............................................................................................ 121 

Ilustración 8. Lucha Villa.............................................................................................. 122 

Ilustración 9. Laura Sobrino ......................................................................................... 122 

Ilustración 10. Ana Gabriel .......................................................................................... 123 

Ilustración 11. Beatriz Adriana. .................................................................................... 123 

Ilustración 12. Lucero. ................................................................................................. 124 

Ilustración 13. Mariachi Las Coronelas. ....................................................................... 124 

Ilustración 14. Verónica Robles y su Mariachi Femenil ................................................ 125 

Ilustración 15. Mariachi Innovación Mexicana. ............................................................. 125 

Ilustración 16. Mariachi Femenil Flores Mexicanas ...................................................... 126 

Ilustración 17. Mariachi Divas de Cindy Shea .............................................................. 126 

Ilustración 18. Mariachi Flor de Toloache..................................................................... 127 

Ilustración 19. Mariachi Mujer Mexicana ...................................................................... 127 

Ilustración 20. Mariachi Mujer Latina ........................................................................... 128 

Ilustración 21. Mariachi Mujer Divina. .......................................................................... 128 

Ilustración 22. Mariachi Femenil Nuevo Tecalitán. ....................................................... 129 

Ilustración 23. Mariachi Femenil Corona. ..................................................................... 129 

Ilustración 24. Mariachi Femenil Las Perlitas Tapatías. ................................................ 130 

Ilustración 25. Mariachi Joyas de México ..................................................................... 130 

Ilustración 26. Mariachi Joyas del Mar ......................................................................... 131 

Ilustración 27. Mariachi Femenil Estrella de México. .................................................... 131 



5 

 

Resumen 

El presente trabajo desarrolla una propuesta radiofónica orientada a 

visibilizar y promover el papel del mariachi femenil como embajador cultural 

transnacional entre México y Cuba. A través de un enfoque cualitativo, se 

analizan los orígenes, evolución y significado social del mariachi, así como 

los procesos de inserción y reconocimiento de las mujeres en un género 

históricamente masculinizado. La investigación integra revisión 

documental, entrevistas grupales y experiencias de producción radiofónica 

en emisoras universitarias de ambos países, como Ventana al Sonido 

(UAA), Mestiza (UJED) y CMHW (Cuba). 

Los resultados revelan que, aunque el mariachi femenil ha logrado 

consolidarse en México como expresión artística legítima y símbolo de 

resistencia cultural, su visibilidad en Cuba aún es limitada. Ante ello, la radio 

se plantea como una herramienta estratégica de mediación y diplomacia 

cultural capaz de conectar sensibilidades, reconstruir narrativas de 

identidad y fortalecer los lazos sonoros entre ambas naciones. La 

propuesta reafirma la importancia de la gestión cultural con perspectiva de 

género y subraya el valor de la comunicación pública como espacio para la 

equidad, la memoria y la transformación social. 

Abstract 

This research develops a radio proposal aimed at making visible and 

promoting the role of female mariachi as a transnational cultural 

ambassador between Mexico and Cuba. Through a qualitative approach, it 

analyzes the origins, evolution, and social meaning of mariachi, as well as 

the processes of inclusion and recognition of women in a traditionally male-

dominated genre. The study combines documentary review, group 

interviews, and radio production experiences in university stations from both 

countries, such as Ventana al Sonido (UAA), Mestiza (UJED), and CMHW 

(Cuba). 

Findings reveal that although female mariachi has gained legitimacy in 



6 

 

Mexico as an artistic expression and a symbol of cultural resistance, its 

visibility in Cuba remains limited. In this context, radio emerges as a 

strategic tool for cultural mediation and symbolic diplomacy, connecting 

shared identities and strengthening the sonic ties between both nations. 

This project highlights the relevance of cultural management with a gender 

perspective and underscores the value of public communication as a space 

for equity, memory, and social transformation. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  



7 

 

Introducción 

El mariachi constituye una de las manifestaciones musicales más 

representativas de la identidad cultural mexicana. Su origen se remonta al 

siglo XIX, en los estados del occidente del país, Jalisco, Michoacán, Nayarit 

y Colima, donde surgió como una práctica comunitaria vinculada a las 

celebraciones rurales, las fiestas patronales y los rituales religiosos. Desde 

sus primeras formaciones, el mariachi combinó la herencia indígena con 

elementos europeos y africanos, dando origen a una sonoridad mestiza 

que, con el paso del tiempo, se consolidó como símbolo del imaginario 

nacional (Díaz Santana Garza, 2018). 

Durante gran parte del siglo XX, especialmente tras la Revolución 

Mexicana, el mariachi fue adoptado por las políticas culturales del Estado 

como emblema del nacionalismo sonoro, representando la alegría, la 

valentía y el espíritu festivo del pueblo mexicano. La expansión de los 

medios de comunicación, particularmente el cine, la radio y la televisión 

desempeñó un papel crucial en su popularización y proyección 

internacional. De acuerdo con Montoya-Arias (2017), la música popular 

mexicana, y en particular el mariachi, trascendió sus fronteras naturales 

para convertirse en un referente de identidad compartida en diversos 

países latinoamericanos, donde se asimiló no solo como entretenimiento, 

sino como vehículo de reconocimiento cultural y emocional. 

En su instrumentación primitiva, el mariachi estuvo compuesto por violines, 

guitarras de golpe, vihuelas y guitarrones; posteriormente, con la 

incorporación de las trompetas, alcanzó un sonido más brillante y festivo, 

característico de su estilo moderno. Este proceso de transformación sonora 

fue paralelo a su profesionalización, especialmente con el surgimiento de 

agrupaciones emblemáticas como el Mariachi Vargas de Tecalitlán, que 

contribuyeron a consolidar una estética musical reconocida mundialmente 

(Villalobos-Graillet, 2015); sin embargo, esta profesionalización también 

implicó procesos de estandarización que, si bien facilitaron su difusión, 



8 

 

tendieron a homogeneizar la diversidad regional y estilística del mariachi 

tradicional (Carbajal Vaca, 2014). 

El mariachi, más que un simple género musical, es una práctica social que 

articula emociones, memoria y comunidad. Desde una perspectiva 

etnomusicológica, puede comprenderse como una forma, de acción cultural 

donde las personas se relacionan y se reconocen a sí mismas a través del 

sonido (Small, 1998). Su permanencia a lo largo del tiempo se debe 

precisamente a su capacidad para adaptarse a los cambios sociales y 

tecnológicos, sin perder su función simbólica como vehículo de identidad 

mexicana y expresión del mestizaje cultural. 

En Cuba, el mariachi encontró un terreno fértil para su difusión gracias a 

los lazos históricos entre ambos países y al fuerte impacto del cine de oro 

mexicano durante las décadas de 1940 y 1950. A través de producciones 

cinematográficas, programas radiales y espacios televisivos, la música 

mexicana y, particularmente el mariachi, se integró al gusto popular 

cubano, configurando una memoria sonora compartida entre las dos 

naciones (Borroto-Rubio, 2021; García-Benítez, 2009). Esta presencia 

constante consolidó al mariachi como una expresión cultural respetada y 

entrañable dentro del panorama artístico cubano, especialmente en 

espacios radiofónicos como "Mañanitas Mexicanas" de la emisora CMHW1 

en Santa Clara, que continúa difundiendo repertorios tradicionales de la 

música mexicana. 

No obstante, el mariachi femenil aún enfrenta retos importantes en términos 

de visibilidad y legitimación, tanto en México como en Cuba. Aunque su 

surgimiento responde a un proceso de democratización de los espacios 

artísticos, las mujeres músicas han tenido que desafiar estereotipos de 

género profundamente arraigados en la tradición del mariachi, donde la 

                                            

1 https://www.envivo.icrt.cu/mas-del-60-de-los-villaclarenos-prefirio-a-la-cmhw-en-el-
verano/  

https://www.envivo.icrt.cu/mas-del-60-de-los-villaclarenos-prefirio-a-la-cmhw-en-el-verano/
https://www.envivo.icrt.cu/mas-del-60-de-los-villaclarenos-prefirio-a-la-cmhw-en-el-verano/


9 

 

figura del charro ha sido históricamente asociada con la masculinidad, el 

nacionalismo y el heroísmo (Gallegos-Ramírez, 2019; Loeza-Beureth, 

2022). En este sentido, el mariachi femenil no solo representa una 

innovación estética, sino también un acto de resistencia cultural que 

redefine los símbolos de identidad mexicana desde una perspectiva 

inclusiva y contemporánea. 

La difusión del mariachi femenil en Cuba constituye una oportunidad para 

fortalecer el diálogo intercultural y promover la equidad de género en el 

ámbito artístico. Como señala Montoya-Arias (2017), las músicas populares 

latinoamericanas comparten raíces simbólicas y sociales que facilitan su 

apropiación mutua y su resignificación en nuevos contextos. Desde esta 

perspectiva, el mariachi femenil puede funcionar como un puente sonoro y 

emocional entre México y Cuba, reafirmando los valores de fraternidad, 

diversidad y reconocimiento mutuo que caracterizan la historia cultural de 

ambos pueblos. 

Este proyecto, al desarrollar una propuesta radiofónica centrada en la 

visibilización del mariachi femenil, busca trascender los límites de la 

investigación académica para situarse en el terreno de la acción cultural. 

La radio, por su naturaleza educativa, participativa y sensible al contexto 

social, se erige como una herramienta privilegiada para la mediación 

cultural y la preservación del patrimonio inmaterial (Cue-Sierra, 2022; 

Hernández y Caballero-Rivacoba, 2022). A través de la producción de 

contenidos que combinen historia, testimonio y música, esta propuesta 

pretende contribuir a la difusión de una narrativa más equitativa, donde las 

mujeres del mariachi sean reconocidas como protagonistas de una 

tradición viva que sigue transformándose y resonando más allá de las 

fronteras. 

Los resultados obtenidos durante el desarrollo del presente trabajo, desde 

la perspectiva investigativa como desde la profesionalización, surgen del 



10 

 

análisis de fuentes o entrevistas y también del propio proceso de búsqueda, 

creación, vinculación y producción que acompañó cada etapa del proyecto. 

En primer lugar, se realizó una revisión documental y teórica sobre el 

mariachi, su identidad cultural, sus orígenes y la inserción de la mujer en 

este género tradicionalmente masculino. Esta etapa permitió construir un 

marco conceptual sólido que sustentó el enfoque del trabajo y sirvió de 

base para comprender el contexto en el que se desarrolla el mariachi 

femenil en México y su escasa visibilidad en Cuba. 

En el primer capítulo, se exponen los retos de visibilidad y representación 

del mariachi femenil en el panorama cultural cubano; se expone el 

planteamiento del problema, los objetivos general y particulares, los 

supuestos y la justificación. En el segundo se expone una contextualización 

que va desde la presencia del mariachi en Cuba, la proyección cultural y el 

alcance transnacional de la propuesta; se integra una documentación de la 

naturaleza del enfoque metodológico implementado, así como algunas 

reflexiones sobre la problemática de globalización y el concepto de 

identidad como eje articulador del patrimonio y la cultural. En el tercero se 

presenta el enfoque cualitativo elegido para el proyecto y el modelo de 

intervención aplicado. En los capítulos cuarto, quinto, sexto y séptimo se 

presentan los resultados del trabajo práctico, comenzando por el panorama 

del mariachi femenil en los contextos implicados; el papel de la radio 

cultural como espacio de profesionalización y las experiencias en las 

unidades receptoras. El octavo capítulo expone las conclusiones y se 

incluye un apartado de anexos con la exposición de los guiones llevados a 

la práctica.  

 

 



11 

 

  

 

1. Capítulo I. Retos de visibilidad y representación del mariachi 
femenil en el panorama cultural cubano  

1.1. Planteamiento del problema 

El mariachi, hoy símbolo sonoro del México profundo tiene sus raíces en 

las expresiones musicales campesinas del occidente mexicano, 

especialmente en los estados de Jalisco, Colima, Nayarit y Michoacán. 

Surgido en el siglo XIX como parte de la vida rural y comunitaria, el mariachi 

acompañaba bodas, fiestas patronales, celebraciones religiosas y 

acontecimientos sociales. Su música se tejía entre cuerdas, sones y versos 

que hablaban de la tierra, del amor, del dolor y del orgullo de pertenecer a 

un pueblo con identidad viva (Sheehy, 1998). 

En sus primeras manifestaciones, el mariachi estaba conformado 

únicamente por instrumentos de cuerda: violines, vihuelas, guitarras de 

golpe, arpas y guitarrones. La trompeta, elemento hoy inseparable de su 

sonoridad, fue incorporada hasta mediados del siglo XX, cuando el mariachi 

comenzó su proceso de profesionalización y urbanización. Este proceso 

estuvo estrechamente vinculado a su incursión en la industria del 

entretenimiento, especialmente el cine, la radio y la televisión, que le 

permitieron proyectarse más allá de las fronteras regionales (Vargas-

Bernal, 2013). 

La transformación del mariachi no fue solo musical, sino también simbólica: 

pasó de ser una práctica local campesina para convertirse en emblema 

nacionalista, asociado al imaginario del charro gallardo, defensor del honor, 

amante apasionado y figura arquetípica del hombre mexicano. Así, el 

mariachi se constituyó como vehículo de identidad, al mismo tiempo que su 

música ganaba complejidad técnica, amplitud temática y mayor presencia 

institucional en escenarios, festivales y conservatorios. Este proceso de 



12 

 

expansión internacional encontró en Cuba un terreno fértil y receptivo. A 

partir de la década de 1940, el auge del cine mexicano en la isla con íconos 

como Pedro Infante, Jorge Negrete y Lola Beltrán propició un vínculo 

afectivo con el repertorio musical del mariachi (Fernández-Meléndez y 

Shaw, 2020).  

Las canciones rancheras, los corridos y los boleros rancheros conquistaron 

el oído popular cubano, no solo por su carga emocional, sino por su afinidad 

melódica y lírica con las tradiciones sonoras del Caribe. En ciudades como 

La Habana, Santa Clara y Santiago de Cuba, el mariachi se volvió parte del 

paisaje sonoro doméstico, reproducido en la radio, en las celebraciones 

familiares y en los repertorios de agrupaciones locales. El arraigo del 

mariachi en el gusto musical cubano ha perdurado por generaciones. 

Prueba de ello es la continuidad de espacios radiales como "Mañanitas 

Mexicanas", transmitido por la emisora CMHW en Santa Clara, donde la 

música mexicana, especialmente el género mariachi, ocupa un lugar 

protagónico en la memoria sonora de sus oyentes. Sin embargo, esta 

presencia ha estado mayoritariamente ligada a la versión masculina 

tradicional del género, lo que ha limitado la visibilizarían de otras 

expresiones igualmente legítimas y poderosas, como el mariachi femenil 

(Linares-Savio, 2014). 

En las últimas décadas, el mariachi femenil ha emergido en México como 

un acto de afirmación artística y política. Mujeres músicas han irrumpido en 

este espacio históricamente dominado por hombres, aportando nuevas 

lecturas estéticas y discursos de género que resignifican el repertorio, la 

presencia escénica y el papel de la mujer en la música tradicional. Este 

fenómeno, si bien ha ganado terreno en México, aún enfrenta desafíos de 

reconocimiento y difusión en otros países donde el mariachi es valorado 

culturalmente, como en Cuba. Por ello, la difusión del mariachi femenil 

cobra un valor estratégico y simbólico: no solo se trata de diversificar las 

formas de representación del género, sino de ampliar las fronteras de la 

identidad musical compartida entre Cuba y México. Brindar mayor 



13 

 

visibilidad a las agrupaciones femeniles de mariachi en la radio, en los 

medios y en los espacios culturales cubanos es, a la vez, un acto de justicia 

histórica y una oportunidad para enriquecer el diálogo intercultural desde 

una perspectiva inclusiva, sensible y contemporánea (CMHW, 2022; 

García-Álvarez, 2019). 

En los estudios realizados en el ámbito internacional, específicamente en   

Cuba, el mariachi es conocido en su forma tradicional y goza de una 

apreciable aceptación dentro del panorama cultural, gracias a los 

intercambios históricos entre México y la isla; sin embargo, el mariachi 

femenil enfrenta retos significativos de visibilidad y reconocimiento en este 

contexto. La percepción tradicional del mariachi en Cuba, al igual que en 

otras partes del mundo, ha estado dominada por la imagen de 

agrupaciones masculinas que simbolizan el folclore mexicano, lo cual 

puede limitar la apertura hacia formatos innovadores como el mariachi 

femenil. Un elemento que corrobora lo antes expuesto es el programa radial 

"Mañanitas Mexicanas" de la emisora CMHW en cuba donde ha 

demostrado que existe alta receptividad hacia la música mexicana. Este 

espacio radiofónico ha logrado una conexión emocional con los oyentes, 

quienes expresan su preferencia por las tradiciones musicales de México, 

incluidas las interpretaciones de mariachi. Sin embargo, la programación 

se ha centrado principalmente en las expresiones más clásicas del 

mariachi, dejando en segundo plano la inclusión del mariachi femenil, un 

formato que, aunque innovador y lleno de potencial, es todavía poco 

explorado en la cultura cubana (Ramírez-Morales, 2020). 

La escasa presencia del mariachi femenil en Cuba puede explicarse por 

varios factores. En primer lugar, las normas culturales que han moldeado 

las dinámicas de género en la música tanto en México como en Cuba, que 

han tendido a priorizar las expresiones masculinas en géneros asociados 

con la tradición y el patriotismo. Esto podría traducirse en una resistencia 

inicial hacia un formato que rompe con estos paradigmas al presentar a 



14 

 

mujeres interpretando un género históricamente dominado por hombres 

(Ramírez-Morales, 2020). 

La figura del mariachi, tal como se ha difundido históricamente en Cuba, 

responde a una representación fuertemente asociada a la masculinidad 

tradicional mexicana: el traje de charro, el sombrero ancho, el porte gallardo 

y las letras cargadas de bravura, honor y desamor. Estas imágenes se 

consolidaron especialmente a través del cine de la Época de Oro de 

México, cuyas producciones fueron ampliamente consumidas en la isla 

durante el siglo XX. Esta difusión fortaleció una noción del mariachi como 

sinónimo de lo masculino, dificultando la aceptación de agrupaciones 

femeniles que, aunque dominan con igual maestría el repertorio tradicional, 

rompen con la norma estética y simbólica impuesta por la tradición 

(Fernández-Meléndez y Shaw, 2020). 

Sumado a esto, los espacios de difusión musical como la radio, la televisión 

o los festivales tienden a reproducir formatos exitosos ya consolidados, y 

rara vez apuestan por propuestas que, aunque novedosas, requieren 

pedagogía cultural previa para ser comprendidas y apreciadas. El caso del 

programa radial "Mañanitas Mexicanas" de CMHW en Santa Clara es 

ilustrativo: aunque ha sido clave en mantener viva la tradición del mariachi 

en la memoria sonora cubana, su programación no ha integrado 

sistemáticamente agrupaciones femeniles, perpetuando así una mirada 

parcial e incompleta del género (CMHW, 2022). 

Desde una perspectiva de género, el mariachi femenil representa no solo 

una innovación musical, sino también una reivindicación histórica. Su 

existencia pone en tensión las estructuras patriarcales que han relegado a 

las mujeres a papeles secundarios dentro de la música tradicional, y 

cuestiona los roles sociales que les han sido impuestos. En este sentido, 

su escasa presencia en Cuba podría interpretarse también como el reflejo 

de una sociedad en la que, si bien existe una fuerte tradición musical 

femenina (sobre todo en géneros como la trova o el son), los modelos 



15 

 

importados tienden a replicar los esquemas patriarcales del país de origen 

(Flores-Gorostieta, 2018).  

Esta problemática también remite a la falta de investigación, 

documentación y promoción del mariachi femenil como patrimonio cultural 

en formación. La ausencia de estudios académicos, reportajes, cápsulas 

radiales o iniciativas culturales que lo posicionen como una expresión 

legítima y valiosa, contribuye a su escasa inserción en los repertorios 

culturales compartidos entre México y Cuba. Visibilizar esta realidad no solo 

implica romper con estereotipos de género, sino también ampliar las 

fronteras de lo que se considera patrimonio musical común entre ambas 

naciones (Pérez-Ruiz, 2021). 

Para lograr una mayor visibilización del mariachi femenil en Cuba y México, 

sería fundamental implementar una serie de intervenciones que destaquen 

el papel de las mujeres en la música tradicional mexicana, ya que el 

mariachi femenil enfrenta retos importantes para su consolidación en el 

panorama cultural cubano y mexicano, pero existe un terreno fértil para su 

aceptación, siempre que se logre superar las barreras iniciales mediante 

una intervención bien diseñada que combine el poder de los medios, el 

intercambio cultural y el reconocimiento del papel transformador de las 

mujeres en la música tradicional (Flores-Gorostieta, 2018; Ramírez-

Morales, 2020; Pérez-Ruiz, 2021). 

1.2. Preguntas de investigación 

Para abordar la problemática expuesta se plantearon las siguientes 

preguntas: 

¿Cuál es la historia, origen y evolución del mariachi a lo largo del tiempo? 

¿Qué caracteriza al mariachi tradicional? 



16 

 

¿Qué caracteriza el mariachi femenil y que connotación y aceptación se 

tiene de esta música? 

¿Cuál es la imagen que se tiene del mariachi en Cuba y específicamente 

en Santa Clara? 

¿Cuál es la percepción del mariachi para los gestores culturales en Santa 

Clara? 

Teniendo en cuenta los elementos anteriores se plantea como objetivo de 

la investigación: 

1.3. Objetivos general y específicos 

General 

Visibilizar y promover el mariachi femenil como expresión artística, cultural 

y de género, mediante una propuesta radiofónica que permita difundir su 

historia, evolución y relevancia en el contexto mexicano y su posible 

inserción en la cultura cubana, particularmente en la ciudad de Santa Clara. 

Objetivos Específicos 

1. Analizar el origen, desarrollo y transformación del mariachi 

tradicional, con énfasis en sus aspectos sonoros, simbólicos y 

sociales, para comprender el contexto que dio lugar al surgimiento 

del mariachi femenil. 

2. Explorar el surgimiento y consolidación del mariachi femenil en 

México, atendiendo a su historia, instrumentación, repertorio y 

desafíos, desde una perspectiva de género. 

3. Investigar la presencia y percepción del mariachi en la cultura 

cubana, especialmente en Santa Clara, a través del análisis de 



17 

 

medios como el programa "Mañanitas Mexicanas" y otras 

manifestaciones culturales. 

4. Diseñar e implementar una propuesta radiofónica de divulgación 

cultural, que incluya programas especiales, cápsulas sonoras y 

entrevistas, para difundir el papel de las mujeres en el mariachi y 

generar interés en la audiencia cubana. 

5. Fomentar el intercambio cultural entre México y Cuba, mediante 

estrategias de colaboración, difusión y participación ciudadana que 

contribuyan a la valorización del mariachi femenil como embajador 

musical contemporáneo. 

1.4. Supuestos básicos 

Para este trabajo práctico se partió de los siguientes supuestos: 

 Existe una necesidad de reinterpretar la percepción del mariachi 
femenil en Cuba: las acciones de difusión cultural en Cuba que 

involucran agrupaciones de mariachi femenil como embajadoras 

culturales requieren una revisión crítica de las percepciones actuales 

sobre este género musical, tanto en su país de origen como en los 

contextos donde ha sido adoptado. Comprender cómo se recepción a 

esta expresión musical en la sociedad cubana permitirá identificar 

posibles barreras culturales, estéticas o simbólicas que puedan limitar 

su apropiación o aceptación plena, así como reconocer oportunidades 

para enriquecer el intercambio cultural entre Cuba y México. 

 Es necesario realizar una actualización del conocimiento sobre el 
mariachi femenil en México: la evolución reciente del mariachi femenil 

en México en términos de profesionalización, visibilidad mediática, y 

resignificación de roles de género constituye una fuente de información 

clave para diseñar estrategias de divulgación artística más 

contextualizadas. Una actualización rigurosa y sensible a las 

transformaciones socioculturales de este movimiento permitirá que las 



18 

 

acciones de comunicación y promoción en Cuba se alineen con las 

realidades contemporáneas de las agrupaciones femeninas, sus 

discursos identitarios y sus aspiraciones como agentes culturales. 

1.5. Justificación 

La antropología aporta una mirada integral sobre el mariachi como portador 

de valores identitarios, rituales comunitarios, formas de transmisión oral y 

apropiaciones culturales. La circulación transnacional del mariachi como en 

el caso cubano puede entenderse como un proceso de resignificación 

cultural donde se activan memorias, afectos y vínculos históricos. Fernando 

Ortiz, con su noción de transculturación,2 y Néstor García Canclini (1990), 

con su concepto de hibridación cultural, ofrecen claves valiosas para 

interpretar la apropiación del mariachi en contextos como Cuba, donde el 

género se recontextualiza y adquiere nuevos sentidos. Este andamiaje 

teórico no solo respalda el análisis del mariachi como fenómeno musical y 

sociocultural, sino que también justifica el interés de esta investigación por 

visibilizar y difundir el mariachi femenil como una expresión artística 

legítima, innovadora y portadora de transformación social y cultural. 

  

                                            

2 “[…]término cuya acuñación se le atribuye al cubano Fernando Ortiz en la década de 
1940 como una concepción opuesta a la aculturación.” (Carbajal Vaca, 2019, p. 42) 



19 

 

2. Capítulo II. Contextualización del mariachi femenil en Cuba: 
Tradición, género y territorio sonoro en la historia del tiempo 
presente 

2.1. Historia del tiempo presente del mariachi femenil: 
documentación, desafíos y proyección cultural 

El término historia del presente o historia del tiempo presente se entiende 

como el proceso de documentación de la realidad actual, que constituye al 

mismo tiempo una responsabilidad para quienes investigan hoy y una 

garantía para la memoria histórica del futuro (Carbajal-Vaca, 2020). Esta 

perspectiva reconoce que lo que ocurre en el presente no solo tiene 

relevancia inmediata, sino que también sienta las bases de la interpretación 

de los procesos sociales y culturales en el porvenir. Abordar la historia del 

tiempo presente del mariachi femenil implica realizar un acercamiento 

riguroso y detallado a sus múltiples dimensiones: las agrupaciones y su 

composición, los estilos musicales que cultivan, las interpretaciones y 

arreglos que producen, los instrumentos y la vestimenta que utilizan, los 

escenarios en los que se presentan, así como los procesos de formación, 

preparación y trayectoria de sus integrantes. Cada uno de estos elementos 

constituye una pieza clave para comprender cómo se configura el mariachi 

femenil en la actualidad. 

Este ejercicio documental no solo describe la práctica artística, sino que 

permite analizar la gestión cultural que sostiene al mariachi femenil: desde 

la conformación de las agrupaciones, el diseño de sus presentaciones, la 

selección de repertorios y la construcción de una imagen artística propia, 

hasta las estrategias para lograr aceptación, permanencia y proyección. La 

creciente visibilidad y reconocimiento de estas agrupaciones reflejan 

cambios significativos en la connotación social, pues desafían estereotipos 

de género y amplían la concepción tradicional del mariachi, integrando 

nuevas narrativas de inclusión y diversidad. Como expresión viva de la 

identidad cultural mexicana, el mariachi femenil enriquece el patrimonio 



20 

 

cultural al mostrar que la tradición puede renovarse y transformarse sin 

perder su esencia. Su papel como embajador cultural resulta fundamental, 

ya que transmite valores de mexicanidad en clave contemporánea, 

representando al país con un enfoque más inclusivo y plural. 

 La autora de la investigación apunta que documentar la historia presente 

del mariachi femenil es un acto de preservación y, al mismo tiempo, de 

proyección. Implica valorar sus logros y reconocer sus desafíos, visibilizar 

su aporte a la cultura mexicana e internacional y sentar bases para futuras 

investigaciones que den cuenta de su evolución y trascendencia. 

Constituye una herramienta indispensable para comprender el lugar que 

ocupa hoy el mariachi femenil dentro de la sociedad y su proyección hacia 

el futuro. 

2.2. El mariachi en Cuba: Proyección y alcance transnacional 

La música folclórica mexicana reconoce el mariachi como una de las 

manifestaciones más representativas de su cultura. Sin embargo, sobre sus 

orígenes existen diversos mitos, y es necesario comprender su contexto, la 

interrelación del grupo musical, los géneros que ejecuta y su evolución 

histórica (Villalobos-Graillet, 2015; Báez-Pinal, 2019; Loeza-Beureth, 

2022). Este proyecto se enfoca en una vertiente menos explorada pero 

igualmente significativa: el mariachi femenil. 

En Cuba, el mariachi es conocido en su forma tradicional y goza de una 

apreciable aceptación dentro del panorama cultural, gracias a los 

intercambios históricos entre México y la isla. Sin embargo, el mariachi 

femenil enfrenta retos significativos de visibilidad y reconocimiento en este 

contexto. La percepción tradicional del mariachi en Cuba, al igual que en 

otras partes del mundo, ha estado dominada por la imagen de 

agrupaciones masculinas que simbolizan el folclore mexicano, lo cual 

puede limitar la apertura hacia formatos innovadores como el mariachi 

femenil. 



21 

 

En la ciudad de Santa Clara, el programa radial "Mañanitas Mexicanas" de 

la emisora CMHW ha demostrado que existe una alta receptividad hacia la 

música mexicana. Este espacio radiofónico ha logrado una conexión 

emocional con los oyentes, quienes expresan su preferencia por las 

tradiciones musicales de México, incluidas las interpretaciones de mariachi; 

sin embargo, la programación se ha centrado principalmente en las 

expresiones más clásicas del mariachi, dejando en segundo plano la 

inclusión del mariachi femenil, un formato que, aunque innovador y lleno de 

potencial, es todavía poco explorado en la cultura cubana. 

La escasa presencia del mariachi femenil en Cuba puede explicarse por 

varios factores. En primer lugar, las normas culturales que han moldeado 

las dinámicas de género en la música tanto en México como en Cuba, que 

han tendido a priorizar las expresiones masculinas en géneros asociados 

con la tradición y el patriotismo. Esto podría traducirse en una resistencia 

inicial hacia un formato que rompe con estos paradigmas al presentar a 

mujeres interpretando un género históricamente dominado por hombres. 

Por otra parte, los medios de comunicación cubanos, aunque tienen una 

influencia significativa en la promoción y aceptación de nuevos formatos 

culturales, suelen operar dentro de una programación estructurada que 

privilegia expresiones artísticas ya consolidadas. Espacios como 

"Mañanitas Mexicanas", con su notable audiencia y su enfoque en la 

música mexicana, ofrecen una oportunidad invaluable para introducir al 

público cubano al mariachi femenil. Sin embargo, esto requeriría una 

intervención intencional para incluir temas interpretados por agrupaciones 

femeninas, además de programas especiales que exploren el papel de las 

mujeres en el mariachi. 

Es importante destacar que la música de mariachi, como símbolo de 

identidad mexicana, comparte una serie de valores y emociones 

universales que pueden resonar profundamente en el público cubano. 

Temas como el amor, la melancolía, la celebración y el arraigo a la cultura 



22 

 

son comunes tanto en la música mexicana como en la cubana, lo que crea 

un puente cultural natural. En este sentido, el mariachi femenil, aunque 

nuevo en este contexto, tiene el potencial de encontrar un público receptivo 

si se le da la visibilidad adecuada. 

Desde una perspectiva de género, Cuba cuenta con antecedentes de 

agrupaciones femeninas exitosas en otros géneros musicales, como el son 

y la trova. Estas experiencias pueden servir como referentes para 

argumentar que existe un espacio viable para que el mariachi femenil sea 

adoptado dentro de la escena musical cubana. Además, estos casos 

evidencian que la representación femenina en la música no solo es posible, 

sino también apreciada cuando se le ofrece al público la oportunidad de 

disfrutar de su talento. A pesar del creciente interés internacional por 

reconocer y valorar las aportaciones de las mujeres en la música 

tradicional, en Cuba el mariachi femenil continúa siendo un formato 

escasamente visibilizado. Esta invisibilización no es solo un hecho casual, 

sino la consecuencia de diversos factores socioculturales, mediáticos y de 

género que han determinado qué expresiones artísticas reciben espacio en 

los medios, en las instituciones y en el imaginario colectivo. 

Desde una perspectiva de género, el mariachi femenil representa no solo 

una innovación musical, sino también una reivindicación histórica. Su 

existencia pone en tensión las estructuras patriarcales que han relegado a 

las mujeres a papeles secundarios dentro de la música tradicional, y 

cuestiona los roles sociales que les han sido impuestos. En este sentido, 

su escasa presencia en Cuba podría interpretarse también como el reflejo 

de una sociedad en la que, si bien existe una fuerte tradición musical 

femenina (sobre todo en géneros como la trova o el son), los modelos 

importados tienden a replicar los esquemas patriarcales del país de origen. 

Esta problemática también remite a la falta de investigación, 

documentación y promoción del mariachi femenil como patrimonio cultural 

en formación. La ausencia de estudios académicos, reportajes, cápsulas 



23 

 

radiales o iniciativas culturales que lo posicionen como una expresión 

legítima y valiosa, contribuye a su escasa inserción en los repertorios 

culturales compartidos entre México y Cuba. Visibilizar esta realidad no solo 

implica romper con estereotipos de género, sino también ampliar las 

fronteras de lo que se considera patrimonio musical común entre ambas 

naciones. 

Para lograr una mayor visibilización del mariachi femenil en Cuba y México, 

sería fundamental implementar una serie de intervenciones que destaquen 

el papel de las mujeres en la música tradicional mexicana, ya que el 

mariachi femenil enfrenta retos importantes para su consolidación en el 

panorama cultural cubano y mexicano, pero existe un terreno fértil para su 

aceptación, siempre que se logre superar las barreras iniciales mediante 

una intervención bien diseñada que combine el poder de los medios, el 

intercambio cultural y el reconocimiento del papel transformador de las 

mujeres en la música tradicional. 

La presente investigación se inscribe dentro de un enfoque cualitativo, de 

carácter exploratorio y aplicado, orientado a la comprensión e intervención 

cultural desde una perspectiva artística y sociocultural. Su alcance, aunque 

en principio delimitado a un contexto local específico la ciudad de Santa 

Clara, Cuba, puede trascender dicha localidad al proponer una experiencia 

de transferencia de conocimiento generada desde un espacio académico 

mexicano: Universidad Autónoma de Aguascalientes. 

Desde esta perspectiva, el proyecto adquiere una dimensión transnacional 

al tejer vínculos culturales entre México y Cuba, promoviendo la circulación 

de saberes, prácticas musicales y enfoques de género a través de medios 

radiofónicos. La propuesta se nutre del potencial transformador de la 

música como lenguaje común, capaz de atravesar fronteras y generar 

puentes simbólicos entre comunidades distantes, pero culturalmente 

afines. 



24 

 

Además, el proyecto busca impactar no solo en el ámbito de la difusión 

artística, sino también en el campo de las políticas culturales, al visibilizar 

a las mujeres en un género históricamente masculinizado como el mariachi. 

En este sentido, se apuesta por una expansión gradual del impacto, 

comenzando con la inserción del mariachi femenil en medios cubanos 

locales, y proyectando su potencial hacia audiencias más amplias en el 

Caribe y América Latina. 

El alcance de esta investigación se manifiesta en tres niveles: 

 Local, al enfocarse en la implementación de la propuesta radial 

en Santa Clara. 

 Académico, al constituirse como una producción investigativa 
que dialoga con los estudios de género, música y comunicación. 

 Cultural-transnacional, al promover el intercambio simbólico 
entre dos naciones que comparten una profunda historia de 

vínculos afectivos y artísticos. 

Desde la tipología de estudios propuesta por Hernández-Samperi et al. 

(2014), esta investigación se ubica dentro del enfoque aplicado debido a 

que busca generar una propuesta concreta (una serie radiofónica sobre el 

mariachi femenil) con utilidad social y cultural en un nuevo entorno, 

promoviendo la divulgación artística y el intercambio cultural entre México 

y Cuba. A su vez, posee un componente exploratorio al abordar fenómenos 

poco estudiados en profundidad, como el papel del mariachi femenil como 

agente diplomático-cultural en contextos latinoamericanos. El alcance 

geográfico, si bien se inicia en México, se expande hacia Cuba mediante la 

planificación de su difusión radiofónica en Santa Clara, lo cual responde a 

las tendencias actuales de la investigación artística contemporánea, que 

valoran tanto la globalización como la transculturalidad (Welsch, 1999) 

como marcos conceptuales para el estudio y la circulación de las prácticas 

culturales. 



25 

 

La autora de la investigación asume un enfoque local: se nutre de 

experiencias locales (el mariachi femenil en México) para proyectarlas y 

resignificarlas en otro territorio (Cuba), reconociendo la riqueza de los 

procesos de apropiación cultural y las posibilidades de la radio universitaria 

como medio de conexión entre pueblos hermanos. 

2.3. La globalización y la reinterpretación del mariachi femenil y la 
identidad como eje articulador del patrimonio y la cultura 

En el contexto de las dinámicas culturales contemporáneas, la 

globalización ha transformado significativamente los procesos de 

producción, circulación y apropiación de la música tradicional. Este 

fenómeno ha implicado una intensificación de los flujos culturales, donde 

las expresiones musicales viajan, se resignifican y se adaptan a nuevos 

contextos sin perder necesariamente su anclaje identitario original 

(Robertson, 1995). En este sentido, el mariachi, como emblema musical de 

la mexicanidad, no ha permanecido ajeno a estos procesos. 

La globalización ha operado de manera dual: por un lado, ha contribuido a 

la masificación y visibilidad internacional del mariachi, convirtiéndolo en un 

símbolo sonoro reconocido más allá de las fronteras mexicanas. También 

ha generado tensiones entre la autenticidad tradicional y las formas 

híbridas o contemporáneas de representación musical. El mariachi femenil 

surge precisamente en este punto de inflexión, como una expresión que 

desafía los moldes tradicionales de género, al mismo tiempo que se inserta 

en los circuitos globales de difusión artística (García-Canclini, 1990; 

Simonett, 2001). 

Autores como Welsch (1999) plantean que las culturas contemporáneas ya 

no pueden pensarse en términos puramente nacionales o étnicos, sino 

desde una lógica transcultural, donde las prácticas artísticas son 

constantemente reconfiguradas a través del contacto intercultural. El 

mariachi femenil constituye una propuesta musical que no solo reinterpreta 



26 

 

un legado sonoro desde la perspectiva femenina, sino que también dialoga 

con públicos diversos en contextos globalizados. La inclusión del mariachi 

femenil en espacios radiales internacionales, como la radio cubana, 

evidencia cómo las mujeres músicas mexicanas están ocupando 

escenarios culturales antes vedados, proyectando una imagen más 

inclusiva del patrimonio musical de su país. En México, la presencia de 

mariachis femeniles en festivales como el que se realiza en Cocula, Jalisco, 

es recurrente (Partida-Valdivia, 2021). Al promover este género desde una 

plataforma transnacional como la radio universitaria, no solo se difunde una 

forma musical, sino también un posicionamiento estético, político y social 

que responde a las transformaciones propias de la era global.  

Pese a lo anterior, la identidad continúa siendo un eje articulador del 

patrimonio y la cultura, por lo que la categoría identidad ocupa un lugar 

central en los estudios sociales y culturales contemporáneos, no solo por 

su vínculo con la construcción del sujeto, sino también por su capacidad 

para articular procesos de memoria colectiva, pertenencia simbólica y 

reproducción cultural.  

Concebir la identidad como un fenómeno dinámico implica reconocer que 

esta se configura en el cruce entre patrimonio, cultura, historia y desarrollo, 

y que es resultado de procesos históricos, sociales y discursivos que se 

reconfiguran constantemente. Desde esta perspectiva, el patrimonio no 

solo se limita a los bienes tangibles, sino que también incluye expresiones 

intangibles como la música, los rituales y las tradiciones orales. Como 

señala García-Canclini (1990), el patrimonio es una construcción social que 

permite a los grupos reconocerse a través de sus prácticas simbólicas. En 

esta lógica, la identidad no es estática ni esencialista, sino que se produce 

en la interacción entre sujetos y contextos históricos, y se expresa en los 

símbolos culturales que los grupos resignifican, como en el caso del 

mariachi femenil. 



27 

 

La música tradicional, como forma de arte, también actúa como archivo de 

la identidad cultural. Según Nettl (2005), la etnomusicología considera que 

las formas musicales no solo representan lo estético, sino que también 

conservan y transmiten valores colectivos, configurando memorias sonoras 

de los pueblos. Hall (1996) plantea que la identidad cultural se produce a 

través de la representación, y se vincula con la forma en que las 

comunidades narran su historia y definen su pertenencia. Esto implica que 

los géneros musicales tradicionales, como el mariachi, tienen un rol clave 

en la producción de imaginarios nacionales, pero también en los procesos 

de transformación y resistencia, como ocurre cuando las mujeres 

resignifican su participación histórica en este ámbito. 

Olazábal et al. (2021) sostienen que la identidad cultural, cuando es 

asumida como recurso social, puede ser integrada de forma activa en la 

gestión del desarrollo territorial y cultural, sirviendo como base para 

estrategias de difusión, apropiación simbólica y fortalecimiento comunitario; 

en la identidad de un país, el patrimonio cultural es un referente. Según Ku 

(2015), con el tiempo se convierte en el “cuerpo natural de la comunidad”, 

adquiere relevancia, significado y trasciende el ámbito regional para 

convertirse en “Patrimonio Cultural de la Nación” (p. 292). 

Cepeda-Ortega (2018), refiere que “la identidad cultural se trata de un 

sentimiento de pertenencia a un colectivo social que posee una serie de 

características y rasgos culturales únicos, que le hacen diferenciarse del 

resto y por los que también es juzgado, valorado y apreciado” (p. 254). 

Además, Olazábal et al. (2021), plantea que la identidad cultural en el 

campo del desarrollo local atraviesa un aparato conceptual que la relaciona 

con el ámbito antropológico, institucional y patrimonial. Intervienen los 

patrones de interacción, movilidad y participación social, sentido de 

pertenencia y el patrimonio cultural material e inmaterial.  



28 

 

El surgimiento de la identidad del mexicano está transversalizado por la 

diversidad cultural del país y en correspondencia con la historia vivida, 

marcada por procesos políticos, económicos y sociales. Esa diversidad a 

la que se hace referencia se ha reflejado en la forma de hablar, en las 

tradiciones gastronómicas, en las vestimentas típicas, en costumbres que 

varían de un estado a otro dentro del país. Si de música se trata, también 

se evidencia una heterogeneidad nacional que se aprecia en la diversidad 

de ritmos, en el uso de instrumentos y en la música misma (Cruz-Carvajal, 

2019). Se reconoce que esa propia diversidad dificultó consolidar la 

identidad. Por esa razón, cuando se hace referencia a los inicios de la 

música popular mexicana se menciona a los “sonecitos del país”: Cruz-

Carvajal (2019) enfatiza: “Las bases de la identidad a través de la música 

mexicana, de acuerdo con especialistas, y con estudios propios, se pueden 

encontrar en el periodo conocido como Porfiriato (1876-1911)” (p. 81).  

Durante el periodo de luchas, el pueblo mexicano y su historia fueron 

pautando la conformación de esa buscada identidad; de ese vínculo 

indestructible emerge la figura del charro, que constituye un ejemplo 

identitario de la cultura popular mexicana hasta el presente. La historia, la 

cultura y la identidad están interrelacionadas entre sí, por lazos 

interconectados que hacen posible su propia existencia donde   el 

desarrollo de la música mexicana es un proceso que va íntimamente ligado 

al nacionalismo, que va de 1920 a finales de la década de 1930. Este 

nacionalismo fue lo que provocó que la música ranchera fuera el género 

musical mexicano reconocido en todo el mundo; el nacionalismo hizo que 

la música proliferara y se desarrollara en este periodo y fue el causante de 

crear nuevas formas de sentir, de vivir y de identificarse como mexicano; el 

nacionalismo fue un proceso tan importante que configuró incluso muchas 

prácticas culturales actuales.  

Estos elementos permiten reafirmar que la identidad es un proceso que se 

forma, se consolida y evoluciona, en correspondencia con la historia, la 

cultura, el patrimonio y sentir de los pueblos. Esa es la razón que ha 



29 

 

permitido al Mariachi formar parte de la cultura popular tradicional, de su 

historia y patrimonio que identifica a México en el contexto nacional e 

internacional. El mariachi como expresión de la cultura popular tradicional 

y de la identidad, que distingue y representa al mexicano y a México, ha 

trascendido en el tiempo y mantiene su vigencia hasta nuestros días. La 

decisión de la UNESCO de incorporar a “El Mariachi, música de cuerdas, 

canto y trompeta”, el 27 de noviembre de 2011, a la lista representativa del 

Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad constituye un 

reconocimiento internacional para el mariachi y, a la vez, una 

responsabilidad para los mexicanos: su salvaguarda (UNESCO, 2011).  

Estos hechos respaldan al mariachi como identidad con la realización de 

acciones como las documentadas por Bonilla-Arroyo (2020):  

 Fundación de la Comisión Nacional para la Salvaguardia del Mariachi 

(Conasam) en el 2012. Sesiona semestralmente en alguna ciudad 

mariachera, como Guadalajara, Tepic, Colima o Calimaya. Es una mesa 

de trabajo representativa y nacional que ha logrado coordinar esfuerzos 

y generar acuerdos.  

 Creación del Centro de Documentación e Información del Mariachi (CE-
DIM) en 2013, donde se agrupan y conservan discos, fotografías, 

videos, películas sobre la historia y evolución del mariachi. Facilita los 

estudios sobre la cultura del mariachi. Tiene su sede en la Secretaría 

de Cultura de Jalisco.  

 Elaboración del Plan Nacional para la Salvaguardia del Mariachi en el 

seno de la Conasam. Documento orientador que precisa la 

responsabilidad en el cumplimiento de cada acción.    

 Encuentro Nacional de Mariachi Tradicional, espacio anual de la 
tradición mariachera. Con una muy diversa participación ofrece un 

programa de actividades que van desde conciertos, concursos, y 

entrega de reconocimientos.  



30 

 

 Talleres y escuelas de mariachi. Permiten el de desarrollo de 

diplomados, cursos, talleres e intercambios de repertorios y estilos.  

 Coloquio Internacional Académico del Mariachi celebrado en el Colegio 

de Jalisco. Espacio anual sobre un tema específico entre académicos y 

músicos de mariachi.  

 Festivales y concursos de mariachi. Actividades con el fin de contribuir 

a la salvaguarda del mariachi.  

Las acciones presentadas anteriormente son ejemplos que marcan la 

implicación del país y de su pueblo en la responsabilidad de contribuir a la 

salvaguarda del mariachi como Patrimonio de la Humanidad. A la vez, son 

oportunidades como refiere Bonilla-Arroyo (2020) para que los mexicanos 

tomen conciencia de que salvaguardar su patrimonio cultural es un deber 

que fortalece sus identidades locales, antes de que la globalización 

sustituya los hábitos culturales que heredaron de sus ancestros.  

2.4. Procesos de producción y gestión artística del género mariachi 

El análisis de los procesos de producción y gestión artística no puede 

desligarse de la comprensión profunda del campo de la gestión cultural, 

concebida como una práctica social que articula saberes, herramientas 

organizativas y políticas públicas para la planificación, promoción, 

circulación y sostenibilidad de los bienes y servicios culturales. Desde esta 

perspectiva, la gestión artística no se limita únicamente a la administración 

de recursos o programación de actividades, sino que implica una mediación 

simbólica y operativa entre las expresiones culturales, los públicos y los 

territorios, situándose como un eje clave en la producción de sentidos y en 

la consolidación de identidades. Como señala Escoto-Villalobos (2018), 

cuyo trabajo en el campo de la gestión cultural se ha centrado en la 

formación de públicos para la música de concierto, se trata de:  

[…] un proceso que va mucho más allá de la simple audición de una 

serie de conciertos o eventos musicales, ya que están implicados en 



31 

 

dicho proceso una serie de factores que sobrepasan por mucho al 

control que cualquiera pudiese tener de los hechos musicales 

vividos, y que derivan también de otros procesos de culturización 

que, de forma importante, se ejercen a través de los medios de 

comunicación de nuestro país, medios que van permeando y 

condicionando el bagaje auditivo y sensorial de cualquier persona. 

(Escoto-Villalobos, 2018, p. 9) 

El punto de partida teórico de esta sección asume la gestión cultural como 

un campo interdisciplinario que integra elementos de la sociología, la 

economía, la comunicación, la educación y la política, con el objetivo de 

impulsar procesos creativos, participativos y transformadores. En este 

sentido, los procesos de producción artística son entendidos no solo como 

resultados estéticos, sino como actos sociales en los que convergen 

decisiones, relaciones de poder, discursos y estructuras institucionales que 

condicionan la creación, mediación y apropiación de la cultura. 

Autores como García-Canclini (1990) han enfatizado el papel estratégico 

de la gestión cultural en contextos de globalización e hibridación cultural, 

donde se hace necesario no solo preservar el patrimonio, sino también 

innovar en las formas de circulación simbólica. En el marco de este 

proyecto, la producción artística vinculada al mariachi femenil se inserta en 

estas dinámicas, lo que exige una revisión crítica de los modelos 

tradicionales de gestión, así como el diseño de estrategias contextualizadas 

que respondan a los desafíos contemporáneos de visibilidad, inclusión y 

sostenibilidad cultural. El punto de partida para el análisis y comprensión 

de la gestión artística y los procesos de producción es la gestión cultural, 

asumida como: “un espacio en continuo movimiento y cambio, que se nutre 

de diversas disciplinas aplicadas a un contexto social dinámico, 

proyectando la búsqueda futura de un cambio” (Alejandro-Cabral, 2023, p. 

269).  



32 

 

La gestión es un proceso que busca la transformación y el cambio. Cuando 

aparece acompañada del arte, tiene la intención de delimitar dentro de la 

gestión cultural, lo específicamente artístico. Los elementos organizativos, 

estructurales, promocionales, la selección de canciones, los instrumentos, 

la concepción y diseño del concierto, acto cultural o espectáculo, es parte 

esencial de la gestión artística que, a su vez, incluye los procesos de 

producción. Si se contextualiza la gestión artística al mariachi femenil, hay 

que reconocer todas las múltiples acciones que deben ocurrir para que el 

público disfrute de las canciones en el escenario, porque la gestión artística 

y la producción inician desde la creación de la propia banda o agrupación 

musical. La selección de las mujeres, su formación musical, los 

instrumentos, las voces, la identidad que logren ir creando, la forma en que 

decidan darse a conocer, la publicidad, el repertorio, canciones, letras, 

mensaje a trasmitir, la interpretación, su vestuario, el lugar y motivo de la 

presentación y muy importante, el público.  

La gestión del género mariachi implica mucho más que la organización de 

eventos musicales; se trata de curar un símbolo cultural que resuena con 

significados profundos tanto en México como en Cuba. Según Yáñez-Canal 

y Corcho-Castaño (2021), una gestión cultural eficaz debe trascender las 

operaciones administrativas para inmiscuirse en la comprensión del tejido 

social y cultural que define cada práctica artística. En Cuba, el mariachi no 

solo es apreciado por su estética, sino como un eco de la camaradería 

cultural con México. Esto se manifiesta no solo en la preservación del arte, 

sino en la promoción de un diálogo intercultural que fortalece la identidad y 

la conexión entre personas de ambas naciones. 

La diversidad de la audiencia para la gestión cultural del mariachi es amplia 

y variada. García-Canclini sugiere que las prácticas culturales deben 

considerar la diversidad y la desigualdad para ser verdaderamente 

efectivas (García-Canclini, 1990). Esto implica que las iniciativas de gestión 

cultural deben ser accesibles y relevantes para diferentes grupos sociales, 

desde académicos hasta aficionados de la música popular, expandiendo 



33 

 

así su impacto más allá de los límites geográficos y socioculturales. La 

gestión del mariachi tiene lugar en una variedad de escenarios, desde 

conciertos en vivo en festivales hasta emisiones en plataformas digitales. 

La colaboración es extensa y multidimensional, incluyendo músicos, 

educadores, instituciones culturales y medios de comunicación. Uriel 

Bustamante Lozano et al. (2022) enfatizan la importancia de la gestión 

colaborativa y metodologías participativas como clave para un impacto 

cultural sostenido y expansivo. 

Los recursos utilizados para gestionar el mariachi son tan ricos y variados 

como el género mismo. Esto incluye instrumentos tradicionales, trajes 

típicos, y tecnologías modernas para la promoción y difusión. Estos 

recursos son fundamentales para facilitar no solo la ejecución musical, sino 

también la educación y el intercambio cultural. Se anticipa que la gestión 

cultural del mariachi fomente la interacción y el enriquecimiento mutuo entre 

México y Cuba. Esta gestión no solo busca entretener, sino también educar 

y conectar, creando plataformas para el diálogo y el respeto mutuo. Evaluar 

continuamente el impacto de estas iniciativas, es crucial para asegurar que 

cumplan con sus objetivos de enriquecimiento cultural y artístico. 

2.5. El enfoque comunitario y de equidad cultural: connotación 
social del mariachi femenil, percepciones y significados 
colectivos 

En consonancia con una visión crítica y transformadora de la gestión 

cultural, esta investigación se articula con los planteamientos de José 

Antonio Mac Gregor (2023), quien define la gestión cultural comunitaria no 

solo como una metodología de intervención, sino como una manera de 

entender y potenciar la vida cultural de los territorios. Según este autor, 

gestionar cultura desde y para la comunidad implica reconocer sus 

disfunciones, construir diagnósticos participativos y fortalecer vínculos 

sociales a través de prácticas simbólicas que expresen identidades 

colectivas. En este sentido, el mariachi femenil no solo se contempla como 



34 

 

una manifestación artística de valor estético, sino como un vehículo de 

diálogo intercultural y como archivo viviente de memorias compartidas entre 

México y Cuba. 

Mac Gregor (2023) plantea que la gestión cultural debe alejarse de 

enfoques centrados únicamente en el consumo artístico y abrirse a 

procesos que tejan comunidad, respeten la diversidad y promuevan 

narrativas propias. Este enfoque coincide con los objetivos de este 

proyecto, que busca mediante la radio universitaria y estrategias 

participativas visibilizar a las mujeres músicas del mariachi, resignificar su 

papel como embajadoras culturales, y generar puentes simbólicos entre los 

contextos locales de Santa Clara (Cuba) y México. La autonomía, inclusión 

y apropiación territorial de las expresiones culturales son principios claves 

en esta perspectiva. Por ello, se apuesta por una divulgación artística que 

no impone sentidos desde arriba, sino que construye significados con las 

audiencias y actores culturales locales, en un proceso dialógico y 

horizontal. 

Es necesario tener presente los desafíos contemporáneos de la gestión 

cultural que enlazan la globalización, la equidad y la preservación del 

patrimonio, para eso es importante desatacar que en la actualidad la 

gestión cultural del mariachi enfrenta múltiples desafíos que exigen una 

revisión crítica de sus prácticas. Uno de los problemas más visibles es la 

comercialización excesiva, que tiende a transformar esta manifestación en 

un producto para el consumo masivo, diluyendo su autenticidad y 

profundidad simbólica (Simonett, 2001). Esta dinámica de mercado puede 

derivar en una estandarización de las presentaciones y en la pérdida de 

matices regionales que dan identidad al mariachi. Por otra parte, las 

políticas culturales proteccionistas y la falta de acuerdos de intercambio 

internacional limitan los diálogos interculturales necesarios para revitalizar 

el mariachi femenil como puente simbólico entre México y Cuba (Mac 

Gregor, 2023; García-Canclini, 1990). Superar estas barreras implica 

asumir una gestión cultural basada en la cooperación, la inclusión y el 



35 

 

respeto por la diversidad, principios fundamentales en el contexto de la 

globalización cultural contemporánea. 

Los estudios sobre connotación social aparecen en múltiples ocasiones 

asociados a investigaciones lingüísticas que establecen la diferenciación 

entre connotación y significación. En este sentido, se aclara que la 

connotación posee más de una significación y que su interpretación varía 

según los contextos sociales y culturales en los que se utilice (Jofré, 2000). 

Desde un análisis sociológico, la connotación social se asume como las 

percepciones de rechazo o aceptación que una comunidad construye en 

torno a un hecho, práctica o proceso cultural (Martín-Fernández, 2021). 

En este marco, la connotación social no se limita a un significado lingüístico, 

sino que se convierte en un campo de valoración simbólica y afectiva que 

refleja la forma en que la sociedad se relaciona con determinados 

fenómenos culturales. Así, cobra relevancia no solo lo que se dice o 

representa, sino también las reacciones, sentimientos y posturas sociales 

que se generan a partir de ello. 

Cuando se contextualiza el concepto en un hecho concreto, como el caso 

del mariachi femenil, la connotación social adquiere un carácter palpable 

en las dinámicas de aceptación, consumo cultural y reconocimiento social. 

El gusto y la preferencia del público por el mariachi interpretado por 

mujeres, la fidelidad de sus seguidores, la demanda de nuevas 

presentaciones y la asistencia a sus conciertos son elementos que 

configuran un entramado de significados colectivos que permiten 

comprender la magnitud de su impacto. 

La connotación social del mariachi femenil puede observarse, entonces, en 

dos planos: 

 Plano positivo o de aceptación: donde se reconoce la calidad 

artística, la innovación y la ruptura de estereotipos de género dentro 

de un género musical tradicionalmente masculino. 



36 

 

 Plano de resistencia o rechazo: donde persisten ciertos prejuicios 

sociales que cuestionan la legitimidad de la mujer en un ámbito 

cultural históricamente dominado por varones. 

El mariachi es un embajador cultural ya que   se refiere a la función de 

mediación y representación que ejercen determinadas expresiones 

artísticas, organizaciones o figuras en la transmisión de los valores, 

identidades y tradiciones de una región o un país. No se trata únicamente 

de un rol simbólico, sino de una acción social y cultural en la que el arte 

adquiere un carácter diplomático, funcionando como un puente entre 

comunidades y naciones. En este sentido, los embajadores culturales 

actúan como portadores de la memoria colectiva y del patrimonio intangible, 

contribuyendo a reforzar la imagen de una cultura en escenarios nacionales 

e internacionales, se ha consolidado como uno de los embajadores 

culturales más emblemáticos de México. No solo es reconocido como un 

género musical, sino como un símbolo de identidad nacional que sintetiza 

la historia, los valores y las emociones del pueblo mexicano, como lo 

muestra el estudio con niños que crecen en familias de mariachis realizado 

por Partida-Valdivia (2021). Es notable la presencia del mariachi en actos 

oficiales, celebraciones populares y escenarios internacionales refuerza su 

papel como un signo de mexicanidad que trasciende fronteras. 

Esta tradición musical representa la riqueza y diversidad del patrimonio 

cultural del país, al tiempo que funge como un vehículo de transmisión 

cultural que proyecta a México hacia el mundo. El mariachi no es solamente 

música; es una narrativa viva de la nación, un lenguaje artístico que 

comunica la fuerza de la tradición y la capacidad de adaptación a nuevos 

contextos. En la actualidad, el mariachi se presenta en foros 

internacionales, festivales culturales y espacios académicos, 

configurándose como un elemento de diplomacia cultural. Además, su 

reconocimiento por la UNESCO como Patrimonio Cultural Inmaterial de la 

Humanidad en 2011 refuerza su legitimidad como representante universal 

de la cultura mexicana. 



37 

 

2.6. Dimensión cultural y de género del mariachi 

La delimitación del estado del conocimiento en torno al mariachi y su 

expresión femenil ha requerido un proceso riguroso de exploración 

bibliográfica y documental, orientado a identificar, analizar y sistematizar 

los principales aportes académicos, ensayísticos y de divulgación cultural 

que han abordado esta manifestación musical desde diversas disciplinas. 

A través de una revisión de literatura especializada que incluye tesis, 

artículos científicos, ponencias, capítulos de libros, así como recursos 

digitales y plataformas de difusión artística se han podido rastrear múltiples 

enfoques sobre la historia, evolución, identidad sonora y dimensión 

simbólica del mariachi como patrimonio cultural de México. La revisión se 

ha centrado en aquellos trabajos que destacan la transformación del 

mariachi a lo largo del siglo XX, el papel de la mujer en este género 

tradicionalmente masculinizado, y los procesos de internacionalización que 

han llevado esta música a escenarios globales, incluyendo su presencia y 

aceptación en el contexto cubano. Asimismo, se han identificado fuentes 

que abordan la recepción del mariachi en Cuba, su presencia en la radio 

cultural, y las experiencias de agrupaciones femeniles como actoras de 

cambio y visibilidad cultural. 

Este mapeo crítico del conocimiento disponible no solo ha permitido 

sustentar teóricamente la investigación, sino también reconocer vacíos 

relevantes, como la escasa documentación sistemática sobre el mariachi 

femenil en el ámbito de la radiodifusión internacional y la falta de 

propuestas que articulen investigación, gestión cultural y divulgación 

artística desde una perspectiva transnacional. Todo lo anterior valida la 

pertinencia de un estudio que, desde una mirada intercultural, promueva el 

fortalecimiento del mariachi femenil como expresión viva y agente de 

intercambio entre México y Cuba. Dentro de las fuentes sobre el mariachi 

se destaca el estudio "Identidad, autenticidad y transnacionalización: 

evaluando la historia del mariachi" de Villalobos-Graillet (2015), que ofrece 

una evaluación profunda de la historia del mariachi, centrándose en su 



38 

 

identidad y autenticidad, así como en su transnacionalización. Este 

proyecto proporciona un marco teórico sólido para entender cómo el 

mariachi ha evolucionado y se ha adaptado en diferentes contextos 

culturales. Asimismo, el texto "El Mariachi: Regiones e Identidades" de Ku 

(2015) analiza las variaciones regionales del mariachi y cómo estas 

diferencias reflejan diversas identidades dentro de México, ofreciendo una 

perspectiva detallada sobre su integración en las comunidades locales. 

Otro estudio relevante es "El mariachi en la zona metropolitana de 

Guadalajara: un estudio de Etnomusicología" de Villicaña-Torres (2017), un 

trabajo etnográfico que examina el mariachi en su contexto urbano 

contemporáneo, explorando su papel en la vida social y cultural de 

Guadalajara. Este estudio ha sido fundamental para comprender la 

dinámica actual del mariachi en una de sus cunas más importantes. 

Además, el artículo "La música popular mexicana como elemento de 

construcción cultural. Caso de estudio: el Mariachi" de Báez-Pinal (2019) 

investiga cómo el mariachi ha contribuido a la construcción de la identidad 

cultural mexicana, destacando su importancia como símbolo nacional y su 

papel en la cohesión social. El reciente estudio "El contexto del Mariachi" 

de Villicaña-Torres (2024) ofrece una visión actualizada del contexto 

sociocultural del mariachi, abordando sus desafíos y oportunidades en el 

siglo XXI, y es especialmente relevante para entender el presente y futuro 

del mariachi en el panorama musical. 

En términos de publicaciones científicas específicamente sobre el mariachi 

femenil, se reconoce una escasez en comparación con la abundancia de 

estudios sobre el mariachi tradicional. Sin embargo, se han identificado 

investigaciones significativas que proporcionan antecedentes valiosos para 

el estudio del mariachi femenil. Por ejemplo, el trabajo "El Mariachi, 

identidad de los mexicanos" de Bonilla-Arroyo (2020) aborda la identidad 

mexicana a través del mariachi, incluyendo un análisis sobre la 

participación de las mujeres en este género y su impacto en la redefinición 

de roles de género dentro de la música tradicional. El estudio "El Mariachi" 



39 

 

de Loeza-Beureth (2022) ofrece un análisis exhaustivo sobre la historia y 

evolución del mariachi, con un capítulo dedicado al mariachi femenil y la 

gradual integración de las mujeres en este ámbito, proporcionando una 

visión esencial para comprender la lucha y los logros de las mujeres 

mariachis. Asimismo, "La palabra Charro: discurso de ingreso a la 

Academia Mexicana de la Lengua" de Muriá (2021) reflexiona sobre el 

simbolismo del charro y su conexión con el mariachi, abordando también la 

creciente presencia de las mujeres en este icónico rol. 

 El estudio "Trabajo, reproducción cultural y resistencia: la inserción de las 

mujeres como instrumentistas del mariachi" de Gallegos-Ramírez (2019) 

examina las dinámicas de trabajo y resistencia cultural que enfrentan las 

mujeres mariachis, explorando cómo han logrado insertarse y prosperar en 

un espacio tradicionalmente masculino, proporcionando una visión crítica 

sobre los desafíos y las estrategias de resistencia utilizadas por las 

mujeres.  

  



40 

 

3. Capítulo III. Método de investigación: enfoque cualitativo 

3.1. Naturaleza y enfoque metodológico 

El tipo de investigación que se asume es cualitativo, decisión que responde 

a que este tipo de investigación, Según Álvarez-Risco (2020), “se orienta a 

conseguir un nuevo conocimiento destinado que permita soluciones de 

problemas prácticos” (p. 3). Lo que se corresponde con lo que plantea 

Castro-Maldonado et al. (2023) sobre la investigación aplicada: 

Son trabajos originales destinados a la obtención de nuevos 

conocimientos enmarcados en la solución de un problema específico 

basados en los resultados de la investigación básica; estos se 

pueden obtener en un periodo más corto, y su impacto en la 

sociedad es más destacado (p.151).  

El estudio del mariachi como una expresión representativa de la música 

folclórica mexicana exige un enfoque interdisciplinario que permita 

comprenderlo no solo como una práctica musical, sino como un fenómeno 

cultural complejo. En este sentido, ha sido necesario el acercamiento a 

conocimientos generados en los campos de la etnomusicología, la 

musicología, la sociología y la antropología, disciplinas que ofrecen marcos 

conceptuales, metodológicos y epistemológicos sólidos para interpretar el 

mariachi en su dimensión estética, histórica, simbólica y social. 

Desde la etnomusicología, se analiza el mariachi no únicamente por su 

estructura sonora, sino como una práctica musical insertada en un contexto 

cultural específico, donde se entrelazan significados, identidades y formas 

de vida. Autores como Bruno Nettl (2005) y Timothy Rice (1987) han 

insistido en que la música no puede ser comprendida al margen de su 

contexto social, ya que cada manifestación musical porta un sistema 

cultural particular. En el caso del mariachi, su evolución desde un conjunto 

campesino regional hasta símbolo de mexicanidad y patrimonio inmaterial 



41 

 

de la humanidad (BBC, 2011) refleja justamente esos procesos de 

transformación cultural. 

La musicología, por su parte, aporta herramientas para el análisis de los 

elementos técnicos y estructurales del mariachi: su evolución instrumental 

(de las cuerdas tradicionales a la incorporación de trompetas), los cambios 

en la afinación, las formas melódicas y rítmicas, así como las 

transformaciones en el repertorio. Investigaciones como las de Helena 

Simonett (2001) permiten rastrear cómo el mariachi ha adaptado su 

sonoridad a diferentes contextos mediáticos y escénicos, desde las plazas 

públicas hasta las grandes plataformas digitales. En cuanto a la sociología, 

resulta esencial para comprender la dinámica de género, poder, visibilidad 

y reconocimiento que atraviesa la práctica del mariachi femenil. El 

surgimiento de agrupaciones integradas por mujeres cuestiona las 

estructuras tradicionales de la música popular mexicana, desafiando la 

hegemonía de la masculinidad en espacios simbólicos como el escenario y 

el traje de charro. Autoras como Judith Butler (1990) ayudan a explorar 

estas tensiones desde los estudios de género y la performatividad en la 

música. 

Por lo anterior, este trabajo se desarrolla desde un enfoque cualitativo, lo 

cual permite comprender los significados, percepciones y experiencias en 

torno al mariachi femenil a partir de la interpretación de las realidades 

sociales y culturales en que se inscribe. Para ello, se recurrió a una 

combinación de técnicas y estrategias que facilitaron un acercamiento 

integral al objeto de estudio. 

Este trabajo práctico adquiere relevancia tanto para el ámbito cultural de 

México como para el de Cuba, ya que proponer una estrategia intervención 

de divulgación artística que visibilice el papel del mariachi femenil como 

embajador cultural transnacional, especialmente en el contexto cubano. 

Este proyecto no solo responde al compromiso con la preservación y 

proyección del patrimonio inmaterial mexicano, sino que también propone 



42 

 

una vía de diálogo intercultural desde la música popular tradicional, 

atendiendo a las dinámicas de circulación y resignificación cultural en 

contextos globalizados (García-Canclini, 1990; Welsch, 1999). El mariachi, 

representa uno de los pilares de la identidad sonora mexicana. Su difusión 

en Cuba, país con fuertes vínculos históricos, culturales y musicales con 

México, representa una oportunidad estratégica para fortalecer estos lazos 

a través de una propuesta contemporánea y con perspectiva de género.  

La música mexicana ha gozado históricamente de gran aceptación en Cuba 

como demuestra la longevidad del programa radial "Mañanitas Mexicanas" 

de CMHW en Santa Clara (Almeida Castellón, 2011; Radio Cubana, 2022), 

lo que proporciona un terreno fértil para la implementación de propuestas 

que integren el mariachi femenil como una nueva voz dentro de ese 

imaginario musical compartido. A pesar del reconocimiento del mariachi, el 

mariachi femenil aún enfrenta desafíos de visibilidad, legitimación y 

circulación mediática, tanto en México como en el extranjero (Gallegos-

Ramírez, 2019; Loeza-Beureth, 2022). Esta investigación busca reconstruir 

su historia, destacar su aporte artístico y promover una nueva narrativa de 

género en la música tradicional mexicana, rompiendo con la hegemonía 

masculina que históricamente ha definido este género. Por lo que propone 

una intervención concreta desde la radio Villaclareña cubana como 

plataforma de mediación cultural. 

Esta propuesta se alinea con los principios de la globalización cultural 

(Robertson, 1995), al adaptar una expresión artística nacional a contextos 

locales a través de estrategias de intervención cultural participativa. En ese 

sentido, se trata no solo de preservar la esencia del mariachi tradicional, 

sino de impulsarlo desde nuevas estéticas, voces y formatos que conecten 

con audiencias actuales. 

Por lo anterior, este trabajo se inscribe en la línea de generación y 

aplicación del conocimiento de la Maestría en Arte de la Universidad 

Autónoma de Aguascalientes: Análisis del Arte y la Lengua, Procesos de 



43 

 

Producción y Gestión Artística. Se sostiene en marcos conceptuales 

provenientes de la etnomusicología, la musicología crítica, la sociología de 

la música, los estudios de género y la antropología cultural (Simonett, 2001; 

Stige, 2002; Rice, 1987; Butler, 1990). Esta base teórica permitirá 

interpretar al mariachi femenil como fenómeno artístico y social, así como 

proponer mecanismos de difusión coherentes con su naturaleza viva, 

híbrida y en constante transformación. Esta propuesta se desarrolla 

inicialmente para su aplicación en el contexto cubano; sin embargo, el 

método, hallazgos y recursos de divulgación pueden ser replicables en 

otros espacios internacionales. Se aspira, a que esta investigación 

constituya un modelo de intervención cultural con potencial de 

escalabilidad, capaz de abrir nuevos caminos para la circulación global del 

mariachi femenil y, con ello, contribuir a su reconocimiento dentro del 

patrimonio cultural contemporáneo. 

Inicialmente se realizó investigación documental, que permitió establecer el 

marco teórico y contextual, recuperando antecedentes históricos, y 

culturales sobre el mariachi y, específicamente, sobre la participación 

femenina en este género. Otro elemento importante para la investigación 

fue la   aplicación de grupos focales, con el fin de generar espacios de 

diálogo y reflexión colectiva que visibilizaran las percepciones y 

experiencias de mujeres integrantes de agrupaciones de mariachi, así 

como de públicos receptores de sus presentaciones. Se realizaron a cabo 

talleres, como espacios de interacción práctica y formativa, que 

favorecieron la observación directa de procesos de creación, ensayo e 

interpretación musical. Se integraron proyectos de profesionalización, 

orientados a fortalecer las competencias artísticas y de gestión cultural de 

las agrupaciones femeniles de mariachi, lo que aportó una visión más 

amplia sobre los retos y oportunidades que enfrentan en su desarrollo 

profesional. Las técnicas aplicadas brindaron información empírica valiosa 

y también permitieron establecer un análisis más profundo sobre la 

connotación social, el papel del mariachi femenil como embajador cultural.  



44 

 

 

 

 

3.2. Entrevista grupal al Mariachi Mujer Latina: voces, análisis y 
resignificación cultural 

La entrevista cualitativa semiestructurada se sustenta en una guía flexible 

de temas o preguntas, que brinda al entrevistador la posibilidad de 

introducir cuestionamientos adicionales para precisar conceptos o 

profundizar en los discursos de las y los participantes (Hernández-Sampieri 

et al., 2014, p. 403). Esta técnica resulta idónea cuando se busca explorar 

fenómenos sociales desde la voz de sus protagonistas, rescatando matices 

y significados que otras metodologías difícilmente logran capturar. Con este 

propósito, se realizó una entrevista grupal –focus group– (Hennink, 2014) 

con integrantes del Mariachi Mujer Latina, una de las agrupaciones 

femeniles consolidadas y reconocidas en el ámbito musical elegida para 

este trabajo. El ejercicio permitió acceder a narrativas colectivas que 

Ilustración 1. Mapa Conceptual del proyecto. Elaboración propia 



45 

 

reflejan tanto los desafíos iniciales como la transformación y aceptación 

social alcanzada por las mujeres en el mariachi. Las participantes 

compartieron cómo, en sus inicios, el mariachi femenil enfrentó un fuerte 

escepticismo debido a que este género había sido históricamente 

dominado por hombres; sin embargo, el profesionalismo, la calidad 

interpretativa y la persistencia de las mujeres músicas contribuyeron a 

legitimar su presencia, consolidándolas como artistas reconocidas en 

festivales nacionales e internacionales y proyectándolas hacia la escena 

musical global. 

Este testimonio se conecta con los planteamientos de Ana Rosa Gómez 

Mutio (2019), quien ha señalado que, en la música tradicional mexicana, 

las mujeres ocuparon durante largo tiempo un rol pasivo como receptoras, 

pero no como creadoras ni intérpretes activas. El mariachi femenil rompe 

con esta dinámica al situar a las mujeres como protagonistas de la tradición, 

redefiniendo los roles de género en la música popular mexicana. Asimismo, 

la creciente aceptación del mariachi femenil en contextos internacionales 

refuerza la idea de Carbajal-Vaca (2014) acerca de la música como 

herramienta de diplomacia cultural e identidad nacional, al consolidar al 

mariachi no solo como patrimonio mexicano, sino también como un símbolo 

de la hermandad cultural entre México y Cuba. 

El análisis de la entrevista fue guiado metodológicamente por el Capítulo 6 

de Basics of Qualitative Research (Corbin y Strauss, 2015), en el cual se 

destaca el uso de memos analíticos y diagramas conceptuales como 

recursos fundamentales del proceso de análisis cualitativo. Los memos, 

entendidos como “estructuras de pensamiento escritas”, permiten 

reflexionar de manera sistemática sobre los hallazgos emergentes. En esta 

investigación, se elaboraron memos en torno a categorías clave: inicio 

musical, desafíos de género, estrategias de resistencia, aceptación social, 

proyección cultural y resignificación identitaria. Estos escritos no solo 

sirvieron como registros de reflexión, sino como insumos que orientaron la 

interpretación del sentido cultural y social de los testimonios. 



46 

 

En paralelo, los diagramas conceptuales permitieron visualizar las 

conexiones entre categorías, favoreciendo una integración conceptual más 

amplia. En el esquema elaborado, la categoría central “Clasificación y 

análisis de la entrevista” se articula con seis núcleos temáticos que 

organizan y relacionan los discursos de las entrevistadas. Este recurso 

gráfico sintetiza los hallazgos y facilita la identificación de vínculos entre los 

distintos ejes narrativos, mostrando que el análisis cualitativo trasciende la 

mera descripción para orientarse hacia una teorización emergente. 

La entrevista grupal al Mariachi Mujer Latina revela cómo las mujeres en el 

mariachi no solo han logrado incorporarse a un espacio tradicionalmente 

masculino, sino que lo han transformado desde dentro, dotándolo de 

nuevos significados sociales, artísticos y culturales. El método aplicado, 

apoyado en memos y diagramas, permitió construir una lectura profunda y 

estructurada de los testimonios, fortaleciendo la comprensión de este 

fenómeno como un proceso de resignificación cultural en curso. 

A continuación, se presenta un ejemplo de la tabla utilizada para analizar 

la entrevista. 

CATEGORIA SUBCATEGORIA/ 
DIMENSION 

FRAGMENTO DE 
ENTREVISTA 

MEMO INICIAL 
(REFLEXION 
ANALITICA) 

Inicio Musical de su 
Trayectoria 

Influencia familiar “mi papa era 
musico…ya tengo 
más de 25 años 
trabajando en esto” 

Las trayectorias en el 
mariachi femenil están 
fuertemente marcadas 
por entornos 
familiares musicales  

Desafíos de 
géneros 

Estereotipos, 
machismo, 
menosprecio 

“decían hay mariachi 
de mujeres…como 
que cantan más finito 
“ 

El mariachi femenil 
desafía una tradición 
marcada por la 
masculinidad, 
generando tenciones 
y prejuicios. 

Estrategias de 
resistencia 

Validación por la 
calidad del trabajo 

“respaldo con el 
trabajo… y eso abre 
las puertas a nuevas 
oportunidades” 

La excelencia musical 
se convierte en una 
forma de resistencia 
cultural y profesional 

Inspiración 
femenina 

Referentes históricos o 
familiares  

“mi abuelita fue mi 
inspiración…ella 
cantaba en kioscos y 
festivales” 

Las inspiraciones no 
siempre son figuras 
públicas, sino mujeres 
cercanas que abrieron 
el camino 

Futuro del genero  Equidad, visibilidad, 
festivales  

“ahora hay festivales 
de puro mariachi 
femenil” 

La profesionalización 
y redes de apoyo 
abren nuevos 



47 

 

horizontes para la 
equidad en la 
industria musical 

Ilustración 2. Tabla de análisis de entrevista. Elaboración propia. 

3.3. En la siguiente ilustración se muestra la clasificación de las 
categorías de análisis utilizadas. 

 

Ilustración 3. Categorización de la entrevista. Elaboración propia 

3.4. Análisis temático y experiencias de profesionalización 
radiofónica: de la interpretación de testimonios a la creación 
sonora 

Otra técnica aplicada fue el   análisis temático, un método ampliamente 

utilizado en las investigaciones cualitativas que busca identificar, organizar 

e interpretar patrones de significado presentes en los datos. Según Braun 

y Clarke (2006), este enfoque permite agrupar la información en torno a 

categorías emergentes que capturan los elementos centrales del discurso, 

ofreciendo una mirada estructurada y a la vez flexible sobre los fenómenos 

estudiados. 

El procedimiento se desarrolló a través de las siguientes fases: 



48 

 

1. Transcripción completa de la entrevista, respetando la secuencia 

natural del diálogo y conservando matices lingüísticos, silencios y 

énfasis significativos. 

2. Lectura exploratoria intensiva, orientada a familiarizarse con el 

corpus, detectar unidades de sentido iniciales y reconocer las 

primeras recurrencias narrativas. 

3. Codificación inicial, construida a partir de términos, expresiones o 

ideas recurrentes en las intervenciones de las participantes. 

4. Agrupación de códigos en categorías temáticas, que respondieron a 

dimensiones clave tales como la trayectoria musical, los desafíos 

sociales, el apoyo familiar, la preparación técnica y la proyección 

cultural. 

5. Selección de citas representativas, que ilustraron con claridad cada 

categoría, otorgando voz directa a las participantes y asegurando la 

riqueza interpretativa del análisis. 

6. Sistematización en una tabla de categorización (ver Anexo), lo que 

permitió condensar y ordenar los hallazgos de manera visual y 

analítica. 

Este proceso estuvo guiado por los principios metodológicos de Miles y 

Huberman (1994) y Gibbs (2007), quienes destacan la relevancia de 

organizar la información cualitativa en matrices de análisis para favorecer 

la rigurosidad interpretativa. Asimismo, se consideraron las 

recomendaciones de Taylor et al. (2015) respecto al análisis de entrevistas 

desde una perspectiva sociocultural, lo que resultó esencial para 

comprender la inserción del mariachi femenil en los procesos de 

construcción identitaria y de género. 



49 

 

El uso de esta técnica no solo permitió organizar e interpretar los 

testimonios, sino también generar una base sólida para la creación de 

cápsulas radiofónicas en el marco de esta propuesta. La información 

obtenida aportó una comprensión profunda, contextualizada y vivencial del 

papel de las protagonistas del mariachi femenil en México, mostrando cómo 

estas agrupaciones han roto estereotipos de género y se han convertido en 

símbolos de identidad cultural y cambio social. 

La experiencia de las integrantes del Mariachi Mujer Latina demuestra que 

el talento y la dedicación de las mujeres músicas han abierto nuevas 

oportunidades en la industria cultural, proyectando el mariachi más allá de 

las fronteras mexicanas. Este proceso de visibilizarían confirma la música 

como herramienta de transformación social y diplomacia cultural, un puente 

simbólico para el diálogo intercultural entre México y Cuba. 

3.5. Unidad Receptora del estudio  

La música mexicana ha encontrado un espacio significativo en el gusto y la 

preferencia del público cubano en todo el país. Este arraigo popular se ha 

cultivado desde el consumo del cine de oro mexicano y sus canciones, las 

cuales han mantenido una conexión cultural estrecha entre los pueblos 

cubano y mexicano. 

Durante las décadas de 1940 y 1950, el cine de oro mexicano fue 

ampliamente popular en Cuba. Las películas mexicanas, que a menudo 

incluían música de mariachi, fueron vistas por un gran número de cubanos 

y ayudaron a consolidar la presencia de la música mexicana en la isla 

(Castro-Ricalde, 2014). A esta influencia se suman los programas de radio 

y televisión cubanos que, durante décadas, han transmitido música 

mexicana, manteniendo viva su popularidad. Un ejemplo clave es el 

programa "Mañanitas Mexicanas" de la emisora CMHW en Santa Clara, 

que se ha convertido en una plataforma fundamental para esta difusión.  



50 

 

En un inicio, la autora, originaria de Cuba y responsable de esta 

investigación, consideró como unidad receptora el Café Cubache en Santa 

Clara; sin embargo, con el avance del proyecto –y como vivo testimonio de 

que la música ranchera y de mariachi no solo ha sido apreciada, sino que 

se ha integrado al tejido cultural cubano– identificó la oportunidad de 

desarrollar la propuesta en un medio de mayor alcance: el programa radial 

"Mañanitas Mexicanas".  

Tras dialogar con el director de la emisora, se constató que este espacio 

surgió con el objetivo de acercar a la población la música del pueblo 

mexicano y es, dentro de la programación de la emisora, el de mayor 

audiencia. Se transmite diariamente de 9:00 a 10:00 a.m. y alcanza al 60% 

de la población de la región central, incluyendo tanto zonas rurales como 

urbanas. Su fidelidad es tal, que cuando en una ocasión se intentó 

suspender, la audiencia respondió con mensajes, cartas y llamadas que 

motivaron su inmediata reaparición. El programa mantiene oyentes 

cautivos que se comunican de manera constante para solicitar canciones, 

enviar saludos o felicitar al equipo. La intervención en este espacio radial 

representa una oportunidad idónea para la promoción del mariachi femenil, 

favoreciendo un puente cultural entre México y Cuba. Respecto de la 

difusión musical, en la Universidad Autónoma de Aguascalientes existe un 

antecedente valioso en la experiencia desarrollada en el programa 

"Ventana al Sonido" (Silva-Doray-Ledezma y Carbajal-Vaca, 2020), que 

respalda la viabilidad de esta propuesta. 

Es pertinente reiterar, como señala Borroto-Rubio (2021), que la música 

mexicana ha tenido una incidencia especial en Cuba, no solo por su 

presencia histórica en los medios y espacios culturales, sino por la profunda 

resonancia emocional que ha generado en la población cubana. Este 

contexto refuerza la pertinencia del presente proyecto y abre una vía 

concreta para visibilizar al mariachi femenil en un entorno de alta 

receptividad cultural. 



51 

 

3.6. Intervención en el programa Mañanitas Mexicanas 

 Para visibilizar el mariachi femenil se requiere una serie de estrategias bien 

estructurada que combine contenido atractivo, interacción con la audiencia 

y alianzas. Para esto se pensó en organizar una serie de programas 

dedicados exclusivamente al mariachi femenil, explorando su historia, 

características, y su papel en la música mexicana. 

La propuesta de intervención se presenta en este apartado como uno de 

los resultados del trabajo práctico. 

 Presentar la historia del mariachi femenil, desde su surgimiento 

en México hasta su consolidación como movimiento cultural. 

 Incluir entrevistas con integrantes de mariachis femeniles (en 

vivo o grabadas) para que compartan su experiencia. 

 Destacar cómo el mariachi femenil ha representado a México en 

el extranjero, mostrando ejemplos de giras o eventos 

internacionales. 

 Dedicar un programa a reproducir canciones tradicionales del 

mariachi, pero exclusivamente en versiones de mariachis 

femeniles. 

 Realizar encuestas en redes sociales o por teléfono sobre qué 

opinan del mariachi femenil.3 

 Patrocinar actividades adicionales relacionadas con el programa, 

como charlas culturales o pequeñas presentaciones. 

 Ampliar el alcance del programa mediante una campaña en 

redes sociales: entre ellos videos cortos, clips educativos sobre 

el mariachi femenil, presentados en Instagram, Facebook y 

YouTube. 

                                            

3 No se recopilaron resultados para esta intervención, pero conviene considerarlo en caso 
de replicar el estudio en otro proyecto.  



52 

 

 Hashtags: Crear una etiqueta cómo #MariachiFemenilEnCuba o 

Mañanitas Con Ellas para generar conversación en línea. 

 Podcast o Archivo Digital: Subir las emisiones del programa en 

formato podcast o incluirlas en un archivo digital para que sean 

accesibles después de su emisión 

Para medir el impacto de la intervención: 

 Realizar encuestas posteriores entre los radioescuchas para evaluar 

su percepción del mariachi femenil después de la serie. 

 Analizar la interacción en redes sociales y la audiencia del programa 

durante los episodios dedicados al mariachi femenil. 

3.7. CMHW: La radio en Santa Clara, Cuba 

La Emisora CMHW, conocida como La Reina Radial del Centro, transmite 

desde la provincia de Villa Clara por las frecuencias 101.5 FM y 840 AM, 

durante 24 horas, trabaja sin descanso con la misión de informar, 

entretener y educar a la provincia más central de la isla. La CMHW lleva 

nueve décadas de trasmisión. Sus orígenes se remontan a julio de 1933. 

Sus estudios iniciales radicaban en la actual provincia de Cienfuegos, como 

emisora local no salía al aire todo el día. Posteriormente sus estudios 

pasaron a Santa Clara (Almeida-Castellón, 2011). Este estudio describe la 

historia de la emisora radial, desde sus orígenes, lo que permite conocer 

los antecedentes y evolución de esta radiodifusora que lleva 90 años en el 

aire. La CMHW es la planta matriz del sistema de la Radio en Villa Clara y 

en su programación tiene programas diarios. A continuación, se enlistan 

algunos de los programas habituales de la CMHW, los cuales permiten 

apreciar la variedad en su programación.  

 Patria, revista informativa 

 Hola Amiguitos (programación infantil),  

 Buenos Días, revista Informativa,  



53 

 

 Tu novela 

 Mañanitas Mexicanas 

 Entérese, revista de facilitación social 

 Sonidos de la Campiña, programación campesina 

 La explosión de las 12 (programación deportiva) 

 Dramático Policial 

 Noticiero Nacional de Radio 

 Siempre Contigo, programa con temas diversos para la familia en 
general 

3.8. La producción radiofónica como instrumento de difusión 
cultural 

Diseñar estrategias de difusión cultural actualizada para el fortalecimiento 

del mariachi como embajador de la cultura mexicana aplicable en la ciudad 

de Santa Clara, Cuba contribuye a mantener la sostenibilidad y el 

crecimiento del mariachi como patrimonio cultural inmaterial. Fortalecer 

iniciativas educativas que enseñen no solo la técnica musical del mariachi, 

sino también su historia y significado cultural a través de programas 

radiales, es un aspecto importante para su producción y difusión cultural. 

Crear contenido que no solo entretenga, sino que también eduque sobre 

el mariachi y pueda ayudar a mantener su relevancia a través de la radio, 

es un elemento crucial en la producción radiofónica como instrumento de 

difusión. Trabajar en conjunto con las comunidades locales, gobiernos y 

organizaciones, para asegurar que las políticas culturales apoyen 

activamente la producción radiofónica y promoción del mariachi. Facilitar 

talleres y seminarios sobre la historia y técnicas del mariachi, dirigidos por 

expertos mexicanos brindarán a los artistas cubanos la oportunidad de 

sumergirse en la tradición musical mexicana y adquirir nuevos 

conocimientos y habilidades que posteriormente podrán ser trasmitidos 

por diferentes medios. Documentar este proyecto y experiencias, ya sea 

a través de artículos en revistas especializadas, presentaciones en 



54 

 

conferencias radiales o televisivas, no solo elevará el perfil profesional de 

la autora, sino que también contribuirá a la clarificación y comprensión del 

género mariachi. 

  



55 

 

4. Capitulo IV. Elementos de identidad del mariachi: 

Interculturalidad, mexicanidad y el mariachi femenil como 
expresión identitaria 

4.1. Orígenes del mariachi como género musical 

El antropólogo Jesús Jáuregui Jiménez4 plantea que: 

El mariachi es el género musical representativo por excelencia de la 

identidad nacional y del folclore de México, ya que es catalogado 

como una expresión cultural o tradición y, al mismo tiempo, una 

institución por la difusión de valores culturales vigentes en la 

conciencia colectiva de esta nación (en Villalobos-Graillet, 2015, p. 

2).  

Esta afirmación coincide con lo que refiere Báez-Pinal (2019) “El Mariachi 

ha sido reconocido y valorado por la significación, representación e 

identificación cultural que genera, esto ha tenido como consecuencia el ser 

apreciado tanto en la parte local, como en la internacional” (p.15). Se ha 

señalado que la relación del mariachi con la identidad mexicana resulta de 

la historia y evolución del país. Aunque esto implica remitirnos a sus 

orígenes, el mariachi, como símbolo musical de México en el mundo, “no 

tiene acta de nacimiento” porque no hay una fecha precisa o un lugar 

concreto que pueda certificar su origen y “el cine ha sido su gran impulsor” 

(Pérez-Vega, 2023). Se ha aceptado que, desde hace más de doscientos 

años, músicos rurales del Occidente de México fueron quienes comenzaron 

a tocar en fiestas familiares, celebraciones religiosas y acontecimientos 

festivos comunitarios hasta integrarse como un elemento cultural sólido 

(Bonilla-Arroyo, 2020): “El punto central aquí es comprender que cada mito 

                                            

4 Investigador Emérito jalisciense (1949) del Instituto Nacional de Antropología e Historia. 
https://investigacion.inah.gob.mx/node/5051  

https://investigacion.inah.gob.mx/node/5051


56 

 

o aseveración sobre el origen tiene que ver con el intento de explicar y dar 

a conocer a los demás sobre este bello arte tradicional” (Loeza-Beureth, 

2022, p. 1). 

El mariachi se popularizó, como grupo que, utilizando instrumentos de 

cuerda, tocaban en bodas y fiestas en el contexto de la intervención 

francesa. Existen referencias que documentan su existencia antes de 1862. 

Según Jáuregui (2012):  

La primera descripción coreográfica de un baile –parecido al que en 

la actualidad consideramos como “jarabe tapatío”– se refiere a una 

fiesta de 1829 en el puerto de San Diego, en la Alta California 

mexicana. La documentación más antigua en que se hace referencia 

a la palabra mariachi corresponde a la parroquia de Santiago 

Ixcuintla; se trata de 128 actas, de los años 1832 hasta 1844, en que 

se asientan nacimientos, fallecimientos y matrimonios de personas 

nacidas o residentes en el rancho Mariachi. La famosa “carta de 

Rosamorada” de 1852, incluye el testimonio de que en la región 

costanera del actual Nayarit se denominaba a los fandangos –bailes 

populares al aire libre con borrachera– con el término “mariachis”. La 

primera vez que el grupo musical aparece vinculado con el término 

“mariache” se encuentra en un testimonio de 1859, referente al 

pueblo de Tlalchapa, en el estado de Guerrero. En una crónica 

periodística de 1874 sobre Coalcomán, Michoacán, se designa por 

primera vez como “mariachi” a la música que ejecutan los grupos 

cordófonos del occidente mexicano (p. 224). 

Para el estudio y comprensión de la cultura y sus representaciones, desde 

la música, es importante acercarse a la etnomusicología y a la antropología. 

Como plantea Villicaña-Torres (2017):  



57 

 

          “A partir de la etnomusicología las culturas musicales se deben 

estudiar entendiendo las prácticas culturales y aplicando métodos y 

modelos que permitan explicarlas con la mayor precisión” (p.17).  

La historia y evolución de la música debe estudiarse y analizarse en 

contexto, como expresión de las prácticas culturales cotidianas y de la vida 

social que las enriquece y sustenta. Villicaña-Torres (2024) refiere que, 

para el estudio del mariachi, historiadores, antropólogos y 

etnomusicólogos, distinguen cinco categorías de tipos de conjunto: 

Mariachi Antiguo, Mariachi Tradicional, Mariachi Urbano, Mariachi Moderno 

y Mariachi Global. 

El mariachi global es una categoría del mariachi que refleja la evolución y 

adaptación de este género musical fuera de las fronteras de México. A 

diferencia de las otras formas de mariachi que están más vinculadas a 

contextos específicos dentro de México, el mariachi global es el resultado 

de la interacción y fusión cultural en el contexto internacional. Esta 

categoría se caracteriza por su capacidad de integrar elementos de 

diversas culturas musicales, adoptando y adaptando estilos y prácticas de 

diferentes partes del mundo, mientras mantiene la esencia del mariachi 

tradicional. 

Para comprender plenamente el mariachi global, es crucial analizarlo 

dentro de su contexto cultural. Esto implica estudiar cómo se integran los 

valores y prácticas locales en la música de mariachi y cómo esta música, a 

su vez, influencia y es influenciada por las culturas con las que entra en 

contacto. La etnomusicología, la musicología, la sociología y la 

antropología son disciplinas esenciales para este análisis, ya que permiten 

entender no solo la estructura musical, sino también las dinámicas sociales 

y culturales que la sustentan. 

El estudio del mariachi global no solo enriquece nuestro conocimiento sobre 

la evolución del mariachi, sino que también ofrece perspectivas valiosas 



58 

 

sobre la interacción cultural en un mundo globalizado. Este enfoque integral 

es fundamental para valorar la diversidad y la riqueza del mariachi como un 

fenómeno musical y cultural en constante transformación.  

Por esta razón, el estudio de la música, y específicamente de un género 

musical, implica la necesaria interrelación entre la etnomusicología, la 

musicología, la sociología y la antropología. Porque no se trata de estudiar 

solo la teoría y la historia de la música, sino de responder a la necesidad 

de analizarla en su contexto cultural, entendiendo la sociedad humana y su 

funcionamiento. El contexto histórico, social y cultural es preciso para la 

comprensión del género musical, en este caso, el mariachi.  

4.2. Instrumentos y vestimenta tradicional 

De acuerdo con los autores expuestos en el apartado del corpus teórico 

relacionado con la identidad se constata la presencia de instrumentos y 

vestimenta que distinguen al mariachi y por el cual se les reconoce a nivel 

mundial. En los orígenes del mariachi, se identifica que sus instrumentos 

fueron violines y guitarras, después se adiciona el arpa, todos instrumentos 

de cuerdas: “El guitarrón y la vihuela como los conocemos ahora son 

aportaciones mexicanas. Al final se agregaron las trompetas, en la década 

de 1930. En algunas regiones se incorpora la tambora o tamborita” (Bonilla-

Arroyo, 2020). Los instrumentos son reflejo del proceso que vivió México y 

el mariachi, porque los instrumentos de cuerda en su mayoría fueron 

traídos de España y, como señala el autor, se le incorporaron con los años, 

aportaciones propias, lo cual, es reflejo de la consolidación del mariachi 

como género folclórico e identitario de la región mexicana.  En el contexto 

del Porfiriato, en 1907, surge la primera apropiación simbólica del mariachi. 

 […] el estado de Jalisco envió una “Orquesta mariachi”, en calidad 

de “orquesta típica”. Para ello, se mezclaron músicos de varias 

tradiciones mariacheras y el grupo se amplió a ocho integrantes; por 

supuesto que se les vistió para la ocasión con traje de charro. Sin 



59 

 

embargo, cuando el político estadounidense visitó Guadalajara, los 

tapatíos se cuidaron de exhibir cualquier manifestación folclórica, ya 

que se trataba de presentarse como una moderna ciudad de corte 

europeo, más aún con “aire francés”. (Jáuregui, 2012, p. 225) 

Estos datos, permiten identificar un contexto para el surgimiento del 

mariachi, aunque no se precisa una fecha exacta para el surgimiento del 

término. La hipótesis sobre el origen francés de la palabra mariachi 

(mariage), ha sido descartada como refiere Bonilla-Arroyo (2020): “los 

estudiosos del tema se han convencido de que la palabra “mariachi” ya 

existía antes de la llegada de los franceses”. Y sobre el contexto geográfico.   

“sí podemos delimitar una zona específica de su desarrollo: el occidente del 

país, es decir, Colima, Nayarit, Jalisco y Michoacán” (Loeza-Beureth, 2022, 

p. 1).  

Al analizar la historia del mariachi, además de lo relacionado con su 

nombre, popularidad e instrumentos que lo identifican, es preciso, 

identificar el surgimiento del charro, como vestimenta típica que los 

identifica hasta la actualidad. Siguiendo a Jáuregui, Loeza-Beureth (2022) 

expone que en esta etapa nacionalista se impuso el gusto campirano en 

las grandes ciudades y es el momento en que la noción de mariachi-

fandango se diluye para abrir paso al mariachi-tarima, con zapateado, 

jarabes, sones y la vestimenta de charro.  Según Muriá (2021) algunas 

fuentes describen la vestimenta del charro como la de un jinete o caballista 

con un traje compuesto por chaqueta bordada, pantalón ajustado, camisa 

blanca y sombrero de ala ancha con copa cónica. Explica que la copa alta 

dejó de utilizarse.  

La música, como forma de expresión simbólica, constituye uno de los 

pilares en la configuración de la identidad cultural de los pueblos. En el caso 

de México, esta identidad musical es el resultado de un proceso histórico 

de fusiones y apropiaciones culturales, en el que géneros como el mariachi 

han logrado proyectarse como símbolos nacionales, tanto dentro como 



60 

 

fuera del país. Sin embargo, como advierte Carbajal-Vaca, esta identidad 

no puede pensarse como algo cerrado o esencialista, sino como una 

construcción en constante transformación: “Los mexicanos somos 

herederos de una cultura musical rica y de características singulares, [...] 

vivo aún en nuestros días, enriquecido, cambiante y diverso” (Carbajal 

Vaca, 2014). 

Desde esta perspectiva, el mariachi femenil se inscribe como una forma 

intercultural contemporánea de mexicanidad, que, al proyectarse en la radio 

cubana, contribuye a un diálogo cultural entre dos naciones hermanas. Esta 

música, interpretada por mujeres, no solo rescata un repertorio tradicional, 

sino que reconfigura los signos musicales desde una perspectiva de 

género, inclusiva y renovadora, dando continuidad al proceso de 

significación musical que Carbajal-Vaca asocia al concepto de “musicar”: 

es decir, dotar de sentido a la experiencia sonora desde lo individual y lo 

colectivo. 

La autora también enfatiza la importancia de recuperar nuestra realidad 

musical mexicana como primer paso para consolidar una identidad 

consciente, y propone que uno de los riesgos contemporáneos es 

precisamente la sustitución o el olvido de nuestra música por expresiones 

ajenas que se imponen a través de medios globalizados. Frente a ello, la 

propuesta de este proyecto difundir el mariachi femenil en un espacio 

radiofónico cubano se posiciona como un acto de resistencia cultural, en 

tanto busca reconocer, validar y expandir una manifestación musical 

profundamente mexicana, con sensibilidad hacia la diversidad y apertura 

hacia lo universal. 

4.3. El mariachi femenil: vestimenta, identidad visual y presencia  

Hemos expuesto que uno de los aspectos más representativos del mariachi 

como símbolo nacional es su vestimenta. El traje de charro, con su estética 

cuidada, botones de plata y sombrero de ala ancha, ha sido durante 

décadas un ícono de la mexicanidad en la música; sin embargo, su 



61 

 

apropiación no ha sido siempre uniforme ni neutra. Según el análisis 

realizado por Eduardo Martínez Muñoz en el capítulo “Me quitaron lo 

mariachi”, el músico-mariachi transformó su imagen a medida que su 

práctica musical transitó de lo rural a lo urbano, y de ahí al mundo 

cinematográfico: “La adopción del traje de charro antes exclusivo de la 

clase alta por parte del mariachi fue también un gesto simbólico de 

apropiación cultural” (Martínez-Muñoz, 2023, p. 123). 

En este contexto, el mariachi femenil representa una doble transformación: 

no solo continúa con la apropiación cultural de este atuendo, sino que 

también lo resignifica desde la perspectiva de género. Al portar el traje de 

charro, las mujeres mariachis desafían las convenciones que 

tradicionalmente han asociado la mexicanidad musical con lo masculino. 

Ellas reclaman espacio escénico y visual en un género históricamente 

dominado por hombres, dotando de nuevos significados a una imagen 

profundamente arraigada en el imaginario nacional. 

Esta presencia femenina en escenarios de tradición musical también ha 

sido documentada en otros géneros, como el son jarocho. En el capítulo 

“¡Más allá de la tarima! El papel de las mujeres en el fandango jarocho”, la 

etnomusicóloga Liliana Jamaica Silva expone cómo las mujeres han 

pasado de ser espectadoras a ejecutantes, transmisoras y protagonistas 

de las prácticas musicales jarochas en Veracruz. La autora afirma: “Las 

mujeres han conquistado espacios históricos, políticos, económicos y 

culturales, ocupados, inicialmente, por los hombres” (Jamaica-Silva, 2023, 

p. 17) y subraya así la transformación social que acompaña a su 

participación musical. 

Este proceso es análogo a lo que sucede en el ámbito del mariachi femenil, 

donde las mujeres no solo interpretan un repertorio tradicional, sino que 

además recuperan y defienden canciones populares de amor, desamor, 

dolor y nostalgia muchas de ellas con orígenes en cancioneros populares 

como los impresos por Antonio Vanegas Arroyo que han sido parte del 



62 

 

imaginario sentimental del pueblo mexicano (López-Torres, 2021). Al 

hacerlo, los mariachis femeninos asumen un papel de resguardo, 

interpretación y renovación cultural, abriendo nuevas rutas de visibilidad 

tanto en México como en contextos internacionales como el cubano, donde 

la radio puede convertirse en vehículo de difusión y resignificación. 

La presencia de la mujer en conjuntos de mariachis mixtos, y el mariachi 

puramente femenil, son aspectos que pueden ser abordados desde 

diferentes aristas, porque por años se ha reconocido como un género 

esencialmente realizado por hombres y eso ha impuesto retos, desafíos y 

obstáculos a la mujer. El sello femenino en la interpretación, instrumentos, 

letra y aceptación social. A la vez, es una oportunidad de desarrollo para 

las mujeres, de socialización, de emprendimiento, de crecimiento 

profesional y cultural. Es un tema que permite su análisis desde múltiples 

miradas.  

Tradicionalmente, el mariachi ha sido un conjunto musical compuesto 

exclusivamente por hombres y ha representado simbólicamente una 

expresión de masculinidad dentro de la música mexicana; sin embargo, la 

integración de la mujer en este género ha sido un proceso gradual que ha 

desafiado estereotipos y barreras culturales. Un hito en esta evolución fue 

el caso de Rosa Quirino, considerada la primera mujer mariachi en México 

(Jáuregui, 2010; México Desconocido, s.f.). Originaria de Nayarit, Quirino 

comenzó su trayectoria musical a los trece años en 1903, enfrentando un 

entorno en el que la presencia femenina en el mariachi era prácticamente 

inexistente. Su talento y determinación le permitieron abrirse paso en un 

ámbito dominado por hombres, convirtiéndose en una figura pionera que 

marcó el inicio de una transformación en la participación femenina dentro 

del mariachi. A pesar de las limitaciones impuestas por la época, su legado 

sentó un precedente para generaciones posteriores de mujeres que, con el 

tiempo, han logrado consolidarse en agrupaciones mariachis tanto en 

México como en el extranjero. Su historia es un testimonio de resistencia y 



63 

 

pasión por la música, que ha inspirado a muchas otras mujeres a reclamar 

su lugar dentro de este género tradicional. 

María de los Ángeles Gallegos-Ramírez (2019) realizó un estudio en el que 

hizo referencia a la mujer mariachi y sus desafíos. Las mujeres 

instrumentistas del mariachi, afirma, “son doblemente segregadas” (p. 61): 

por la posición que ocupan dentro de la estructura de dominación patriarcal-

masculina y porque muestran resistencia a las reglas que las ubican en un 

lugar inferior al de los varones. Reconoce que la mujer y su participación 

en el mariachi es un tema que, como tendencia, no ha sido abordado por 

historiadores ni antropólogos, estudiosos de la cultura popular y de 

expresiones tradicionales. Afirma que “no ha sido materia de la 

investigación social discutir sobre las condiciones en las que las mujeres 

llevan a cabo tal actividad, ni cuándo y por qué razones se integraron a ella” 

(p. 62). Aunque reconoce la presencia de mujeres en el mariachi a finales 

del siglo XIX y el XX, enfatiza que: “su adhesión como instrumentistas del 

mariachi, se da definitivamente a partir de los años 80 del siglo XX, en 

especial dentro de lo que los expertos denominan mariachi moderno […]” 

(p. 62).  

La hibridación cultural, como lo plantea Néstor García-Canclini en su obra 

"Culturas Híbridas", es un proceso que permite la integración y la 

reconfiguración de elementos culturales tradicionales y modernos, 

generando nuevas formas de expresión cultural. Este concepto es 

particularmente relevante en el análisis del mariachi femenil, ya que esta 

vertiente del mariachi refleja la transformación de un género tradicional 

masculino hacia una expresión más inclusiva y contemporánea. 

Canclini describe cómo "la hibridación no se limita a la mezcla de 

elementos, sino que también redefine los modos en que las culturas se 

apropian de lo global y lo local" (García-Canclini, 1990, p. XX).  En este 

sentido, el mariachi femenil no solo adapta una tradición cultural al contexto 

actual, sino que también resignifica los roles de género dentro de este 



64 

 

género musical, desafiando las narrativas históricas que asociaban al 

mariachi exclusivamente con una masculinidad hegemónica. 

La incorporación de mujeres al mariachi puede ser vista como un proceso 

de hibridación cultural que refleja los cambios sociales y la lucha por la 

equidad de género en México. Como afirma Canclini (1990, p. XX), "la 

hibridación permite la continuidad de las tradiciones mientras abre espacios 

para su transformación en respuesta a las demandas contemporáneas". 

Esto se evidencia en el surgimiento de grupos de mariachi femenil que no 

solo reinterpretan la música tradicional, sino que también incorporan 

elementos modernos, tanto en su estilo musical como en su presentación 

visual, ampliando el alcance y la aceptación social de esta expresión 

artística. 

En el contexto cubano, donde la música mexicana, y particularmente el 

mariachi, ha sido históricamente popular, la introducción del mariachi 

femenil representa una oportunidad para fomentar un diálogo cultural 

híbrido. Este diálogo no solo destaca las similitudes culturales entre México 

y Cuba, sino que también subraya cómo las tradiciones pueden adaptarse 

y enriquecerse en diferentes contextos culturales. García-Canclini (1990, p. 

XX) argumenta que "la hibridación cultural permite a las culturas dialogar y 

crear nuevos significados, promoviendo tanto la diversidad como la 

innovación". De esta manera, el mariachi femenil actúa como un puente 

cultural que conecta a ambas naciones, mientras desafía las percepciones 

tradicionales del mariachi en ambos contextos. 

4.4. La labor de las mujeres en el mariachi 

El repertorio que defienden hoy los mariachis femeniles no solo incluye 

piezas contemporáneas, sino también canciones tradicionales mexicanas 

de corte amoroso, nostálgico y popular, muchas de las cuales tienen sus 

orígenes en los cancioneros impresos desde el siglo XIX. Como lo señala 

Gómez-Mutio (2019), estos cuadernillos fueron clave en el gusto popular, 



65 

 

especialmente entre las mujeres, al ofrecer   "una manera sencilla y 

económica de evadir el mundo bélico y terrible para encontrarse con lo 

novedoso, lo moderno, lo agradable, lo divertido y lo selecto" (p. 204).  

En este sentido, el mariachi femenil no solo interpreta, sino que preserva y 

resignifica esas letras de amor, desamor y crítica social, dándoles una 

nueva voz y una presencia escénica diferente desde una perspectiva de 

género, particularmente en escenarios como la radio cubana, donde este 

repertorio puede adquirir nuevas resonancias. 

4.5. Repertorio tradicional y cancioneros populares: una herencia 
en la voz del mariachi femenil 

El repertorio del mariachi femenil se caracteriza por incluir no solo sones, 

rancheras y huapangos clásicos, sino también por rescatar canciones 

populares mexicanas que han circulado en la tradición oral y en impresos 

populares desde el siglo XIX, como los famosos cuadernillos de Antonio 

Vanegas Arroyo. Estos cancioneros, conocidos como “bonitas y escogidas 

canciones”, fueron herramientas de entretenimiento masivo durante 

periodos de guerra, pobreza y transformación social en México. A través de 

ellos, el pueblo encontró consuelo y pertenencia en letras cargadas de 

amor, nostalgia, desamor y crítica social. 

Como destaca la investigadora Ana Rosa Gómez Mutio, la imprenta de 

Vanegas Arroyo ofrecía a su público especialmente al femenino un acceso 

accesible a la cultura sentimental del país:  

          “Una manera sencilla y económica de evadir el mundo bélico y 

terrible para encontrarse con lo novedoso, lo moderno, lo agradable, 

lo divertido y lo selecto” (Gómez Mutio, 2019, p. 204).  

La vigencia de estas temáticas sigue siendo evidente en la selección 

musical de muchas agrupaciones femeniles de mariachi, quienes no solo 

interpretan las grandes piezas del repertorio tradicional, sino que también 



66 

 

honran este legado lírico, dando voz a canciones que en su momento 

circularon entre mujeres lectoras, oyentes y soñadoras. 

En este sentido, el mariachi femenil actúa como heredero y defensor de 

esa tradición cultural, actualizando las formas poéticas y musicales de los 

cancioneros, y dotándolas de una nueva presencia escénica desde la 

perspectiva de género. El hecho de que estas canciones sean interpretadas 

ahora por mujeres en radio, festivales o plataformas digitales da lugar a una 

resignificación de su contenido. Letras que antes mostraban a la mujer 

como destinataria pasiva del amor o el dolor, hoy son cantadas desde una 

voz activa y empoderada, que reclama la emoción como territorio legítimo 

de expresión femenina. 

La transmisión de este repertorio a través de la radio universitaria en Cuba, 

como propone esta investigación, representa también una forma de circular 

afectos, memorias y estéticas musicales entre pueblos hermanos. Así, el 

mariachi femenil no solo se convierte en un embajador cultural de México, 

sino también en un canal de recuperación y revitalización del patrimonio 

sonoro tradicional, desde una mirada fresca, crítica y profundamente 

humana. 

  



67 

 

5. Capítulo V. Mujeres famosas en la historia presente del mariachi en 
México. 

5.1. Aguascalientes: La presencia del mariachi en la región central 
de México 

El resultado de esta indagación preliminar motivó la búsqueda e 

identificación de mujeres que han estado vinculadas a la música mariachi 

o han dedicado su vida a este género. Esta búsqueda tiene un doble 

propósito, por una parte, identificarlas contribuye a la comprensión del 

género desde la participación de la mujer, a la vez que constituye un 

reconocimiento a ellas y a la música mariachi. Por otra parte, es la vía de 

profundizar en el tema, realizando entrevistas e intercambios con algunas 

de estas mujeres para conocer más del mariachi, desde sus testimonios y 

experiencias. En Aguascalientes, la participación femenina en el género del 

mariachi ha ido en aumento, aunque no se dispone de información 

detallada sobre mujeres destacadas originarias de esta región; sin 

embargo, existen agrupaciones locales que incluyen a mujeres en sus filas, 

contribuyendo al enriquecimiento de esta tradición musical, un ejemplo es 

el mariachi femenil Ébano. 

El Mariachi Ébano y el Mariachi Juvenil Aguascalientes son agrupaciones 

que ha ganado reconocimiento en la escena local, su presencia hoy se 

destaca en el ámbito musical de la región. La creciente inclusión femenina 

en agrupaciones locales refleja un avance significativo en la equidad de 

género dentro de este ámbito musical. 

Para ello se realiza una búsqueda y se identifican mujeres que distinguen 

y que en una investigación como esta no deben dejar de mencionarse. Por 

esa razón se le dedica un espacio en la investigación. En la búsqueda de 

información y referentes sobre el mariachi femenil, se aprecia que las 

fuentes son escasas, desde el prisma de investigaciones antropológicas y 

socioculturales. La mayoría de las fuentes encontradas son páginas webs 



68 

 

promocionales, con el encargo de visualizar las presentaciones y sus 

canciones; lo cual respalda la carencia y necesidad de estudios sobre este 

tema. El mariachi, femenil, varonil o mixto forma parte de la vida cotidiana 

del mexicano, y es escuchado en diversos países del mundo, lo que 

contribuyó a que “el 27 de noviembre de 2011, en la isla de Bali, la 

UNESCO aprobara incorporar a la lista representativa del Patrimonio 

Cultural Inmaterial de la Humanidad a El Mariachi, música de cuerdas, 

canto y trompeta” (Bonilla-Arroyo, 2020). 

Aguascalientes es una de las 32 entidades federativas de la República 

mexicana. Su capital es la Ciudad de Aguascalientes, ubicada en el 

municipio del mismo nombre. La división política consta de once 

Municipios: Aguascalientes, Asientos, Calvillo, Cosío, Jesús María, 

Pabellón de Arteaga, Rincón de Romos, San José de Gracia, Tepezalá, 

San Francisco de los Romo y El Llano.  

Debe su nombre de Aguascalientes, a la abundancia de aguas termales 

existentes en la zona. Es un municipio que aún conserva vestigios de su 

historia de más de cuatrocientos años, por lo que es considerado como 

tesoro colonial, ya que ofrece al visitante un conjunto armónico conformado 

por lo antiguo y lo moderno.  

Entre sus eventos importantes encontramos concursos de altares de 

muertos, diversas muestras artísticas y culturales, eventos deportivos. 

Destaca La Feria Nacional de San Marcos que es reconocida como la más 

importante en el país, y se celebra durante la segunda quincena de abril y 

la primera semana de mayo. En ella se puede disfrutar de peleas de gallos, 

corridas de toros, charreadas, exposiciones ganaderas, industriales y 

comerciales, así como eventos culturales y otras actividades.  

Entre los mariachis de Aguascalientes, se distinguen los siguientes: 

Mariachi Aguascalientes, Mariachi Águilas de México, Mariachi Estelar de 

México, Mariachi Luz de Luna, Mariachi Sonidos de México, Mariachi Real 



69 

 

Mexicanísimo de Aguascalientes, Mariachi Gallos de Aguascalientes, 

Mariachi Juvenil Galleros, Mariachi Mi Nombre es México y el mariachi 

femenil Ébano. 

Estos ejemplos, denotan una fuerte presencia del mariachi en 

Aguascalientes, por lo que consideramos que sería interesante un 

acercamiento a estos mariachis, para conformar una caracterización que 

permita un análisis sobre sus orígenes, si todos son varonil o mixto, cuándo 

y por qué insertan a la mujer, espacios institucionales y populares en los 

que participan; aspectos que, sin dudas, podrán contribuir al desarrollo de 

esta investigación y a la promoción del mariachi.  

Uno de los países con preferencia por este género, es Cuba, donde se 

evidencia ese fuerte vínculo cultural entre ambos países, y específicamente 

desde el arraigado consumo, gusto y preferencia por la música mexicana y 

en particular, el mariachi (Borroto-Rubio, 2021).  

5.2. Santa Clara: La presencia del mariachi en la región central de 
Cuba 

Santa Clara, ciudad capital de Villa Clara en la región central de Cuba, fue 
fundada en 1689, reconocida como la famosa ciudad del Che por acoger 

en su suelo los restos del comandante guerrillero argentino-

cubano, Ernesto Guevara y sus compañeros de lucha; no solo es popular 

por sus monumentos, sino también por su vitalidad. Imprescindible plaza 

cultural y significativo enclave industrial y científico del país caribeño. 

Alberga la segunda universidad más prestigiosa del país, lo que le da un 

ambiente académico y un desparpajo juvenil que hace que nos podamos 

imaginar desde una mezcla de música, teatro y danza, conciertos de 

diferentes géneros, mariachis y espectáculos de heavy metal. 

Cuenta con varias instituciones culturales: Museo de Artes Decorativas, 

Casa de la Ciudad, Casas de Cultura “Juan Marínelo” y “Chichi Padrón” y 

Proyectos de Desarrollo Local. El municipio Santa Clara se encuentra 



70 

 

dividido en 18 Consejos Populares, laborando en los mismos 20 

Promotores de la Actividad Cultural, que sirven de asesores a los 

presidentes de estos y constituyen el engarce entre las instituciones 

culturales y la comunidad.  

El gusto y la preferencia por el mariachi, tiene un arraigo popular, y se 

aprecia en las actividades y programación cultural de instituciones 

culturales de la ciudad y en las alternativas no estatales que cobran auge 

en espacios como: cafés, bares, y centros nocturnos. En estos espacios, 

es común escuchar mariachi, a solicitud del público. En la ciudad de Santa 

Clara, se cuenta con la presencia de Mariachi Charros del Centro y Mariachi 

Ases de Oro, como los más conocidos. Han participado en varios 

programas de “Palmas y Cañas” en la televisión nacional, con excelente 

acogida por el público y visitan otras provincias del país. En la radio, en la 

emisora CMHW tienen un programa llamado “Mañanitas Mexicanas” y en 

el centro cultural El Bosque, se mantiene la peña de mariachi como un 

espacio regular de la programación que ofrecen.  

5.3. El mariachi femenil como agente de cambio social en México y 
Cuba 

La música, además de ser una forma de arte, es una poderosa herramienta 

de transformación social. La práctica musical en comunidades vulnerables 

ha sido utilizada como un medio para fortalecer el tejido social, fomentar la 

identidad cultural y generar procesos de empoderamiento, especialmente 

en el caso de las mujeres. El mariachi femenil, al combinar la tradición 

cultural mexicana con la ruptura de estereotipos de género, se convierte en 

un agente de cambio social que trasciende fronteras. La participación de 

mujeres en el mariachi no solo desafía las normas culturales establecidas, 

sino que también abre nuevos espacios de reconocimiento y pertenencia 

en contextos históricamente dominados por los hombres. 



71 

 

La presente investigación explora cómo el mariachi femenil puede actuar 

como una herramienta de transformación social y cultural en comunidades 

vulnerables de Aguascalientes, México y Santa Clara, Villa Clara, Cuba. A 

través de programas culturales y musicales, las intérpretes de mariachi no 

solo promueven la identidad mexicana, sino que también generan 

dinámicas de integración y participación social que fortalecen el sentido de 

comunidad y pertenencia. Como señala Christopher Small (1998), “La 

música no solo refleja la vida social, sino que también la transforma, porque 

el acto de hacer música crea un espacio para la construcción de 

significados colectivos” (p. 13). 

Este estudio examina la intersección entre música y trabajo social, 

explorando cómo las presentaciones de mariachi femenil y los programas 

culturales asociados pueden convertirse en estrategias efectivas para 

abordar problemas sociales como la exclusión, la desigualdad de género y 

la marginalidad en dos contextos geográficos y culturales distintos: México 

y Cuba. 

El poder de la música para generar procesos de transformación social ha 

sido ampliamente documentado en estudios sobre musicología y trabajo 

social. Según Christopher Small (1998), el acto de hacer música o 

musicking no solo implica la interpretación musical, sino también la 

construcción de relaciones sociales y la creación de significados colectivos: 

“Musicking es un acto social en el que los participantes, ya sean músicos o 

audiencia, negocian y construyen un significado social compartido. La 

música, por tanto, no solo refleja las estructuras sociales, sino que también 

las transforma.” (Small, 1998, p. 13). 

La práctica del mariachi femenil en comunidades vulnerables de 

Aguascalientes y Santa Clara puede entenderse como una forma de 

Musicking en la que las intérpretes y el público establecen un diálogo 

cultural y social. La participación de las mujeres en el mariachi no solo 

desafía las estructuras patriarcales de la música tradicional, sino que 



72 

 

también genera una experiencia colectiva que fortalece el sentido de 

identidad y pertenencia en la comunidad. 

En México, la música de mariachi ha sido reconocida por la UNESCO como 

Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad desde 2011. Sin embargo, 

la presencia femenina en este ámbito ha sido históricamente marginalizada. 

La emergencia de agrupaciones femeniles de mariachi en las últimas 

décadas ha representado no solo una revalorización de la música 

tradicional mexicana, sino también una afirmación del papel de las mujeres 

como agentes culturales y sociales. 

El papel de las mujeres en el mariachi ha sido históricamente invisibilizado 

debido a las normas culturales y sociales que definían al mariachi como un 

espacio exclusivamente masculino. La irrupción de agrupaciones 

femeninas en el mariachi, como el Mariachi Femenil Mujer Latina o el 

Mariachi Reyna de Los Ángeles, ha representado una ruptura con las 

tradiciones patriarcales y una afirmación de la capacidad de las mujeres 

para reinterpretar y apropiarse de la música tradicional. 

Simonett (2001) señala que la música de mariachi ha sido históricamente 

una práctica masculina, asociada con la idea de la masculinidad mexicana 

y los valores tradicionales de fuerza y valentía. La participación femenina 

en este género, por tanto, representa una doble ruptura: en el ámbito 

musical y en el ámbito social. La autora afirma: “El mariachi femenil 

representa una apropiación simbólica de la identidad mexicana por parte 

de las mujeres, quienes al interpretar este género desafían las normas 

tradicionales de género y construyen un espacio propio dentro de la cultura 

nacional” (Simonett, 2001, p. 37).  

Este fenómeno no solo tiene implicaciones culturales, sino también 

sociales, ya que las mujeres mariachis se convierten en modelos de 

empoderamiento y resistencia para otras mujeres en comunidades 

vulnerables. La presencia de mujeres en el mariachi transmite un mensaje 



73 

 

de fortaleza y autonomía que puede ser particularmente inspirador en 

contextos de desigualdad y violencia de género. La música ha sido utilizada 

como una herramienta de trabajo social en diversos contextos para 

fortalecer el sentido de comunidad, promover la resiliencia y crear espacios 

seguros para la expresión personal y colectiva. De acuerdo con Stige 

(2002), la música no solo sirve como una forma de terapia individual, sino 

también como un proceso colectivo que refuerza las redes sociales y la 

identidad cultural en comunidades vulnerables: “La terapia musical 

centrada en la cultura permite que los participantes negocien significados y 

creen un espacio donde las diferencias sociales y culturales se transforman 

en oportunidades para la cohesión y la comprensión mutua.” (Stige, 2002, 

p. 48). 

En Santa Clara, Cuba, el mariachi femenil puede servir como un medio para 

reforzar la identidad local y promover la integración comunitaria en barrios 

marginados. La colaboración entre músicos mexicanos y cubanos en 

proyectos de intercambio cultural también puede fortalecer el diálogo 

intercultural y generar nuevas formas de expresión y pertenencia colectiva. 

Aunque el mariachi es una práctica cultural específicamente mexicana, su 

adaptación en contextos cubanos refleja la capacidad de la música para 

trascender fronteras y generar nuevos significados culturales. En México, 

las intervenciones sociales con mariachi femenil pueden enfocarse en: 

 Talleres de música en barrios marginados para jóvenes y 

mujeres. 

 Creación de programas de mariachi en centros culturales y casas 

comunitarias 

 Presentaciones en escuelas y espacios públicos para reforzar la 

identidad cultural local. 

En Cuba, la introducción de la música de mariachi como una práctica 

comunitaria puede contribuir a: 



74 

 

 Fomentar el diálogo intercultural entre músicos cubanos y 

mexicanos. 

 Crear espacios de empoderamiento para mujeres a través de la 

música. 

El mariachi femenil representa una poderosa herramienta para la 

transformación social y cultural en México y Cuba. Su capacidad para 

trascender las fronteras geográficas y culturales, junto con la afirmación de 

la identidad y el empoderamiento femenino, lo convierten en un vehículo 

para el cambio social en comunidades vulnerables. A través de 

intervenciones sociales basadas en la música, el mariachi femenil puede 

fortalecer el sentido de comunidad, promover la igualdad de género y 

generar nuevas formas de expresión cultural en contextos de vulnerabilidad 

social. El acto de hacer música de Musicking no solo refleja las dinámicas 

sociales existentes, sino que también las transforma. El mariachi femenil, 

al desafiar las normas culturales y promover la participación social, se 

convierte en un símbolo de resistencia y un agente de cambio en las 

comunidades de México y Cuba. 

5.4. La voz del mariachi femenil: la música popular como memoria 
colectiva y resistencia simbólica 

El mariachi, como símbolo cultural de México, ha sido durante mucho 

tiempo una expresión musical profundamente ligada a las tradiciones 

patriarcales y a las dinámicas de género que definían el papel de las 

mujeres en la música tradicional. Sin embargo, en las últimas décadas, la 

irrupción del mariachi femenil ha representado un punto de inflexión en esta 

narrativa histórica. Las mujeres han reclamado su espacio en un género 

históricamente dominado por los hombres, aportando no solo talento y 

calidad interpretativa, sino también una nueva dimensión simbólica al 

mariachi como expresión de equidad y cambio social. 



75 

 

El mariachi femenil, como expresión artística contemporánea, forma parte 

de una tradición de músicas populares que han sido, por décadas, 

subestimadas o invisibilizadas por el discurso académico tradicional, que 

aún conserva los prejuicios decimonónicos de alta y baja cultura. Esta 

división como lo señala Luis Díaz Santana Garza ha generado una 

percepción errónea de que las músicas populares no son dignas de estudio 

o que carecen de profundidad cultural, cuando en realidad son portadoras 

de emociones, memorias y resistencias. 

           En el prólogo de su obra Panorama de la música popular mexicana, 

el autor afirma que estas músicas, a pesar de ser mediáticas, “tienen 

raigambre muy profunda […], ingredientes destacados de la 

identidad y memoria colectivas” (Díaz–Santana Garza, 2018, p. 9).  

Esta afirmación cobra especial fuerza al considerar que muchas de las 

canciones que conforman el repertorio del mariachi y que hoy interpretan 

las mujeres mariachis han sobrevivido no solo por su difusión comercial, 

sino por su anclaje emocional y afectivo en la experiencia colectiva del 

pueblo mexicano. 

La inclusión del mariachi femenil en medios como la radio universitaria 

especialmente en contextos internacionales como el cubano permite 

también reivindicar la legitimidad de estas expresiones dentro de los 

circuitos culturales. Lejos de ser una música marginal, el mariachi es una 

de las expresiones más representativas de la cultura popular mexicana, y 

cuando es interpretado por mujeres, se convierte además en un acto de 

resistencia simbólica frente a estructuras patriarcales históricas. Este  

proyecto radiofónico no solo difunde un género musical, sino que defiende 

un patrimonio afectivo, da voz a nuevas subjetividades artísticas femeninas, 

y reafirma el poder de la música popular como territorio legítimo de 

identidad y pertenencia. 



76 

 

6. CAPÍTULO VI. La radio: medio de legitimación cultural y puente 
transnacional 

6.1. La Radio Cultural 

Desde sus inicios, la radio ha sido un instrumento poderoso para la 

socialización del conocimiento, la promoción artística y la construcción de 

identidades colectivas, especialmente en contextos de escaso acceso a 

otros medios de difusión. En América Latina, y particularmente en Cuba y 

México, la radio ha jugado un papel fundamental en la conformación del 

gusto musical popular, la educación informal y el fortalecimiento de vínculos 

culturales entre pueblos. 

Autores como Pablo Alejandro Suárez Marrero, en su análisis del papel de 

las músicas populares en México, destacan cómo la radio, junto con otras 

tecnologías, ha sido clave para mediatizar la música popular, permitir su 

masificación y resignificación, y dar lugar a nuevas formas de consumo, 

participación y diálogo intercultural. En su prólogo al libro Estudios sobre 

músicas populares en México, afirma que “Los procesos de modernización, 

mediatización y masificación de las músicas populares acercan las 

investigaciones a las personas que las practican, consumen y construyen 

en espacios urbanos de socialización” (Suárez Marrero, 2023, p. 14). 

En este contexto, la radio no solo difunde, sino que valida y legitima. 

especialmente cuando se trata de músicas que históricamente han estado 

en los márgenes ya sea por razones de género, clase o región, la presencia 

en espacios radiofónicos institucionales representa una oportunidad de 

reconocimiento simbólico. Tal es el caso del mariachi femenil, cuya 

visibilización en emisoras como CMHW de Santa Clara no solo amplía el 

repertorio sonoro ofrecido al público, sino que también interpela imaginarios 

culturales dominantes al mostrar a mujeres como protagonistas activas de 

la tradición musical mexicana. 



77 

 

El programa "Mañanitas Mexicanas", con su amplia audiencia en zonas 

rurales y su fidelidad intergeneracional, constituye un espacio estratégico 

para la intervención cultural. Al incluir cápsulas dedicadas al mariachi 

femenil, entrevistas con intérpretes y segmentos educativos sobre su 

historia y evolución, la radio puede desplegar su potencial pedagógico, 

emocional y simbólico, consolidando al mariachi femenil como parte 

legítima del canon musical transmitido en Cuba. 

Además, este proceso no es unidireccional: al integrar estos contenidos en 

la radio cubana, se activan puentes culturales de ida y vuelta, fortaleciendo 

el intercambio entre dos naciones que comparten una profunda historia de 

afinidades musicales. En este sentido, la radio no es solo una herramienta 

técnica, sino un territorio cultural en el que se negocian significados, se 

construyen identidades y se generan nuevas formas de pertenencia 

compartida. 

La radio cultural se caracteriza por el contenido de su programación, el 

gusto y la cultura que refleja, y el diálogo que mantiene con los intereses 

de su público. Según Prieto (2011), las radios culturales públicas “pueden 

y deben convertirse en universidades ambulantes”, aprovechando todos 

sus recursos para promover y replicar saberes y experiencias a nivel 

nacional, “ejerciendo una genuina labor de mediación entre la alta cultura, 

la buena cultura popular y una población sometida” al mal gusto y a 

contenidos frívolos, que lamentablemente son comunes en muchas 

radiodifusoras comerciales. 

La disminución de radios culturales se presenta como una oportunidad ante 

la proliferación de radiodifusoras comerciales. Gabriel Zaid (2019) señala 

su preocupación al afirmar que “cada vez hay menos estaciones dedicadas 

a la buena música en la radio pública”. La radio cultural debe convertirse 

en una competencia para la radio comercial, lo cual implica la integración 

de contenidos y la puesta en escena de programas que garanticen 



78 

 

apertura, promuevan la creatividad y el conocimiento de temas específicos 

(Londoño-Fernández et al., 2011). 

En correspondencia con las ideas planteadas por estos autores, la radio 

universitaria, es potencialmente una radio cultural, un ejemplo de lo 

expresado, es el programa Ventana al Sonido que se produce en el 

Departamento de Música de la Universidad Autónoma de Aguascalientes. 

Es un proyecto de aprendizaje creado por el Maestro Juan Pablo Correa, 

fundamentado en el aprendizaje situado (Silva-Doray Ledezma, 2020). El 

trabajo práctico de maestría Ventana al Sonido: El aprendizaje situado en 

la radio universitaria tuvo como objetivo generar programas de manera 

creativa y utilizar la radio como un espacio para la experimentación sonora 

(UAA, 2020). Este trabajo constituye un antecedente en la investigación 

sobre lo que es posible lograr mediante la intervención de un programa 

radiofónico. En su momento, constituyó un proyecto novedoso que, desde 

la maestría en Arte de la Universidad Autónoma de Aguascalientes, integró 

saberes y el trabajo de estudiantes que pusieron en práctica los 

conocimientos adquiridos en su formación. Contribuyó a la sensibilidad de 

los estudiantes, a la cultura de los oyentes y a la funcionalidad radial, en un 

contexto donde la radio ha perdido espacio y seguidores con el auge de las 

redes sociales (Silva-Doray Ledezma y Carbajal Vaca, 2020). 

Este proyecto se reconoce y asume como un antecedente importante para 

esta investigación, ya que demuestra el potencial de los programas radiales 

para promover y difundir aspectos culturales específicos. En esta 

investigación, la autora propone trabajar con el mariachi femenil mediante 

la creación de guiones radiales para el programa "Mañanitas Mexicanas" 

de la emisora radial CMHW de Santa Clara. Esta intervención tiene como 

objetivo aumentar la visibilidad y el reconocimiento del mariachi femenil en 

Cuba, utilizando la radio como plataforma de difusión cultural. 

Durante el desarrollo del proyecto, la autora ha elaborado y presentado 

diversos guiones radiales centrados en el mariachi femenil, lo que le ha 



79 

 

permitido consolidar su experiencia y explorar diferentes estrategias de 

difusión. Entre estos trabajos destacan los guiones que presentó en el 

programa Ventana al Sonido de la Universidad Autónoma de 

Aguascalientes (UAA), donde abordó la historia y evolución del mariachi 

femenil. Además, realizó una estancia profesional en la emisora de la 

Universidad Juárez del Estado de Durango (UJED), donde confeccionó dos 

guiones radiales para el programa Conexión y una cápsula radiofónica 

enfocada en la trayectoria y reconocimiento del mariachi femenil en el 

ámbito cultural y social. Asimismo, participó en el programa de radio 

"Hablemos de Trabajo Social" de la UAA, donde analizó el mariachi femenil 

como una herramienta de trabajo social y un símbolo de identidad cultural 

y resistencia. 

Todos estos trabajos funcionaron como ejercicios piloto que le permitieron 

evaluar la recepción del público, perfeccionar el formato de los guiones y 

adaptar el contenido a diferentes audiencias. Estas experiencias fortalecen 

la propuesta de trabajar con el mariachi femenil en la radio cubana, 

consolidando el potencial de este género como un símbolo de intercambio 

cultural y equidad de género. 

6.2. Producción radiofónica con temáticas de Mariachi en Cuba y 
México. 

En el caso de Cuba: 

Existen varios trabajos sobre la producción radiofónica en Cuba, como: 

Cultura e ideología profesionales en la productora Radio arte, donde se 

analiza la cultura y la ideología en el área de la producción dramatizada 

radial y su expresión concreta en Radio arte, centro productor de 

programas dramatizados de la radio en Cuba (Fonseca-Muñoz, 2013). 

Otro ejemplo, es el trabajo “Un siglo de radio cubana: Su dimensión 

histórico-cultural”, el cual refleja la historia radial cubana. Describe el 

entorno donde evolucionó y las estrategias y acciones que destacaron y 



80 

 

permitieron que la radio cubana llegara a zonas muy apartadas superando 

barreras como la instrucción, o acceso económico, consolidando una 

audiencia fiel a la programación radial (Cue Sierra, 2022).  

En el caso de Patrones de participación ciudadana en la radio cubana. Una 

aproximación desde la Comunicación para el Cambio Social es un artículo 

que expone un análisis de los niveles de participación ciudadana presentes 

en el sistema de radio en Cuba (De la Noval Bautista et al, 2022).   

Otra experiencia se presenta en el artículo La Universidad del Aire: 

programa radial y tribuna para la historia de Cuba (1933-1953) (Relys- 

Arango y Arencibia-Coloma, 2023) donde se expone la contribución de este 

programa radial en la divulgación y socialización de la historia de Cuba en 

el periodo señalado, como exponente del uso de la radio como vehículo 

idóneo para superar las barreras del analfabetismo y poder contribuir al 

desarrollo cultural. En la programación radial de Cuba, se identifican varios 

programas dedicados al mariachi y la música mexicana. Entre ellos:  

 Mariachis bajo el sol de Radio Maisí. 

 De México, su música de Radio Sandino. 

 De México, sus canciones de Radio Sancti Spíritus. 

 Rancho mexicano de CMKC de Santiago de Cuba.  

 Voces de México de Radio Bayamo 

 Ecos de México de Radio Cadena Agramonte 

 México y sus Canciones de Radio Ciudad del Mar en Cienfuegos 

 Corazón Mexicano, de "Radio Cumanayagua" (Radio Cubana, 

2022). 

 Mañanitas Mexicanas de CMHW Santa Clara-Villa Clara. 

6.3. El caso de Cuba: Santa Clara  

Tejedoras de sonidos de la región central de Cuba (Hernández-Ramírez, 

2014). Es un artículo que expone el papel desempeñado por las mujeres 



81 

 

en el desarrollo musical de la región geo cultural de Villa Clara (provincia 

central de Cuba, cuyo municipio principal es Santa Clara). La participación 

en la comunicación radial del patrimonio cultural como emergente social 

(Hernández y Caballero-Rivacoba, 2022) y la tesis doctoral sobre La 

Participación en la Comunicación Radial del Patrimonio Cultural del Centro 

Histórico Urbano de Santa Clara dedican espacio a la importancia de la 

comunicación radial del patrimonio cultural.  

6.4. En el caso de México: Aguascalientes  

Existen antecedentes del tema en México como el artículo La radio como 

experiencia cultural: un panorama de la radiodifusión en el ámbito 

internacional y los inicios de la radio educativa en el periodo nacionalista 

en México 1924-1936 (Chávez-Ortiz, 2012), en el cual se aprecian los 

inicios de la radiodifusión en México. En Aguascalientes, la radio ha sido 

un medio clave para la construcción de identidades culturales y para la 

difusión del arte y la educación. En este contexto, el trabajo de Karla 

Jacqueline Silva-Doray Ledezma destaca como un ejemplo relevante. Su 

trabajo práctico de maestría Ventana al sonido: el aprendizaje situado en la 

radio universitaria (2020) analiza cómo este medio puede ser un espacio 

para la cognición situada, abordando la radio no solo como un canal de 

comunicación, sino también como un entorno de aprendizaje. Este trabajo 

se complementa con publicaciones como Ventana al sonido: desde la radio 

al arte en el paradigma de cognición situada (Silva-Doray Ledezma y 

Carbajal Vaca, 2020), que explora la interacción entre el arte y el 

aprendizaje en este contexto. 

La importancia de la radio en Aguascalientes no se limita a su papel 

educativo. Víctor Meza, en su obra Historias al Aire: La Radio en 

Aguascalientes 1930-1980 (2016), proporciona un panorama histórico del 

desarrollo de la radio en el estado, destacando su papel en la formación de 

la opinión pública y su vinculación con intereses políticos y económicos. 

Según Meza: "La radio se convirtió en una herramienta sociocultural que 



82 

 

permitió consolidar la identidad local, al tiempo que funcionó como un 

vehículo para la difusión de valores y tradiciones" (Meza, 2016, p. 45).  

Este análisis se complementa con la reseña de Victoria Velázquez, 

publicada en Caleidoscopio (2019), quien resalta cómo la radio cultural ha 

contribuido a la educación informal y a la promoción de la cultura en 

Aguascalientes, facilitando un acceso más amplio al conocimiento y a las 

expresiones artísticas. Además, estas perspectivas encuentran eco en las 

ideas de Silva-Doray Ledezma, quien argumenta que: "La radio 

universitaria no solo es un medio de comunicación, sino un espacio para el 

diálogo interdisciplinario donde convergen el arte, la educación y la 

tecnología" (Silva-Doray Ledezma, 2020, p. 67).  

Este enfoque interdisciplinario es clave para comprender cómo la radio 

puede ser un vehículo para la transformación cultural y social. 

Aguascalientes puede considerarse un referente para proyectos de 

investigación que busquen explorar el impacto cultural de los medios de 

comunicación. Los estudios de Meza y Silva-Doray Ledezma ofrecen 

marcos teóricos y metodológicos valiosos para analizar cómo los medios 

locales pueden fomentar la participación cultural, fortalecer la identidad 

comunitaria y contribuir al desarrollo artístico y educativo. 

  



83 

 

7. Capítulo VII. Experiencias de profesionalización radiofónica 

7.1. Producción radiofónica Ventana al Sonido, UAA, 
Aguascalientes, México 

Durante el desarrollo del proyecto “De México a Cuba: El Mariachi Femenil 

como Embajador de la Cultura Mexicana. Una propuesta radiofónica”, la 

investigadora participó activamente en espacios de profesionalización y 

creación radiofónica en México y Cuba. Estas experiencias no solo 

enriquecieron el contenido y la perspectiva metodológica de la 

investigación, sino que también fortalecieron competencias técnicas, 

discursivas y creativas indispensables para la producción de materiales 

sonoros con enfoque artístico, patrimonial y pedagógico. 

La participación en proyectos radiofónicos universitarios significó más que 

un entrenamiento técnico en grabación, edición o locución: representó una 

inmersión en el universo de la radio como herramienta de memoria 

colectiva, denuncia social y visibilización de voces históricamente 

silenciadas. En este proceso, la radio se reveló como un espacio de 

resistencia simbólica y creación colectiva, idóneo para promover nuevas 

narrativas en torno al mariachi femenil, expresión musical históricamente 

marcada por los imaginarios patriarcales. 

Cada colaboración radial funcionó como un laboratorio de experimentación 

sonora, donde la investigadora entrelazó su formación académica con un 

compromiso ético orientado a la equidad de género y la justicia cultural. A 

través del diseño de guiones, la curaduría de repertorios interpretados por 

mujeres mariachis y la integración de testimonios de artistas y gestores 

culturales, se construyó una propuesta comunicativa intercultural y con 

perspectiva de género, pensada para dialogar con públicos diversos y 

fomentar procesos de reflexión crítica. 

Estas experiencias fortalecieron la capacidad de la investigadora para 

traducir contenidos complejos en formatos accesibles, sin perder 



84 

 

rigurosidad, y confirmaron la importancia de articular instituciones 

educativas, medios de comunicación y comunidades artísticas. En este 

sentido, la profesionalización radiofónica se convirtió en un pilar formativo 

y metodológico de la investigación, consolidando el carácter aplicado, 

performativo y socialmente pertinente de la propuesta, al tiempo que 

reafirmó el potencial estratégico de la radio como vehículo de circulación 

del conocimiento y valorización del patrimonio inmaterial. 

El programa Ventana al Sonido representó para la investigadora su primer 

acercamiento formal y significativo a la radio universitaria en México. Esta 

experiencia marcó un punto de inflexión en su proceso formativo, al 

permitirle integrar los conocimientos teóricos adquiridos en la Maestría en 

Arte con la praxis comunicativa en un medio sonoro de alcance educativo 

y cultural. Bajo la guía de académicos, profesionales de la comunicación y 

especialistas en patrimonio musical, tuvo la oportunidad de participar en el 

diseño y producción de guiones radiofónicos centrados en temáticas 

relevantes para su investigación, especialmente el papel de la mujer en el 

mariachi. 

En estas emisiones, la investigadora articuló entrevistas con integrantes de 

agrupaciones femeninas, análisis histórico-musical y fragmentos 

interpretativos seleccionados cuidadosamente, con el propósito de 

visibilizar las voces y trayectorias de las mujeres en un género 

tradicionalmente masculinizado. Esta experiencia no solo potenció su 

creatividad y capacidad de síntesis, sino que también le permitió 

comprender a profundidad la radio como una herramienta de mediación 

cultural y un canal eficaz para la divulgación del patrimonio inmaterial. 

Ventana al Sonido se convirtió en una plataforma para traducir el 

conocimiento académico en un lenguaje accesible y resonante, abriendo la 

posibilidad de conectar con públicos diversos dentro y fuera del ámbito 

universitario. A través de este proyecto, la investigadora reafirmó la 

dimensión performativa del sonido como vehículo de identidad, memoria y 



85 

 

transformación social, consolidando así su compromiso con la producción 

de contenidos que contribuyan a la equidad cultural y a la preservación 

activa del patrimonio musical mexicano. 

7.2. Papalote sonoro, Cápsulas, UAA, Aguascalientes, México 

El proyecto Papalote Sonoro, impulsado por la Universidad Autónoma de 

Aguascalientes, representó una experiencia formativa clave para explorar 

nuevas formas de mediación cultural desde la radio educativa. Este 

proyecto, centrado en la producción de cápsulas breves dirigidas a públicos 

infantiles y juveniles, le permitió desarrollar contenidos accesibles, lúdicos 

y pedagógicos que conjugan música, narrativa y educación patrimonial. 

En este contexto, la investigadora asumió el reto de adaptar su línea 

temática centrada en el mariachi femenil a un formato sonoro pensado para 

audiencias no especializadas, priorizando la claridad, la creatividad sonora 

y el vínculo emocional con los oyentes. Las cápsulas diseñadas incluyeron 

breves relatos sobre mujeres pioneras del mariachi, explicaciones de 

instrumentos tradicionales y fragmentos musicales interpretados por 

agrupaciones femeninas, todo ello acompañado por efectos, jingles y voces 

dinámicas que facilitaban la comprensión y el disfrute auditivo. 

A través de Papalote Sonoro, la investigadora descubrió el potencial de la 

radio para sembrar curiosidad musical desde las primeras edades, y para 

formar una nueva generación de oyentes conscientes del valor del 

patrimonio inmaterial, la diversidad cultural y la equidad de género. Esta 

experiencia la llevó a profundizar en los estudios de comunicación para el 

desarrollo y en las estrategias de educomunicación sonora, reafirmando la 

importancia de los medios públicos como espacios de transformación 

social. 

Además, la producción de estas cápsulas propició la articulación con otros 

actores del ámbito educativo y cultural, permitiendo que los contenidos 

fueran compartidos en redes escolares, textos y plataformas digitales 



86 

 

universitarias. Así, Papalote Sonoro se consolidó como un laboratorio de 

divulgación radiofónica en el que la investigadora pudo afianzar su perfil 

como productora comprometida con una comunicación cultural inclusiva, 

innovadora y con enfoque de derechos. 

7.3. Producción radiofónica Programa Mestiza, Universidad Juárez 
del Estado de Durango 

El programa Mestiza, transmitido por la emisora universitaria de la 

Universidad Juárez del Estado de Durango (UJED), constituyó una 

plataforma estratégica para la investigadora en la segunda etapa de 

desarrollo de su proyecto. Esta colaboración permitió dar continuidad y 

expansión a su propuesta radiofónica, consolidando el mariachi femenil no 

solo como objeto de estudio, sino como contenido sonoro legitimado en el 

espacio público. 

A través de la producción de emisiones temáticas, la investigadora diseñó 

y condujo programas especiales dedicados exclusivamente a visibilizar la 

historia, evolución y presencia actual del mariachi integrado por mujeres. 

En estas transmisiones, dialogó con artistas invitadas, musicólogas y 

promotoras culturales, y estructuró cuidadosamente una curaduría musical 

compuesta por piezas interpretadas por agrupaciones femeninas, muchas 

de ellas poco difundidas en los medios tradicionales. Este enfoque 

contribuyó a la construcción de una narrativa radiofónica alternativa, 

sensible a las problemáticas de género en la música tradicional y enfocada 

en la democratización del acceso al patrimonio sonoro. 

La experiencia en Mestiza permitió, además, que la investigadora 

fortaleciera su red de colaboración con otras radios universitarias del país, 

promoviendo el intercambio de contenidos y estrategias de difusión cultural. 

Desde una perspectiva profesional, este espacio amplió su proyección 

como productora e investigadora comprometida con el arte sonoro como 

herramienta crítica y formativa, y confirmó el valor de la radio universitaria 



87 

 

como aliada en los procesos de investigación aplicada y extensión social 

del conocimiento. 

7.4. Producción radiofónica Emisora CMHW, Cuba 

La colaboración con la emisora CMHW, ubicada en Santa Clara, Cuba, 

significó para la investigadora no solo un retorno simbólico a su país de 

origen, sino también el inicio de un ciclo de internacionalización cultural de 

su proyecto, consolidando el carácter transnacional y aplicado de su 

propuesta radiofónica. Esta emisora, una de las más influyentes de la 

región central cubana, ofreció un espacio privilegiado para poner en 

práctica una estrategia de difusión patrimonial centrada en la promoción del 

mariachi femenil, con base en el diálogo intercultural entre México y Cuba. 

Durante su participación en CMHW, la investigadora produjo y adaptó 

cápsulas sonoras que abordaban la historia, evolución e identidad del 

mariachi, con énfasis en la presencia femenina en este género. Estos 

contenidos fueron especialmente diseñados para un público cubano, 

tomando en cuenta las referencias culturales locales, los vínculos históricos 

entre ambas naciones y la sensibilidad del oyente hacia lo tradicional y lo 

emotivo. La selección musical, el uso del lenguaje radial y el diseño 

narrativo de las cápsulas fueron cuidadosamente trabajados para conectar 

con la audiencia desde un lugar de respeto, cercanía y conocimiento 

compartido. 

El recibimiento de estos guiones por parte del público fue altamente 

positivo, lo que evidenció la necesidad y pertinencia de ampliar los 

repertorios sonoros en los medios cubanos hacia expresiones femeninas 

de la música latinoamericana. Esta experiencia fortaleció en la 

investigadora la convicción de que la radio sigue siendo una plataforma 

poderosa para el reconocimiento cultural y el ejercicio de la diplomacia 

simbólica. 



88 

 

Además, su participación en CMHW abrió nuevas posibilidades de 

colaboración con artistas, productores y gestores culturales cubanos, y 

reforzó el papel de la radio pública como instrumento de mediación entre 

culturas hermanas. Desde una perspectiva investigativa, este logro se 

convierte en evidencia concreta del impacto social del proyecto, 

demostrando que el mariachi femenil puede ser resignificado y apreciado 

más allá de las fronteras mexicanas, cuando se promueven estrategias de 

comunicación cultural sensibles, éticas y contextualizadas. 

8. Capítulo VIII. Conclusiones 

8.1. Historia, origen y evolución del mariachi 

El mariachi, como símbolo cultural de México, ha trascendido las fronteras 

nacionales para consolidarse como una expresión musical de gran impacto 

en el ámbito internacional. Este estudio ha permitido explorar no solo la 

historia y evolución del mariachi, sino también las particularidades del 

mariachi femenil y su potencial como agente de cambio social en contextos 

culturales diversos, como México y Cuba. Asimismo, se ha analizado la 

percepción y representación del mariachi en Cuba, con especial énfasis en 

la ciudad de Santa Clara, donde la música ranchera y el mariachi han sido 

históricamente apreciados, aunque la presencia del mariachi femenil aún 

es limitada. 

Con el propósito de abordar de manera integral las diferentes dimensiones 

del mariachi y su impacto sociocultural, esta investigación se centró en dar 

respuesta a cinco interrogantes fundamentales que permitieron estructurar 

el análisis y establecer conclusiones precisas sobre el papel del mariachi 

en México y Cuba, así como la representación y visibilidad del mariachi 

femenil. Estas preguntas abarcan desde la historia y evolución del mariachi, 

hasta su proyección y aceptación en Cuba y la percepción que tienen los 

gestores culturales sobre el papel de las mujeres en este género musical. 



89 

 

A continuación, se presentan las respuestas obtenidas a partir del análisis 

de la información recopilada: 

El mariachi, una expresión musical emblemática de México, tiene una 

historia de más de 200 años. Jauregui (2012) argumenta que es un 

fenómeno macrorregional y que intentar definir su origen basándose 

únicamente en el registro más antiguo encontrado en Santiago Ixcuintla es 

un error. En otras palabras, el mariachi no se limita a un lugar específico ni 

a una fecha de origen puntual, sino que es un desarrollo cultural complejo 

que ha evolucionado a lo largo del tiempo y el espacio.  

El mariachi, como fenómeno cultural, ha sido reconocido por la UNESCO 

como Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad. Se caracteriza por 

la instrumentación, que incluye guitarras, vihuela, guitarrón, violines y 

trompetas, y por su repertorio que abarca diversos géneros 

musicales. Aunque Jalisco es considerada su cuna, su influencia se 

extiende por varios estados del occidente de México, como Michoacán, 

Colima y Zacatecas, y su presencia se ha extendido por todo el país e 

incluso internacionalmente, según la Secretaría de Cultura de México.  

El debate sobre el origen del mariachi, según Jauregui, no debe reducirse 

a la búsqueda de un único punto de partida, sino que debe considerar su 

desarrollo como un proceso cultural dinámico. Se ha propuesto que sus 

orígenes se remontan a la época colonial, con raíces en tradiciones 

musicales indígenas y europeas, y que su evolución se ha dado a través 

de la interacción con diversas expresiones culturales.  

Es importante destacar que el mariachi no es solo música, sino también un 

símbolo de identidad mexicana, asociado con valores culturales, historias 

y tradiciones. Su música transmite emociones, evoca sentimientos de 

nostalgia y alegría, y conecta a las personas con su herencia cultural.  

Finalmente, Jauregui, en su estudio, también destaca la importancia de la 

indumentaria tradicional del mariachi, el traje de charro, como parte de la 

https://www.google.com/search?cs=0&sca_esv=4e30fb7402af9a52&sxsrf=AE3TifOI432cKOMD2eFbVAcy60jqjORuLg%3A1754867833890&q=UNESCO+como+Patrimonio+Cultural+Inmaterial+de+la+Humanidad&sa=X&ved=2ahUKEwjc48mOsIGPAxX6MtAFHa2XIXUQxccNegQIChAB&mstk=AUtExfCIAI5TgCZp2drL1Y5p4gwqi_lRIH9_tiHqJCwYqdmWnK_Y2Qg9CkG4f4pHy5-O6NP_WOUPg0wEdGMG7tG1zMT47teE3DBR2LvIRaQ8X7QBlU3ILePLR6WscAHpXAd7sC3YJDy82LV9DyXSBYNAFv9Io2KSv5sX4ZOoHU-v5ywiKkU&csui=3
https://www.google.com/search?cs=0&sca_esv=4e30fb7402af9a52&sxsrf=AE3TifOI432cKOMD2eFbVAcy60jqjORuLg%3A1754867833890&q=UNESCO+como+Patrimonio+Cultural+Inmaterial+de+la+Humanidad&sa=X&ved=2ahUKEwjc48mOsIGPAxX6MtAFHa2XIXUQxccNegQIChAB&mstk=AUtExfCIAI5TgCZp2drL1Y5p4gwqi_lRIH9_tiHqJCwYqdmWnK_Y2Qg9CkG4f4pHy5-O6NP_WOUPg0wEdGMG7tG1zMT47teE3DBR2LvIRaQ8X7QBlU3ILePLR6WscAHpXAd7sC3YJDy82LV9DyXSBYNAFv9Io2KSv5sX4ZOoHU-v5ywiKkU&csui=3


90 

 

identidad del grupo, aunque no define su esencia, que reside 

principalmente en la música y la tradición oral.  

Desde sus inicios como una manifestación campesina y comunitaria, el 

mariachi ha pasado a convertirse en un símbolo de identidad nacional, 

especialmente tras la Revolución Mexicana y el auge de la radio y el cine 

en las décadas de 1930 y 1940. La incorporación de la trompeta en el siglo 

XX y la declaración de la UNESCO en 2011 como Patrimonio Cultural 

Inmaterial de la Humanidad consolidaron su posición en la música 

tradicional y popular a nivel mundial. 

8.2. El mariachi tradicional y aceptación del mariachi femenil 

El mariachi tradicional se caracteriza por la combinación de instrumentos 

como violines, guitarrón, vihuela y trompeta, así como por su distintivo traje 

de charro. El repertorio incluye géneros como el son, jarabe, ranchera, 

corrido y bolero ranchero, que reflejan el sentir y las tradiciones populares 

mexicanas. Históricamente, el mariachi ha estado asociado a 

celebraciones religiosas y comunitarias, pero también ha sido un símbolo 

de identidad nacional y cultural. 

El mariachi femenil ha surgido como una variante que desafía las normas 

de género en la música tradicional. Desde la figura pionera de Rosa Quirino 

en 1903 hasta la consolidación de agrupaciones femeninas reconocidas 

como Mariachi Reyna de Los Ángeles y Mariachi Innovación Mexicana, las 

mujeres mariachis han logrado abrirse camino en un entorno 

tradicionalmente masculino. Sin embargo, aún enfrentan desafíos en 

cuanto a visibilidad y reconocimiento en los medios de comunicación y en 

los circuitos culturales. A pesar de ello, el mariachi femenil ha ganado 

aceptación en México y en otros países, consolidándose como una 

expresión artística de gran valor cultural y social. 



91 

 

8.3.  Percepción e imagen del mariachi en Cuba y en Santa Clara 

El mariachi tiene una gran aceptación en Cuba, en parte debido a la 

influencia del cine de oro mexicano y la radio desde las décadas de 1940 y 

1950. Programas como "Mañanitas Mexicanas" en la emisora CMHW y 

Palmas y Cañas en la televisión nacional han contribuido a su popularidad. 

En Santa Clara, el mariachi es muy solicitado en festivales y emisoras de 

radio, lo que demuestra el arraigo cultural del género en la región. Sin 

embargo, la presencia del mariachi femenil es limitada, lo que evidencia 

una brecha en términos de representación y visibilidad que podría 

abordarse mediante estrategias culturales específicas. 

Los gestores culturales reconocen el mariachi como un símbolo de la 

hermandad cultural entre Cuba y México, pero existe un conocimiento 

limitado sobre el papel de las mujeres en este género. La falta de 

representación del mariachi femenil en los medios y espacios culturales 

cubanos es una oportunidad desaprovechada que podría abordarse 

mediante la promoción de intercambios culturales, la inclusión de 

agrupaciones femeninas en festivales y programas de radio, y la 

sensibilización sobre la equidad de género en la música tradicional. La 

participación de agrupaciones femeninas en eventos como el Festival del 

Caribe o el Festival Internacional de la Trova podría contribuir a cerrar esta 

brecha y fortalecer el papel de las mujeres mariachis en el ámbito musical 

cubano. 

9. Referencias bibliográficas  

Alejandro-Cabral, P. (2023). Universidad y Desarrollo Humano: La Gestión 
Artística y Cultural desde las Instituciones de Educación Superior. 
Tsantsa. Revista De Investigaciones Artísticas, (14), 267–275. 
https://doi.org/10.18537/tria.14.01.19   

Almeida-Castellón, A. (2011). Estudio de los valores organizacionales de la 
emisora CMHW de Villa Clara. [Tesis de Licenciatura] Facultad de 
Psicología. Comunicación Social. Universidad “Marta Abreu” de Las 
Villas. https://dspace.uclv.edu.cu/handle/123456789/6201  

https://doi.org/10.18537/tria.14.01.19
https://dspace.uclv.edu.cu/handle/123456789/6201


92 

 

Álvarez–Risco, A. (2020). Clasificación de las Investigaciones. Facultad de 
Ciencias Empresariales y Económicas. Carrera de Negocios 
Internacionales. Metodologías de investigación. Studocu. 
Universidad de Lima. 
https://www.studocu.com/pe/document/universidad-de-
lima/metodologias-de-investigacion/clasificacion-de-las-
investigaciones/49775135  

Báez-Pinal, A. J. (2019). La música popular mexicana como elemento de 
construcción cultural. Caso de estudio: el Mariachi. [Tesis de 
Maestría] ICONOS Instituto de Investigación en Comunicación y 
Cultura. 

Báez-Pinal, A. J. (2020). La música popular mexicana como elemento de 
construcción cultural. Entretejidos. Revista de Transdisciplina y 
Cultura Digital. (1).  ICONOS. 
https://entretejidos.iconos.edu.mx/thesite/wp-
content/uploads/2019/11/Entretejidos_Música-Popular.pdf  

BBC (2011, 27 de noviembre). El mariachi, declarado Patrimonio de la 
Humanidad por la Unesco. BBC News Mundo.  
https://www.bbc.com/mundo/ultimas_noticias/2011/11/111127_ultn
ot_unesco_mariachis_rg  

Bonilla-Arroyo, I. (2020). El Mariachi, identidad de los mexicanos. Noticias 
y Eventos, Media HUB. Universidad Autónoma de Guadalajara. 
https://www.uag.mx/es/mediaHub/el-mariachi-identidad-de-los-
mexicanos/2020-09   

Borroto-Rubio, A. M. (2021, 16 de septiembre). Cuba, México y el Mariachi. 
Periódico Cubarte. https://cubarte.cult.cu/periodico-cubarte/cuba-
mexico-y-el-mariachi/   

Braun, V. y Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. 
Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77–101. 
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Bustamante-Lozano, U., Yáñez-Canal, C. y Peters, T. (Eds.) (2022). 
Gestión cultural local: Investigaciones y experiencias. Escuela de 
Posgrado. Facultad de Artes. Universidad de Chile. 

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. 
Routledge. 

Carbajal-Vaca, I. S. (2014). Rastreando nuestra identidad musical: una 
mexicanidad intercultural. MAGOTZI. Boletín Científico de Artes del 
IA, 2(3). Disponible en: 
https://repository.uaeh.edu.mx/revistas/index.php/ia/article/view/621 

https://www.studocu.com/pe/document/universidad-de-lima/metodologias-de-investigacion/clasificacion-de-las-investigaciones/49775135
https://www.studocu.com/pe/document/universidad-de-lima/metodologias-de-investigacion/clasificacion-de-las-investigaciones/49775135
https://www.studocu.com/pe/document/universidad-de-lima/metodologias-de-investigacion/clasificacion-de-las-investigaciones/49775135
https://entretejidos.iconos.edu.mx/thesite/wp-content/uploads/2019/11/Entretejidos_Música-Popular.pdf
https://entretejidos.iconos.edu.mx/thesite/wp-content/uploads/2019/11/Entretejidos_Música-Popular.pdf
https://www.bbc.com/mundo/ultimas_noticias/2011/11/111127_ultnot_unesco_mariachis_rg
https://www.bbc.com/mundo/ultimas_noticias/2011/11/111127_ultnot_unesco_mariachis_rg
https://www.uag.mx/es/mediaHub/el-mariachi-identidad-de-los-mexicanos/2020-09
https://www.uag.mx/es/mediaHub/el-mariachi-identidad-de-los-mexicanos/2020-09
https://cubarte.cult.cu/periodico-cubarte/cuba-mexico-y-el-mariachi/
https://cubarte.cult.cu/periodico-cubarte/cuba-mexico-y-el-mariachi/
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://repository.uaeh.edu.mx/revistas/index.php/ia/article/view/621


93 

 

Carbajal-Vaca, I.-S. (2019). Intencionalidades pedagógicas en la Primera 
escuela para piano de Fritz Emonts: activaciones semióticas en la 
pluriculturalidad. Aguascalientes: Universidad Autónoma de 
Aguascalientes. 
https://editorial.uaa.mx/docs/intencionalidades_pedagogicas_fritz_e
monts.pdf 

Carbajal-Vaca, I.-S. (2020). Implicaciones teórico-metodológicas en la 
historia presente de la educación musical de nivel superior en 
México. Revista Iberoamericana De Educación Superior, 11(32), 
133-147. https://doi.org/10.22201/iisue.20072872e.2020.32.818  

Carrió–Invernizzi, D. (2016). Embajadores culturales transferencias y 
lealtades de la diplomacia española de la edad moderna. 
Universidad Nacional de Educación a Distancia. 

Castro-Maldonado, J. J., Gómez-Macho, L. K., y Camargo-Casallas, E. 
(2023). La investigación aplicada y el desarrollo experimental en el 
fortalecimiento de las competencias de la sociedad del siglo XXI. 
Tecnura, 27(75), 140-174. https://doi.org/10.14483/22487638.19171   

Castro-Ricalde, M. (2014). El cine mexicano de la edad de oro y su impacto 
internacional. La Colmena, 82, 9-16. 
https://lacolmena.uaemex.mx/article/view/5371/3973  

Cepeda-Ortega, J. (2018). Una aproximación al concepto de identidad 
cultural a partir de experiencias: el patrimonio y la educación. 
Tabaneque, 31, 244-262. https://doi.org/10.24197/trp.31.2018.244-
262  

Chávez-Ortiz, I. G. (2012). La radio como experiencia cultural: un panorama 
de la radiodifusión en el ámbito internacional y los inicios de la radio 
educativa en el periodo nacionalista en México 1924-1936. Signos 
históricos, 14(28), 114-148. 
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-
44202012000200004&lng=es&tlng=es   

CMHW (2022). Mañanitas Mexicanas: tradición y música en la radio 
villaclareña. Radio CMHW. https://www.cmhw.cu/cultura/9862-
mananitas-mexicanas-tradicion-radio  

Corbin, J. y Strauss, A. (2015). Basics of Qualitative Research. SAGE.  

Cruz-Carvajal, C. (2019). La búsqueda de la identidad musical en el México 
Posrevolucionario de los ritmos regionales a los nacionales. 
Diálogos. Revista Electrónica de Historia, 20(1), 78-93. 
https://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1409-
469X2019000100078  

https://editorial.uaa.mx/docs/intencionalidades_pedagogicas_fritz_emonts.pdf
https://editorial.uaa.mx/docs/intencionalidades_pedagogicas_fritz_emonts.pdf
https://doi.org/10.22201/iisue.20072872e.2020.32.818
https://doi.org/10.14483/22487638.19171
https://lacolmena.uaemex.mx/article/view/5371/3973
https://doi.org/10.24197/trp.31.2018.244-262
https://doi.org/10.24197/trp.31.2018.244-262
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-44202012000200004&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-44202012000200004&lng=es&tlng=es
https://www.cmhw.cu/cultura/9862-mananitas-mexicanas-tradicion-radio
https://www.cmhw.cu/cultura/9862-mananitas-mexicanas-tradicion-radio
https://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1409-469X2019000100078
https://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1409-469X2019000100078


94 

 

Cue-Sierra, M. (2022). Un siglo de radio cubana: Su dimensión histórico-
cultural. http://www.cubanow.cult.cu 

De la Noval-Bautista, L. A., Contreras Medina, F. R. y Montero Sánchez, D. 
(2022). Patrones de participación ciudadana en la radio cubana. Una 
aproximación desde la Comunicación para el Cambio Social. 
Estudios del Desarrollo Social: Cuba y América Latina, 10 (3), 171-
183. https://idus.us.es/items/45589439-59f6-4450-8b3d-
ff6766bbe558  

Díaz–Santana Garza, L. (2018). Panorama de la música popular mexicana: 
banda, bolero, dance, danzón, norteña, pop, rap y rock. Gobierno del 
Estado de Zacatecas. 

Escoto-Villalobos, D. (2018). Música viva. Procesos para el desarrollo de 
públicos de la música de concierto en Zacatecas, Siglo XXI. 
Universidad Autónoma de Zacatecas / Policromía. 
http://ricaxcan.uaz.edu.mx/jspui/handle/20.500.11845/2258   

Fernández-Meléndez, J., y Shaw, D. (2020). Cine mexicano de la Época de 
Oro e identidad cultural. Fondo de Cultura Económica. 

Flores–Gorostieta, G. (2018). Feminidades y música tradicional en México. 
El Colegio de México. 

Fonseca-Muñoz, B. E. (2013). Cultura e ideología profesionales en la 
productora radioarte. Revista Santiago (132), 622-633. 

Gallegos-Ramírez, M. A. (2019). Trabajo, reproducción cultural y 
resistencia: la inserción de las mujeres como instrumentistas del 
mariachi. Vínculos. Sociología, análisis y opinión (15), 51-80. 
http://www.publicaciones.cucsh.udg.mx/pperiod/vinculos/pdfs/vincul
os15/TRABAJO_REPRODUCCION_CULTURAL.pdf  

García-Álvarez, A. (2019). La música mexicana en la radio cubana: 
aproximaciones históricas. Editorial En Vivo. 

García-Benítez, M. (2009). La influencia del cine mexicano en Cuba: 1930–
1960. Revista Comunicación y Sociedad, 12(2), 45–67. 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34612385004  

García-Canclini, N. (1990). Culturas Híbridas: Estrategias para entrar y salir 
de la modernidad. Grijalbo. 

García, J. (2015). Mujeres en la Música Mexicana: De la tradición a la 
modernidad. Editorial Música Viva. 

Gibbs, G. (2007). Analyzing Qualitative Data. SAGE. 

http://www.cubanow.cult.cu/
https://idus.us.es/items/45589439-59f6-4450-8b3d-ff6766bbe558
https://idus.us.es/items/45589439-59f6-4450-8b3d-ff6766bbe558
http://ricaxcan.uaz.edu.mx/jspui/handle/20.500.11845/2258
http://www.publicaciones.cucsh.udg.mx/pperiod/vinculos/pdfs/vinculos15/TRABAJO_REPRODUCCION_CULTURAL.pdf
http://www.publicaciones.cucsh.udg.mx/pperiod/vinculos/pdfs/vinculos15/TRABAJO_REPRODUCCION_CULTURAL.pdf
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=34612385004


95 

 

Gómez-Mutio, A. R. (2019). «Bonitas y escogidas canciones»: Estudio de 
una colección de cancioneros populares mexicanos. Boletín de 
Literatura Oral, Número Extraordinario 2, 203–216. 
https://doi.org/10.17561/blo.vextrai2.14 

Hall, S. (1996). Introduction: Who needs "identity"? En Questions of Cultural 
Identity, 1–17. SAGE Publications. 

Hennink, M. M. (2014). Focus Group Discussions. Oxford University Press.  

Hernández-Ramírez, G. (2014). Tejedoras de sonidos de la región central 
de Cuba. Pensamiento Americano, 7(12), 41-55. 
https://oaji.net/articles/2015/2339-1439495431.pdf  

Hernández-Ramírez, G. H. (2014). Tejedoras de sonidos de la región 
central de Cuba. Pensamiento Americano, 7(12), 41-55. 
https://oaji.net/articles/2015/2339-1439495431.pdf  

Hernández-Sampieri, R., Fernández-Collado, C., y Baptista-Lucio, P. 
(2014). Metodología de la investigación. McGraw-Hill. 

Hernández, M. y Caballero-Rivacoba, M. T. (2022). La participación en la 
comunicación radial del patrimonio cultural como emergente social. 
Question/Cuestión, 3(71), E676. 
https://doi.org/10.24215/16696581e676  

Jamaica–Silva, L. (2023). ¡Más allá de la tarima! El papel de las mujeres en 
el fandango jarocho. En P. A. Suárez Marrero (Coord.), Estudios 
sobre músicas populares en México I, 17–40. Son de Papel. 

Jáuregui, J. (2010). El son mariachero de La Negra: de “gusto” regional 
independentista a “aire” nacional contemporáneo. En R. V. Sánchez 
y R. E. González. Revista de Literaturas Populares 1 y 2, 270-318. 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional Autónoma de 
México.  

Jáuregui, J. (2012). El mariachi. Símbolo musical de México. Música Oral 
del Sur, 9, 220-240. Centro de Documentación Musical. Junta de 
Andalucía. 

Jofré, M. (2000). Semiótica crítica de la denotación y connotación. Revista 
de la Facultad de Filosofía y Humanidades (14). Universidad de 
Chile. https://web.uchile.cl/publicaciones/cyber/14/tx20mjofre.html  

Ku, L. (Coord.) (2015). El Mariachi: Regiones e Identidades. El Colegio de 
Jalisco. 

https://doi.org/10.17561/blo.vextrai2.14
https://oaji.net/articles/2015/2339-1439495431.pdf
https://oaji.net/articles/2015/2339-1439495431.pdf
https://doi.org/10.24215/16696581e676
https://web.uchile.cl/publicaciones/cyber/14/tx20mjofre.html


96 

 

Linares-Savio, M. (2014). Influencia de la música mexicana en la cultura 
cubana del siglo XX. Casa de las Américas. 

Loeza-Beureth, C. G. (2022). El Mariachi. Orquesta Sinfónica de Xalapa. 
Universidad Veracruzana. 
https://www.orquestasinfonicadexalapa.com/blog/entrada.php?id=5
40   

Londoño-Fernández, M. E., Medina-Pérez, L. G., Restrepo-Peláez, A., 
Montoya Peláez, L., y Ochoa-Escobar, F. (2011). Radiodifusión 
cultural y patrimonio musical: dos alternativas subestimadas. Revista 
digital A contratiempo, (17). 
https://www.musigrafia.org/acontratiempo/?ediciones/revista-
17/artculos/radiodifusin-cultural-y-patrimonio-musical-dos-
alternativas-subestimadas.html  

López-Torres, N. D. (2021). La riqueza documental histórica y literaria del 
Fondo “Vanegas Arroyo y Posada” (Biblioteca Rafael Montejano y 
Aguiñaga de El Colegio de San Luis). Bibliographica, 4(2). 
Universidad Nacional Autónoma de México.  
https://www.redalyc.org/journal/6881/688172177008/html/   

Mac Gregor, A. (2023). Gestión Cultural Comunitaria. Universidad 
Autónoma de Querétaro. 

Martín-Fernández, C. (2021). Connotación social de la migración en Cuba: 
percepciones, causas y consecuencias. Revista Novedades en 
Población, 17(33), 101-118. 
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1817-
40782021000100101  

Martínez-Muñoz, E. (2023). “Me quitaron lo mariachi”. La apropiación del 
traje de charro por el Mariachi. Una mirada desde la prensa y el cine 
(1956). En P. A. Suárez Marrero (Coord.), Estudios sobre músicas 
populares en México I, 123–148. Son de Papel. 

México Desconocido (s.f.).  Doña Rosa Quirino: la primera mujer mariachi. 
México Desconocido.  
https://www.mexicodesconocido.com.mx/dona-rosa-quirino.html 

Meza, V. (2016). Historias al Aire: La Radio en Aguascalientes 1930-1980. 
Universidad Autónoma de Aguascalientes. 

Miles, M. B., y Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An 
Expanded Sourcebook. SAGE. 

https://www.orquestasinfonicadexalapa.com/blog/entrada.php?id=540
https://www.orquestasinfonicadexalapa.com/blog/entrada.php?id=540
https://www.musigrafia.org/acontratiempo/?ediciones/revista-17/artculos/radiodifusin-cultural-y-patrimonio-musical-dos-alternativas-subestimadas.html
https://www.musigrafia.org/acontratiempo/?ediciones/revista-17/artculos/radiodifusin-cultural-y-patrimonio-musical-dos-alternativas-subestimadas.html
https://www.musigrafia.org/acontratiempo/?ediciones/revista-17/artculos/radiodifusin-cultural-y-patrimonio-musical-dos-alternativas-subestimadas.html
https://www.redalyc.org/journal/6881/688172177008/html/
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1817-40782021000100101
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1817-40782021000100101
https://www.mexicodesconocido.com.mx/dona-rosa-quirino.html


97 

 

Montoya-Arias, L.O., (2017). Antropología de las músicas populares 
mexicanas en Bolivia. Antropología Americana, 2(3), 11-28. 
https://www.revistasipgh.org/index.php/anam/article/view/102  

Muriá, J. M. (2021). La palabra Charro. Universidad Nacional Autónoma de 
México. https://altexto.mx/la-palabra-charro-qyqg0.html 

Nettl, B. (2005). The Study of Ethnomusicology: Thirty-one Issues and      
Concepts. University of Illinois Press. 

Olazábal-Arrabal, M. A., Rodríguez-Méndez, V., y González-Fontes, R. 
(2021). La identidad cultural como recurso local y su integración a la 
gestión del desarrollo territorial. Retos de la Dirección, 15(1), 27-60. 
http://scielo.sld.cu/pdf/rdir/v15n1/2306-9155-rdir-15-01-27.pdf  

Partida-Valdivia, J.-M. (2021). Significaciones en niños de entre 3 y 5 años 
de edad en actitud natural: Estudio de las interacciones con 
instrumentos musicales en contextos familiares de mariachi en 
México. [Tesis de doctorado]. Universidad Nacional Autónoma de 
México. https://ru.dgb.unam.mx/items/925491f9-a68a-4ea7-8a35-
8e91c6cdc02d  

Pérez-Ruiz, L. (2021). Patrimonio musical y género en México: Nuevas 
rutas de investigación. UAM. 

Pérez-Vega, R. (2023, 22 de enero). Mariachi, el alma sonora de México. 
Periódico Mural. https://www.mural.com.mx/mariachi-el-alma-
sonora-de-mexico/ar2539755  

Prieto, F. (2011). La radio pública: una misión. Casa del Tiempo. 
Universidad Autónoma Metropolitana. 
https://www.uam.mx/difusion/casadeltiempo/41_iv_mar_2011/casa
_del_tiempo_eIV_num41_15_18.pdf   

Radio Cubana (2022, 27 de marzo). México Lindo y querido en la radio 
cubana. Portal de la Radio Cubana. 
https://www.radiocubana.cu/radiaciones/mexico-lindo-y-querido-en-
la-radio-cubana/ 

Ramírez-Morales, M. (2020). Mujeres en el mariachi: Trayectorias, desafíos 
y resistencias. Universidad de Guadalajara. 

Relys-Arango, E., y Arencibia–Coloma, Y. (2023). La Universidad del Aire: 
programa radial y tribuna para la historia de Cuba (1933-1953). 
Cuadernos Inter.c.a.mbio sobre Centroamérica y el Caribe, 20(1). 
e53432. https://doi.org/10.15517/ca.v20i1.53432  

https://www.revistasipgh.org/index.php/anam/article/view/102
https://altexto.mx/la-palabra-charro-qyqg0.html
http://scielo.sld.cu/pdf/rdir/v15n1/2306-9155-rdir-15-01-27.pdf
https://ru.dgb.unam.mx/items/925491f9-a68a-4ea7-8a35-8e91c6cdc02d
https://ru.dgb.unam.mx/items/925491f9-a68a-4ea7-8a35-8e91c6cdc02d
https://www.mural.com.mx/mariachi-el-alma-sonora-de-mexico/ar2539755
https://www.mural.com.mx/mariachi-el-alma-sonora-de-mexico/ar2539755
https://www.uam.mx/difusion/casadeltiempo/41_iv_mar_2011/casa_del_tiempo_eIV_num41_15_18.pdf
https://www.uam.mx/difusion/casadeltiempo/41_iv_mar_2011/casa_del_tiempo_eIV_num41_15_18.pdf
https://www.radiocubana.cu/radiaciones/mexico-lindo-y-querido-en-la-radio-cubana/
https://www.radiocubana.cu/radiaciones/mexico-lindo-y-querido-en-la-radio-cubana/
https://doi.org/10.15517/ca.v20i1.53432


98 

 

Rice, T. (1987). Toward the Remodeling of Ethnomusicology. 
Ethnomusicology, 31(3), 469–488. https://doi.org/10.2307/851309 

Robertson, R. (1995). Glocalization: Time-Space and Homogeneity   

Heterogeneity. En M. Featherstone, S. Lash y R. Robertson (Eds.), 

Global Modernities, 25-44. SAGE. 

Sánchez-Balaguer, J. J., Arroyo Serrano, S., Parra Azor, J. F., y Verdú 
Jover, A. J. (2018). Las industrias culturales y creativas en 
Iberoamérica: evolución y perspectivas. Cátedra Iberoamericana 
'Alejandro Roemmers' de Industrias Culturales y Creativas. 
Universidad Miguel Hernández de Elche. Fundación Iberoamericana 
de las Industrias Culturales y Creativas. 

Sheehy, D. (1998). Mariachi music in America: Experiencing music, 
expressing culture. Oxford University Press. 

Silva–Doray Ledezma, K. (2020). Ventana al sonido: el aprendizaje situado 
en la radio universitaria. [Tesis Maestría en Arte]. Universidad 
Autónoma de Aguascalientes. 
http://bdigital.dgse.uaa.mx:8080/xmlui/handle/11317/1983  

Silva–Doray-Ledezma, K., y Carbajal-Vaca, I.-S. (2020). Ventana al sonido: 
desde la radio al arte en el paradigma de cognición situada. En R. 
W. Capistrán Gracia. Arte, cultura y sociedad. Provocaciones, 
intervenciones e investigaciones, 133-145. Universidad Autónoma 
de Aguascalientes. 
https://editorial.uaa.mx/docs/arte_cultura_sociedad.pdf  

Simonett, H. (2001). Bajo el cielo de Jalisco: La música de mariachi y su 
proyección cultural. Universidad de Guadalajara. 

Small, C. (1998). Musicking: The meanings of performing and listening. 
Wesleyan University Press. 

Stige, B. (2002). Culture-Centered Music Therapy. Barcelona Publishers. 

Suárez-Marrero, P. A. (Coord.). (2023). Estudios sobre músicas populares 
en México. Son de Papel. 

Taylor, S. J., Bogdan, R., y DeVault, M. (2015). Introduction to Qualitative 
Research Methods: A Guidebook and Resource. Wiley. 

UAA (2020). Ventana al sonido: el aprendizaje situado en la radio 
universitaria, una propuesta desde la Maestría en Arte. Gaceta 
Universitaria, 142. https://www.uaa.mx/portal/gaceta_uaa/ventana-

https://doi.org/10.2307/851309
http://bdigital.dgse.uaa.mx:8080/xmlui/handle/11317/1983
https://editorial.uaa.mx/docs/arte_cultura_sociedad.pdf
https://www.uaa.mx/portal/gaceta_uaa/ventana-al-sonido-el-aprendizaje-situado-en-la-radio-universitaria-una-propuesta-desde-la-maestria-en-arte/


99 

 

al-sonido-el-aprendizaje-situado-en-la-radio-universitaria-una-
propuesta-desde-la-maestria-en-arte/  

UNESCO (2011). El Mariachi, música de cuerdas, canto y trompeta. 
Patrimonio cultural inmaterial. UNESCO 
https://ich.unesco.org/es/RL/el-mariachi-musica-de-cuerdas-canto-
y-trompeta-00575  

Vargas-Bernal, G. (2013). El Mariachi: Símbolo musical de México. 
Secretaría de Cultura de Jalisco. 

Velázquez, V. (2019). Educación informal: la radio cultural en 
Aguascalientes. Caleidoscopio. Universidad Autónoma de 
Aguascalientes. 

Villalobos-Graillet, J. E. (2015). Identidad, autenticidad y 
transnacionalización: evaluando la historia del mariachi. GRIN. 

Villicaña-Torres, H. E. (2017). El mariachi en la zona metropolitana de 
Guadalajara: un estudio de Etnomusicología. [Tesis de Doctorado] 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. 
http://bibliotecavirtual.dgb.umich.mx:8083/xmlui/handle/DGB_UMIC
H/153  

Villicaña-Torres, H. E. (2024). El contexto del Mariachi. Cuadernos 
Nacionales, 34, 76-91. 
https://doi.org/10.48204/j.cnacionales.n34.a4763 

Welsch, W. (1999). Transculturality. The Puzzling Form of Cultures Today. 
En M. Featherstone y S. Lash. Spaces of Culture: City, Nation, 
World. Sage, 194-213. https://welsch.uni-
jena.de/papers/W_Wlelsch_Transculturality.html  

Yáñez-Canal, C. y Corcho-Castaño M.-A. (2021). Investigar en la gestión 
cultural: Hacia una estética del conocimiento. En R. Chavarría, J. L. 
Mariscal, U. Rucker y C. Yáñez (Eds.) Acercamientos metodológicos 
en gestión cultural. Aportes desde Latinoamérica. Ariadna Ediciones. 

Zaid, G. (2019). La radio cultural. Letras libres, 64. 
https://letraslibres.com/wp-content/uploads/2019/11/convivio-zaid-
mex.pdf 

  

https://www.uaa.mx/portal/gaceta_uaa/ventana-al-sonido-el-aprendizaje-situado-en-la-radio-universitaria-una-propuesta-desde-la-maestria-en-arte/
https://www.uaa.mx/portal/gaceta_uaa/ventana-al-sonido-el-aprendizaje-situado-en-la-radio-universitaria-una-propuesta-desde-la-maestria-en-arte/
https://ich.unesco.org/es/RL/el-mariachi-musica-de-cuerdas-canto-y-trompeta-00575
https://ich.unesco.org/es/RL/el-mariachi-musica-de-cuerdas-canto-y-trompeta-00575
http://bibliotecavirtual.dgb.umich.mx:8083/xmlui/handle/DGB_UMICH/153
http://bibliotecavirtual.dgb.umich.mx:8083/xmlui/handle/DGB_UMICH/153
https://doi.org/10.48204/j.cnacionales.n34.a4763
https://welsch.uni-jena.de/papers/W_Wlelsch_Transculturality.html
https://welsch.uni-jena.de/papers/W_Wlelsch_Transculturality.html
https://letraslibres.com/wp-content/uploads/2019/11/convivio-zaid-mex.pdf
https://letraslibres.com/wp-content/uploads/2019/11/convivio-zaid-mex.pdf


100 

 

10. Anexos  

10.1. GUION PARA LA RADIO UNIVERSITARIA UAA 

Titulo del 
programa  

Desafíos de las Mujeres en el Género Mariachi y Preferencia por los 
Instrumentos de vientos 

Entrevistadas Mariachi Ébano  

Entrevistadoras  Regla Mercedes y Victoria Silva Rivas  

Fecha  13 de junio, 2024 

LOCUTOR CONTENIDO TIEMPO  

Victoria 
 
 

Queridos radioescuchas, bienvenidos a esta emisión de 
“Ventana al sonido”, un programa elaborado por estudiantes y 
profesores del Departamento de Música de la Benemérita 
Universidad Autónoma de Aguascalientes. 
En esta ocasión, los acompañaremos Regla Mercedes García 
Rodríguez y Victoria Silva Rivas, alumnas de la Maestría en 
Artes de la Universidad Autónoma de Aguascalientes. Como 
preámbulo al tema de hoy, queremos resaltar que la música en 
México se ha caracterizado por utilizar diversos instrumentos 
que generan sonidos y ritmos que se vuelven parte de las 
tradiciones de nuestro país. Uno de estos géneros es el 
Mariachi, que se ha convertido en el más emblemático y 
representativo de la música mexicana a nivel mundial. 
Tradicionalmente, el mariachi ha estado conformado por 
hombres, sin embargo, la presencia de mujeres exponentes en 
este género ha sido aplaudida y valorada. Entre estas mujeres 
destacadas, podemos mencionar a figuras como Amalia 
Mendoza, Lola Beltrán y Lucha Villa, quienes han dejado una 
huella imborrable en la historia del mariachi. 
Hoy en día, el mariachi femenil ha ganado popularidad tanto a 
nivel local como nacional e internacional. Agrupaciones como 
"Mariachi Divas" y "Mariachi Las Adelitas UK" han demostrado 
que el talento y la pasión por esta música no conocen fronteras 
de género. Estas agrupaciones no solo han mantenido viva la 
tradición del mariachi, sino que también han innovado y 
enriquecido el género con sus interpretaciones únicas. 
El día de hoy contamos con nuestras invitadas (mencionar 
nombres) que forman parte del mariachi Ébano de aquí de 
Aguascalientes  

 

Mercedes  El Mariachi Ébano, con raíces en el corazón musical de 
Aguascalientes, inició su vibrante trayectoria en el año 2022 
bajo la dirección de la talentosa trompetista Rosa Estela Torres 
González. Este conjunto ha sabido combinar tradición y 
pasión, encantando al público con su música llena de energía 
y emoción. 
El grupo está integrado por: 
Iván Ricardo López Castillo - Vihuelista y cantante  
Carolina Iraís Hughes Lomelín - Guitarrista y cantante 
Jazmín Guillermina Velasco Medina - Guitarronista y 
cantante 
En los violines: 
Arlet Rosaisela Lozano Rodríguez 

 



101 

 

Diana Jacqueline López Hernández 
Diana Gabriela Díaz Riera 
Andrea Azeneth Domínguez Rodríguez 
En las trompetas: 
Rosa Estela Torres González 
Stefany Rodríguez Ruíz 
Desde su formación, el Mariachi Ébano ha demostrado ser un 
ejemplo de excelencia musical. Cada miembro aporta su 
talento y dedicación, creando una armonía única que resuena 
en cada presentación. Con su estilo distintivo y una profunda 
conexión con las raíces del mariachi. El  Mariachi Ébano 
continúa conquistando corazones y dejando una marca 
indeleble en la música mexicana.  

Victoria Bienvenidas chicas, platíquenos  
¿Qué las llevo a interesarse en el género mariachi?  
¿Qué desafíos han enfrentado como mujeres en un género 
tradicionalmente dominado por hombres?  

 

 

Victoria  A continuación, escucharemos Aires de Mayab interpretada 
por Estela Núñez y el Mariachi Vargas de Tecalitlán, edición de 
1972, relanzada en 2002 

 

ESPACIO 
MUSICAL  

Aires de Mayab - Estela Núñez y el Mariachi Vargas de 
Tecalitlán, 

edición de 1972, relanzada en 2002 

03:14 min 

Victoria Acabamos de escuchar Aires de Mayab interpretada por Estela 
Núñez y el Mariachi Vargas de Tecalitlán, edición de 1972, 
relanzada en 2002 

 

 Y continuando con esta platica, cuéntenos  
¿Tienen contacto con otros Mariachis femeniles?  
¿Cómo han promovido este género dentro del estado? 

 

 

Mercedes Que les parece si escuchamos este tema “Adelita “interpretado 
por los mariachis las Adelitas 
 

 

Espacio 
musical  

“Adelitas”  

Mercedes  Acabamos de escuchar “adelita” interpretado por el mariachi 
las Adelitas este tema es del autor Luis Reyes en el 1913 

 

Mercedes  ¿Pueden compartir alguna anécdota memorable de sus 
experiencias en el mariachi? 
¿Cómo ha sido la respuesta por parte del público y de sus 
colegas músicos? 
¿Qué plataformas utilizan para acercarse al público o cómo 
difunden su trabajo?  

 
 

 

 

Mercedes Miren me siento tan entusiasmada y tan a gusto que las invito 
a escuchar este tema musical “Gracias mi Señor” por el 
mariachi Mujer latina 
 

 



102 

 

 

 

  

Espacio 
Musical  
 

“Gracias mi Señor” 
 

Mercedes  Acabamos de escuchar…. 
“Gracias mi Señor” de Martin Valverde, año 1990 

 

Victoria Continuando con la platica  
 
¿Cuál ha sido sus experiencias al tocar instrumentos en donde 
no se ven frecuentemente mujeres tocando, como el guitarrón 
y la trompeta?  
 ¿Qué consejo darían a otras mujeres que desean unirse al 
género mariachi y tocar algunos de estos instrumentos? 
 

 

Victoria A continuación, escucharemos Sabes una cosa interpretada 
por el Mariachi Femenil Nuevo Tecalitlán versión 2020 

 

Espacio 
musical  

Sabes Una Cosa · Mariachi Femenil Nuevo Tecalitlán 
Lo Bonito De Jalisco ℗ Indiefy 2020 

03:52 min  

Victoria Acabamos de escuchar Sabes una cosa interpretada por el 
Mariachi Femenil Nuevo Tecalitlán versión 2020 

 

Victoria Estamos llegando a la parte final de esta plática con nuestras 
invitadas y me gustaría preguntarles  
¿Qué proyectos tienen a futuro y cómo planean seguir 
promoviendo el mariachi? 

 

Mercedes  Les agradecemos chicas () por acompañarnos hoy y compartir 
sus historias y experiencias. Ha sido inspirador escuchar sus 
relatos y ver cómo están rompiendo barreras en el mundo del 
mariachi. 
Por esa razón me gustaría despedirlas con esta reflexión. 
"Las mujeres en el mariachi no solo están haciendo música; 
están haciendo historia. Sigamos apoyando y celebrando su 
talento y dedicación”.   

 

Victoria Que bella reflexión Mercedes, con esto llegamos al final de 
esta emisión, agradecemos a nuestras invitadas, a Checo 
Pacheco en los controles, les agradecemos a ustedes que 
hayan disfrutado de esta emisión y los invitamos a seguir 
escuchando su programa Ventana al Sonido a través de la 
Radio UAA en la frecuencia 94.5 FM, también el podcast 
disponible en Spotify y síganos a través de nuestras redes 
sociales  
Hasta la siguiente emisión. 

 



103 

 

10.2. GUION 1 PARA LA RADIO UJED 

_🎙️ Guion 1:  

"Rompiendo Estereotipos: El Poder del Mariachi Femenil" 

🎧 INTRODUCCIÓN (00:00 - 01:00) 

(Música de fondo: Instrumental suave de mariachi) 

LOCUTOR: 
¡Bienvenidos a Conexiones, el programa donde exploramos las historias detrás de la música y la 
cultura! Hoy nos acompaña el mariachi Mujer Latina, un grupo que ha conquistado escenarios 

nacionales e internacionales y ha abierto camino para las mujeres en el mundo del mariachi. 

Acompáñennos en esta conversación inspiradora sobre los desafíos, las oportunidades y la 
evolución del mariachi femenil. 

🎤 ENTREVISTA (01:00 - 10:00) 

(Música de fondo suave de mariachi para transición) 

LOCUTOR: 
Hoy tengo el gusto de conversar con algunas de las integrantes del mariachi Mujer Latina. Para 

empezar, cuéntennos cómo comenzó su camino en la música y qué las llevó a elegir el mariachi 

como carrera. 

MARISOL-(Marisol comparte su experiencia familiar y sus inicios en el mariachi) 

LOCUTOR: 
¡Qué interesante! ¿Cómo creen que ha evolucionado el papel de las mujeres en el mariachi en los 

últimos años? 

MARISOL-(Responde Marisol sobre la aceptación del mariachi femenil y la 

internacionalización del género) 

LOCUTOR: 
Sin duda, la calidad y la presencia de las mujeres en el mariachi ha crecido mucho. Ahora, ¿cuáles 

han sido los mayores desafíos que han enfrentado como mujeres en el mariachi? 

MAGOSHA Y ESTHER-(Magosha y Esther hablan sobre el escepticismo inicial y el 

reconocimiento actual) 

🎶 PAUSA MUSICAL (10:00 - 12:30) 

(Tema musical interpretado por el mariachi Mujer Latina) 



104 

 

🎤 CONTINUACIÓN DE ENTREVISTA (12:30 - 22:00) 

LOCUTOR: 
Ahora que han logrado reconocimiento y respeto en la escena del mariachi, ¿qué plataformas y 

espacios les han ayudado a crecer y visibilizarse como grupo femenil? 

ESTHER-(Esther menciona los festivales y redes sociales como plataformas clave para la 

difusión) 

LOCUTOR: 
¿Qué figuras femeninas dentro del mariachi o de la música ranchera han sido inspiración para 

ustedes? 

ESTHER-(Responde Esther mencionando a Lola Beltrán, Lucha Villa y Rocío Dúrcal) 

LOCUTOR: 
¿Cómo imaginan el futuro del mariachi femenil en términos de equidad de género? 

VERONICA-(Verónica comparte su visión sobre una mayor inclusión y apertura para las 

mujeres en el mariachi) 

🎙️ INTERVENCIÓN DEL COORDINADOR (22:00 - 25:00) 

(Música de fondo: Instrumental mariachi) 
COORDINADOR: 
¡Qué conversación tan enriquecedora! El mariachi femenil es una prueba de que las tradiciones 

musicales pueden adaptarse y crecer con el tiempo. Las mujeres en el mariachi han demostrado 
una calidad interpretativa excepcional y una capacidad de liderazgo que está transformando el 

panorama musical en México y el mundo. 

📢 DIVULGACIÓN (25:00 - 28:00) 

LOCUTOR: 
Para cerrar este segmento, les recordamos que pueden seguir al mariachi Mujer Latina en redes 
sociales y conocer más sobre su trayectoria en plataformas digitales. Además, si desean apoyar a 

las agrupaciones femeniles, no duden en asistir a sus presentaciones y compartir su música. 

¡Gracias por acompañarnos y hasta la próxima! 

(Música de cierre: fragmento de una canción de mariachi) 

✅ Duración total: 28 minuto 

 



105 

 

10.3. GUION 2 PARA LA RADIO UJED 

🎙️ Guion 2:  

"De las Tradiciones a la Innovación: Mujeres en el Mariachi" 

🎧 INTRODUCCIÓN (00:00 - 01:00) 

(Música de fondo: Instrumental suave de mariachi) 

LOCUTOR: 
¡Bienvenidos a Conexiones! Hoy vamos a sumergirnos en la historia y evolución del mariachi femenil 
con el grupo Mujer Latina. Exploraremos los desafíos, las oportunidades y la inspiración detrás de 

su trayectoria en un mundo tradicionalmente dominado por hombres. ¡No se lo pierdan! 

🎤 ENTREVISTA (01:00 - 10:00) 

LOCUTOR: 
Para empezar, ¿cómo fue el proceso de aprendizaje y formación musical para ustedes? 

BRISA-(Brisa comparte su experiencia personal y la influencia de su familia) 

LOCUTOR: 
A pesar de las dificultades iniciales, el mariachi femenil ha logrado consolidarse y ganar 
reconocimiento. ¿Qué cambios importantes han visto en la industria en términos de aceptación y 

oportunidades para las mujeres? 

ESTHER Y MARISOL-(Esther y Marisol explican cómo la calidad interpretativa y la visibilidad 

en plataformas digitales ha impulsado el reconocimiento del mariachi femenil) 

LOCUTOR: 
¿Cómo ha sido la experiencia de combinar la vida personal, la familia y el compromiso con el 

mariachi? 

EVA-(Eva comparte su experiencia personal y los desafíos de ser madre y mariachi) 

🎶 PAUSA MUSICAL (10:00 - 12:30) 

(Tema musical interpretado por el mariachi Mujer Latina) 

🎤 CONTINUACIÓN DE ENTREVISTA (12:30 - 22:00) 

LOCUTOR: 
¿Qué mensaje les darían a las niñas y jóvenes que sueñan con ser mariachis? 



106 

 

VERONICA-(Verónica aconseja sobre la preparación, el amor por el trabajo y la disciplina) 

LOCUTOR: 
¿Creen que aún hay resistencia hacia las agrupaciones femeniles o sienten que la aceptación ya es 

total? 

BRISA Y MAGOSHA-(Brisa y Magosha mencionan que aunque ha habido avances, aún falta 

espacio para las mujeres en festivales y eventos importantes) 

LOCUTOR: 
¿Qué les gustaría ver en el futuro del mariachi femenil? 

MARISOL-(Marisol menciona la necesidad de más festivales exclusivos para mujeres 

mariachis y un mayor reconocimiento público) 

🎙️ INTERVENCIÓN DEL COORDINADOR (22:00 - 25:00) 

(Música de fondo: Instrumental mariachi) 

COORDINADOR: 
¡Es impresionante ver cómo el mariachi femenil ha evolucionado y ganado un espacio en la industria 

musical! Sin duda, las mujeres en el mariachi han aportado una calidad y sensibilidad únicas que 

enriquecen la música tradicional mexicana. 

📢 DIVULGACIÓN (25:00 - 28:00) 

LOCUTOR: 
Para quienes quieran seguir de cerca el trabajo del mariachi Mujer Latina, pueden encontrarlas en 
redes sociales y plataformas de música digital. ¡Apoyemos el talento de las mujeres en la música 

tradicional mexicana! 

(Música de cierre: fragmento de una canción de mariachi) 

✅ Duración total: 28 minutos 

  



107 

 

10.4. Entrevista al mariachi mujer latina  

Thu, Mar 12, 2025 9:00 AM • 42:29 

SUMMARY KEYWORDS 

mariachi femenil, cultura mexicana, desafíos, oportunidades, evolución, reconocimiento, festivales, 

plataformas, inspiración, equidad de género, preparación, instrumentos, familia, apoyo, trayectoria. 

SPEAKERS 

Brisa Gutierrez, Veronica Oviedo, Regla Mercedes, Marisol, Eva, Esther, Magosha, Speaker 1 

Regla Mercedes  00:07 

Hola, buenos días a todas. Hoy es 12 de marzo del 2025 quien tiene el gusto de hablarle es regla 
Mercedes García Rodríguez, estudiante de la maestría en arte de la Universidad Autónoma de 

Aguascalientes. Y primeramente quiero agradecerles a todas estas muchachas del mariachi Mujer 

Latina por acceder a realizar esta entrevista, la cual servirá para mi proyecto investigativo  titulado 
De México a Cuba, el mariachi femenil como embajador de la cultura mexicana: Una propuesta 

radiofónica. El objetivo de esta entrevista es explorar los desafíos, obstáculos y oportunidades que 

enfrentan las mujeres músicas  del mariachi que defienden este género, para esto quiero abrir un 
espacio de diálogo de confianza para que puedan compartir sus experiencias, aquí las respuestas 

no van a ser correctas ni incorrectas. Lo importante es escuchar sus voces y conocer sus 

perspectivas y sobre esta tradición musical tan rica y representativa para la cultura mexicana y 

también para la cultura en Cuba. Así que podemos comenzar. Para comenzar, quisiera dirigirme 
primeramente a Verónica, directora del grupo para que nos comparta sus experiencias, por ejemplo, 

de cómo comenzó en el camino de la música y qué la llevó a elegir el mariachi para  desempeñarse 

en él.  

Marisol  03:05 

Pues como se me figura que la pregunta inicial que hizo sería como directamente para Verónica 
verdad 

Regla Mercedes  03:14 

Pues no,  Cualquiera de ustedes puede contestarla también, no hay problema con eso. 

Marisol  03:18 

¿Cual fue nuestras iniciaciones? Por qué decidimos entrar en el mariachi 

Regla Mercedes  03:23 



108 

 

Si cómo comenzó su camino en la música y qué las llevó a elegir el mariachi. 

Marisol  03:29 

Ok bueno pues si gusta puedo iniciar yo en lo que Verónica ingrese 

Regla Mercedes  03:35 

Sin problema de ningún tipo muy bien 

Marisol  03:39 

Bueno yo inicié a los 14 años ya tengo mucho tiempo en esto y pues mi papá era músico no de 

mariachi nosotros casi a todos mis hermanos nos inició en algún instrumento, pero de repente pues 

ya mi hermana entra en el  mariachi y empezamos a estar en este ambiente me invita a mí, y 

entonces iniciamos ya hace un buen tiempo no sé,  fue de repente adaptarnos porque pues no era 
la música a la que estábamos acostumbrados conocerle el tipo de música y ya tengo yo más de 25 

años trabajando en esto, y la verdad es que me gusta muchísimo muchísimo, ya es hasta el tipo de 

música que me gusta escuchar y pues siempre he trabajado con mujeres y pues no sé qué más 
decirle. 

Regla Mercedes  04:40 

Ah, pues muy interesante. A mí también me encanta el género mariachi, por eso fue que elegí este 

tema para trabajar mi proyecto. Al principio comencé con el mariachi en general, pero luego cuando 

empecé a oír de ustedes y de otras agrupaciones de mariachi, decidí irme por la parte del mariachi 
femenil. Y la verdad que la labor y la tarea de ustedes es muy muy buena en su experiencia. 

¿Como creen que ha evolucionado el papel de la mujer dentro del mariachi en los últimos años? 

Marisol   

05:11 

Híjole pues mucho, mucho ya es muy importante porque realmente ya hace muchas 

representaciones viaja al extranjero aquí allá, o sea ya estamos como en todos lados antes era como 

las perlitas que iniciaron guau Mariachi de mujeres nunca había visto, nunca había visto y ahora 
pues la mayor parte de la gente lo conoce y como le comento ya no nomás es es aquí en México, 

no digo en Guadalajara, sino que ya las mismas de aquí de Guadalajara varios grupos estamos 

viajando a un lado u otro,  varias compañeras invitadas de otros grupos a otros festivales también 
nosotras entonces ya es muy reconocido y les gusta mucho a la gente mucha aceptación. 

 



109 

 

Regla Mercedes  05:59 

Qué bien, a ver si otra quizás quiera hablarme,  Brisa, Esther o cualquiera de las otras, también me 

gustaría conocer cuáles han sido sus mayores desafios que han enfrentado como mujeres dentro 

del mundo de mariachi y si en algún momento han sentido algún tipo de resistencia por parte del 
público, colegas o instituciones. 

Speaker 1  06:22 

Al  principio que a mí me tocó empezar a trabajar en los grupos de mariachi yo también empecé con 

mariachis femeniles, pues yo creo que al principio era como la gente nos veía así como que hay las 

muchachas, como que pues a ver qué pueden tocar, pero como fue evolucionando ya al pasar de 

los años o sea en realidad el repertorio y todo ese tipo de cosas pues ya está a la par de cualquier 
otro tipo de grupo de mariachi y yo pienso que al principio la resistencia que había era que nos veían 

pues, hace 20 años estábamos más chavitas verdad estábamos más chiquitas y  sí nos decían,  hay 

pues es que los grupos de mujeres pues no tocan como el género de mariachis, pues como más 
bajito como que cantan más finito como que si o sea sí había todo algo así como de menosprecio si, 

de parte de los clientes no, o sea de la gente que decía hay mariachi de mujeres como que o sea, 

no ellos esperaban el mariachi de hombres con la voz recia y todo eso no, pero yo pienso que al 
pasar de los años este el mariachi de mujeres ha ganado un reconocimiento importante 1 lugar muy 

especial porque pues igualmente o sea no podemos hacer el trabajo que hacía un hombre porque 

el hombre y la mujer pues físicamente somos diferentes no en la forma de tocar, en la forma de 
cantar, pero la presencia del mariachi femenil ha tenido un reconocimiento yo creo que en este paso 

de los años a nivel mundial también igualmente pues ha subido mucho la calidad de los grupos 

femeniles este anteriormente pues eran quizá un poquito más básicos y todo eso, pero ahorita ya o 
sea un grupo femenil tú lo escuchas y se traen el repertorio y cosas pues ya más de concierto más 

de lujo, más este pues más refinadas que lo que se usaba antes, no igual que el mariachi en general 

pues ha evolucionado no pero en estos últimos años yo he sentido una aceptación pues ahora sí 
que muy amplia de parte de todo nuestro público porque incluso interés pues para hacer este 

festivales hacer entrevistas, hacer reportajes o sea, y son cosas que al principio a mí no me tocaba 

que hubiera, o sea, no había interés de parte de la gente del público en general y hacia las 
agrupaciones de mujeres porque sí se veían un poquito pues bastantito menospreciadas, no se 

esperaba un grupo siempre así de hombres de recios de fuertes no dentro del mariachi femenil, o 

sea, ha tenido una presencia que con estos años ha ido escalando en calidad, en presencia, en 

aceptación que ahorita en realidad, o sea, nosotras más que decir, hemos tenido algún problema o 
hemos tenido alguna barrera no, o sea, ha sido todo puro impulso y puro para adelante con la 

aceptación de la gente en cuanto a eventos, trabajos, entrevistas, porque hay mucho interés en los 

grupos femeniles. Y claro que los grupos femeniles pues han subido mucho su calidad musical y su 
calidad interpretativa. 

Regla Mercedes  09:31 



110 

 

Sí, sí, sí lo creo también. Creo que ese escalón se lo han ganado las mujeres ustedes mismas, las 

mujeres mariachi, con el trabajo tan bonito que hacen, con la dedicación y el esfuerzo que ponen en 

cada presentación, en cada escenario. Sí, lo creo así también. Entonces, con lo que me respondes, 
creo que no has encontrado o no se han encontrado con expectativas diferentes o estereotipos por 

ser mujeres, o  si las han encontrado cómo las han enfrentado. 

Magosha  10:01 

Pues más que nada respaldadas con el trabajo, o sea, ya cuando la gente nos empieza a ver el 

desempeño, a ver cómo trabajamos, cómo tocamos, cómo cantamos, cómo es nuestro trato con el 
público, o sea, todas esas barreras desaparecen no e incluso nuestro mismo trabajo es el que ha 

abierto pues las puertas a diferentes horizontes a nuevas oportunidades que a lo mejor antes no se 

tenía como por ejemplo tantos festivales de grupos de mujeres no antes no existían a lo mejor había 

festivales de grupos de mariachi e iba un grupo femenino, pero ahorita hay festivales de puro 
mariachi femenil y son cosas que antes no había pero se han ido rompiendo justamente con el buen 

trabajo de las compañeras este que hemos realizado ahora sí que a base de estudio y de dedicación 

en este medio es lo que se ha logrado pues subir la calidad y que la gente ya nos tenga en un lugar 
pues bien reconocido, 

Regla Mercedes  11:02 

Entonces, ¿qué espacios o plataformas han encontrado que impulsen o apoyen a las mujeres del 

mariachi y que les haya ayudado a crecer en su carrera como música, como defensora del género 

mariachi?  

Esther  11:36 

Pues, por ejemplo, como decía mi compañera magosha, los festivales de mariachis de mujeres son 
las invitaciones que tenemos. Por ejemplo, cuando fuimos salimos internacionalmente, fuimos a 

Canadá, a California, han sido apoyos para que nuestro grupo crezca y nuestro género, este femenil 

musical se dé a conocer y se respete y sobre todo lo que es este en el Facebook en todo eso de la 
comunicación del Instagram y todo eso y ahí la gente nos conoce y ahí la gente tiene mucha 

aceptación para nosotros les gusta, busca nuestro grupo y entonces como dice magocha, pues ya 

Hay mucha aceptación y mucho apoyo por parte del público y de la gente y de alguna manera 
también un poco más de de los hombres que son mariachis verdad, 

Regla Mercedes  12:30 

Claro, bueno yo a través de las plataformas fue que logré encontrarlas a ustedes y a partir de ahí 
empecé a seguirlas y de verdad que el trabajo de ustedes me ha encantado, me gusta mucho porque 

las veo tan dedicadas. He visto reportajes de ustedes en otros países y su labor muy buena, muy 

bonita y con muchos deseos. ¿Qué mujeres dentro del mariachi han sido inspiración para ustedes? 

 



111 

 

Regla Mercedes  12:58 

¿Han oído o han escuchado hablar de Rosa Quirino? ¿No?, bueno, les voy a contar un poco, sí, un 

poquito sobre ella. Rosa Quirino fue la primera mujer Música en el género mariachi, comenzó cuando 

tenía 13 años y se conoce como la pionera de mariachi. Ella también al igual que ustedes, enfrentó 
muchas dificultades para poder lograr que la aceptaran e incluso tengo anécdotas que cuando iba 

alguna tarima para alguna presentación, tenía que ir preparada con armas y con cosas para poder 

defenderse si acaso era agredida, pero tiene una historia muy bonita es de Nayarit luego les puedo 
enviar un poco de ella para que conozcan un poquito mas,  pero bueno ahora las dejo a ustedes 

para que me digan para ustedes cuál ha servido de inspiración, para impulsarse más en el género. 

¿Sí? 

Esther  14:00 

En realidad, nosotras como en sí mariachi bueno en lo personal no tengo a alguien así en mariachi 

más bien tenemos como cantante Lola Beltrán Lucha Villa que innovado cantando con mariachi 
Rocío Durcal para nosotros son nuestras grandes y las y son las que son las que seguimos y es 

nuestro nuestras figuras musicales dentro del género borrachero y mariachi. 

Regla Mercedes  14:33 

Bueno, de hecho ya ustedes casi son como ellas,  porque ustedes son grandes también, cuando se 

ven en el escenario de verdad son muy muy buenas, 

 ¿cómo imaginan el futuro del mariachi en términos de equidad de género y qué cambios le gustaría 
ver en la industria musical para mejorar las oportunidades de las mujeres en el ámbito? 

Brisa Gutierrez  15:27 

Bueno, yo por ejemplo en esa bueno en esa pregunta bueno había querido responder otro atrás 

también perdón. 

Regla Mercedes  15:35 

¿Pero si, puedes responder lo que quieras, no importa esa podemos dejarla para más adelante? no 

olviden que la idea es conocer todo lo referente al mariachi femenil, todo lo referente a ustedes, las 
oportunidades, los desafíos, todos los obstáculos que han  tenido que vencer,  para lograr la posición 

que tienen hoy. Esa es la idea en esta entrevista. 

Brisa Gutierrez  16:01 

muy bien muchas gracias bueno si yo puedo contestar de lo que ha estado preguntando este yo 

también bueno yo inicié estudiando violín a los 15 inicié en el mariachi a los 17 tengo casi como que 

12 años casi en esto y bueno al principio a mí me causaba mucho conflicto porque bueno todos mis 



112 

 

familiares de parte con mi abuelita materna son músicos de mariachi entonces cuando yo iba a una 

fiesta siempre estaban tocando mariachi no entonces para mí era como algo normal ver el mariachi 

escucharlo y no me entraba la pues el gusto por querer tocarlo, de verlo de tan chiquita entonces, 
pero sí me entró el gusto por estudiar violín, pero por si era bien oeste mal, yo nunca como era 

familia de mi abuelita, nunca había como esa cercanía de decirle ay me ayuda a tocar este me 

enseña a mí siempre fue como de un poco más apartado en ese aspecto y pues empecé un primo 
mío empezó como a estudiar violín y le pedí un contacto de un maestro y me lo me lo pasó y fue que 

empecé a estudiar violín no para estudiar mariachi la verdad este pasaron digamos que dos años y 

fue que me que me empezó a meter bueno me invitó a un grupo que hablara que ocupaban un 

instrumento de violín bla bla bla y bueno para ese entonces yo cantaba en el coro yo canto en el 
coro desde que tengo los 12 años entonces pues como que ahí medio le hacía algo no a la cantada 

no porque haya estudiado entonces fue que yo ingresé así pero nunca a pesar de que tenía 

familiares mariachi pues nunca había este no les había pedido algo de de apoyo a ellos es más si 
soy sincera he tratado de nunca pedirles al apoyo este a lo mejor porque uno ve La situación que mi 

abuelita que no sé qué y para mí una inspiración muy grande en en ese aspecto fue mi abuelita 

porque ella ella siempre desde chiquita le gustó cantar y ella era como como ahora las que 
mencionan no que Lucha Villa y que no sé qué Lola Beltrán porque ella se escapaba de con su de 

con su papá y se iba a cantar a los a los a los kioscos, ella concursaba 1 vez platica mi abuelita que 

su papá estaba porque su papá era lírico, estudia de mariachi. Entonces una vez iba a llegar a cantar 
y la nombraron y ay, ¿qué voy a hacer? Está mi papá ahí tocando Entonces, oeste sea son 

experiencias que yo fui escuchando de mi abuelita y oeste sea a ella le encantaba cantar este 

cantaba en los festivales este lo que sea ella no sabía ni el tono ni nada, pero ella le echaba y a lo 
que cuenta pues siempre cantó muy bien ya de grande pues como nunca fue estudiada de su voz 

pues fue como perdiendo un poco pues esa facilidad no entonces para mí siempre mi abuelita fue 

mi inspiración este ahorita pues ya falleció mi abuelita pero la verdad es que este tiempo que yo he 
pasado que yo todo el tiempo que estuve estudiando pues yo siempre era el violín y la escuela el 

violín y el trabajo y ahora es El violín y me casé mi violín y mi casa me vio el violín y mis hijas. 

Entonces nunca he estado como de lleno completamente en en esto y ha sido pues un desafío 
grande porque a la par he estado haciendo muchas cosas y a veces yo pienso digo ay voy bien 

atrasada oeste veo otras que tienen menos y están avanzando pero pues cada quien tiene su ritmo 

no claro porque obviamente siempre por ejemplo mi maestro y todo me decía es que estudia una 

carrera Haz algo aparte para que tengas este herramientas porque cuando a veces el la música no 
todo el tiempo es como que haya mucho trabajo No tienes que a lo mejor saber defenderte en esos 

ámbitos entonces yo también como que me quedé. Con esa idea de tener otras herramientas y 

aparte uno como mujer pues tiene muchos desafíos en ese en ese aspecto de pues que siempre 
por ejemplo la casa el hogar las los hijos etcétera etcétera no entonces este también por esas cosas 

a veces uno ha yo he tomado decisiones de dejar la música un tiempo y y después dice ay, siento 

que algo me hace falta y volví a retomarlo porque es algo que descubrí en la pandemia que es algo 
que me apasiona. Sabía que me gustaba el violín y que quería tocar y que me gustaba, pero no no 

era algo que me sentía que me apasionaba. Entonces yo en la pandemia Descubrí que este perdone 

Descubrí que que me hacía falta porque no había agarrado el violín y de un de repente lo agarré y 
y lo toqué y sentí como que si el alma se me devolviera el cuerpo y yo dije ah no manches en realidad 

sí me gusta, en realidad lo amo y me encanta y me apasiona y son cosas que a veces uno no se da 



113 

 

cuenta porque yo estaba estresada ay tengo trabajo, ay no, qué flojera, ay es que tengo que estudiar 

esto. Entonces se te vuelve algo como un trabajo y te te enfrascas en que es algo que que en 

realidad no te das cuenta que sí te gustan. Entonces yo he descubierto esas fases ahorita que pues 
tengo este tiempo a lo mejor muchas personas tienen pues más tiempo y han descubierto en en ese 

tiempo pues que les gusta oeste tal vez que no les gusta y lo abandonan como tal pues que no les 

apasiona. Entonces esos han sido como mis desafíos ya y además también como mis familiares a 
veces que se juntan así a tocar pues si me ha tocado cierto rechazo la verdad y son cosas que se 

le quedan a uno que dices en vez de que si ven que estoy nueva oeste algo en vez de apoyarme 

sentía como que ay les pregunto el tono y se me quedan viendo así como de ay así como de ay esta 

no sabe este oye van a tocar saliendo de la misa de De tal tía que falleció, etcétera. Ay no no vamos 
a tocar guardo mi violín y voy y resulta que sí van a tocar entonces, oeste sea son cositas que dices 

oeste sea como ¿por qué no si somos familia si somos digo no todos pero sí yo he sentido ese como 

machismo, no sé porque soy la primer mujer de mi familia que tocan mariachi y hasta la fecha nunca 
nadie se ha acercado ay ocupan algo oeste sea tú que estudias mariachi y este pues ay qué chido 

no ocupas algo si acaso algún tío oeste algo tengo mis familiares que tocan este cada año en el en 

el pueblo natal de mi mi abuelita y mis tíos y toco y y y nunca se me ha dado una invitación a tocar 
porque supone que es es toda la familia todos y yo a mí nunca me han invitado a tocar oeste sea, y 

también yo nunca he querido Ah, voy a preguntar a ver si puedes tocar y tocan cada año cuando 

son las festividades y yo llegué a ir ahí ¿Y mi abuelita la subían a cantar y era como mi orgullo no? 
Y yo decía ay una vez voy alguna vez voy a estar ahí arriba este para que mi abuelita me vea y y se 

sienta orgullosa porque ella uy no orgullosísima siempre todo el tiempo que ella fue oeste sea por 

eso digo que es mi inspiración no y ya ahorita que falleció digo ay no voy a ir pues yo lo hacía por 
mi abuelita y si ahorita no me invitan pues yo yo yo quiero crecer yo yo misma porque a mí yo quiero 

hacerlo entonces siento que sí son muchas cuestiones ahí este de machismo, etcétera, etcétera y 

hasta de uno mismo que dices ay no no tengo por qué demostrarle a nadie este lo que Soy lo que 
toco oeste no necesito una invitación simplemente con que yo me sienta a gusto, me sienta feliz. Y 

pues a su vez es un trabajo no que se remunera y dices guau, qué padre que uno pueda estar 

trabajando pudiéndole dedicar cierto tiempo. Ahorita que me salí, me estoy dedicando pues a mi 
familia y al mariachi. Digo Bueno, puedo estar con mi familia un tiempo y también en el mariachi que 

no te quita tanto tiempo. Yo trabajaba anteriormente en lo que estudié en una oficina y te quita todo, 

oeste sea, que 8 h el traslado y regresa y ahora decidí dejarlo y dedicarme al mariachi porque digo 

son tiempos que puedo dedicar más a mi familia y irme a trabajar y y es un trabajo y es apoyo para 
mi familia. Entonces esa esa mamá, esa mujer, esa ha sido mi experiencia, no sé este si tengo algún 

alguna de las preguntas que nos hizo 

Regla Mercedes  24:27 

bueno y ahora que te veo a ti con la niña me imagino que muchas de ustedes sean madres ¿cómo 

pueden llevar el mariachi la casa la familia? Cómo es el apoyo de de de de su familia hacia ustedes 
ahora que que están creciendo en este en este mundo de del mariachi 

 



114 

 

Esther 24:47 

pues yo pienso que le va soñando el modo y te acomodas porque si todos la mayoría tenemos hijos 

somos casadas y pero. Menos Ruth Evangelina ella soltera uy chiquilla pero si este le le te acomoda 

la familia te apoya. Por ejemplo los esposos ayudan a cuidar a los niños en mi en mi persona mi 
mamá, mis hermanos y pues cuando están chiquitos mis hijos ya están más grandes pero por 

ejemplo como ahorita que tienen niños chiquitos este pues si se requiere del apoyo de la familia y y 

yo creo que si todos lo tenemos 

Regla Mercedes  25:30 

yo hace poco vi un video donde había un niño cantando con ustedes no sé si será el hijo de alguna 

de ustedes. Ah no, 

Veronica Oviedo  25:38 

no, esa fue una contratación que hicieron aparte ah porque me encantó creo personas venían de de 
Costa Rica 

Regla Mercedes  25:49 

ya donde también el género mariachi ya ha está en auge también No porque me ha sido qué bien 

entonces bueno, ya por lo que oía a Brisa sí siento como que si en algún momento han sentido el 

rechazo de su propia familia por lo que cuenta ella que van a festivales no la invitan, pero bueno, es 
algo que se ha ido superando. Creo que ya ustedes como mujeres mariachis han ido superando y 1 

obstáculo más que van venciendo. Ve entonces Verónica a ver ¿qué tú me puedes decir? Cuéntame 

un poquito tú de de tu trayectoria, de la trayectoria del grupo en general, ¿qué tiempo lleva el grupo? 
Bueno, 

Veronica Oviedo  26:35 

con mujer latina estamos ya cumpliendo 20 años, nos preguntaba sobre alguna inspiración pero es 

que hace 20 años era muy poca muy pocos grupos los que había eh en ese entonces pues nomás 

estaban las perlitas eh de Calitlán todavía no estaba había muchos grupos que todavía no de hecho 
mujer latina nace para abrir como otra puerta pues para para que la mujer mariachi tuviera otra 

alternativa de trabajo y este pues en sí no yo no he encontrado en forma particular algún bloqueo de 

hombres el cuando llegas con los clientes a veces los clientes sobre todo hace 20 años pues estaban 
como reacios a contratar mariachis de mujeres porque como bien decía mago, el nivel musical a lo 

mejor era muy bajito. Decía no, las trompetas no se escuchan no oeste la forma de cantar no es 

como la de hombres y pues nunca va a ser igual. Pero poco a poco en mariachi femenina ha crecido 

tanto musicalmente y también se ha abierto más puertas, pero todavía las puertas son muy muy 
pocas porque si te fijas, a pesar de que ya hay alguno que otro festival dedicado a la pura mujer, la 

mayoría de festivales de hombres, hay 10 grupos de de hombres, uno de mujeres y casi nunca lo 

ponen como estelar, siempre son de hombre y de hombre y hay muchos festivales donde ni siquiera 



115 

 

la mujer está contemplada, pero sí ya hay más inclusión. También hay grupos de de hombres que 

meten alguna cantante de mariachi oeste intérprete y pues eso poco a poco ha hecho más visible a 

la mujer. 

Regla Mercedes  28:17 

Ya si pudieran dar un consejo a niñas jóvenes que sueñan con ser mariachi. ¿qué le dirían? 

Veronica Oviedo  28:26 

Yo les diría que se prepararan y eso se los digo siempre a todas las que me hablan y me piden 
alguna oportunidad porque pues no, no tengo tanto espacio pues para que tantas que a veces me 

hablan quieran entrar al grupo, pero yo siempre les digo prepárense lo mejor que puedan y que no 

se confíen a que si ya están ganando un dinero ya dejen de estudiar, oeste sea, siempre hay que 

preparar porque el repertorio mexicano es inmenso. Siempre hay una canción nueva oeste una 
canción viejita que te tienen que aprender. Y cuando ya crees que ya tienes un repertorio vasto, 

siempre te van a pedir alguna otra que Pedro Infante grabó chin no y no que no da la grabó que 

Yuridia grabó entonces el las canciones cada día son oeste de las que te piden estudias de las 
nuevas te piden una viejita estudias de las viejitas te piden una nueva entonces siempre yo creo 

como en cualquier carrera la preparación es la que te va dando que se vayan abriendo las puertas 

para ti para un mejor desempeño en cualquier grupo que quieras entrar y que ames tu trabajo 
también. 

Regla Mercedes  29:32 

Sí, sí, creo que es así que lo primero es prepararse porque el público es muy impredecible. Sí, a lo 

mejor tienes un repertorio de canciones que tú crees que son las que les van a gustar a ellos y luego 

se te aparecen con otra y sí, por eso creo muy conveniente que puedan, no sé, conocer, registrar, 
tener un repertorio amplio y poder prepararse una pregunta más Verónica. Y a las muchachas 

también todas son graduadas de música oeste alguna. Toca porque de manera empírica 

Veronica Oviedo  30:07 

bueno en mi caso particular yo estudié un poco de música en escuela pero no no soy graduada ya 

todo lo demás lo aprendí este con un maestro particular cuestión de técnica de violín y ya no del 
mariachi pues obviamente lo que pasa que aquí en México no hay una carrera de mariachi oeste 

este en específico como a lo mejor en Estados Unidos hay más escuelas de mariachi. Aquí está la 

academia de en Guadalajara de mariachi de escuela de mariachi, pero tiene no sé cuánto tendrán 

unos cinco, ocho años. Sí tiene poquito y no tiene mucho pero más bien era como tomar tus clases 
particulares. En mi caso fue con maestros particulares y ya después cuando entré al mariachi pues 

aprendí el repertorio con el maestro que en ese momento estuviera estudiando 

 



116 

 

Marisol  30:52 

el mariachi. ¿Yo también estudié en la Escuela de Música un tiempo pero también después con 

maestro particular 

Esther  31:00 

también yo de la escuela de música y luego maestro particular y después en el mariachi aprendes 

todo lo de mariachi? Claro, claro, 

 

Magosha  31:10 

yo en mi caso yo sí fui a la escuela de música y me eché todos los años allá este yo estudié técnico 

y licenciatura pero de igual manera pues me tocó a a mitad pues de mis estudios que pues me 
presentaron a Verónica y pues fue empezar a otro tipo totalmente diferente de repertorio no yo 

tocaba orquesta y este y pues ahora sí que el género de mariachi pues es eh pues se se necesita 

mucha dedicación como cualquier género, pero pues es otra mecánica totalmente diferente a la de 
la orquesta. La orquesta pues es leer este siempre estar viendo cosas leída, leída, leída porque las 

obras pues son muy extensas y aquí en el mariachi pues todo es de memoria, todo es de memoria. 

Entonces son mecánicas muy diferentes de de trabajar aparte pues salir a cantar al escenario, no 
quitarse ese miedo, pero sí, oeste sea son cosas yo, por ejemplo, pues en un en un momento decidí 

oeste la orquesta oeste el mariachi y pues yo pues a mí me gustó más el mariachi no y yo pasé ahí 

por la escuela de música, pero pues a mí me robó el corazón del mariachi, 

Regla Mercedes  32:20 

no a ti y a todos. Yo creo que no Roberto porque oí ahorita Verónica hablar como no tienen una 
escuela de mariachi ahí y sin embargo en Cuba ya existen casi en Carolina del país una escuela de 

mariachi porque es un género que gusta mucho, mucho en donde quiera que tú llegues. Yo decidí 

cuando fui a entrar a la maestría escoger este tema porque ya les decía crecí con el género y 
escuchando el cine de oro y me encanta el mariachi y oyéndolas a ustedes me enamoré más de dos 

días del mariachi de Vera así que bueno vamos a ver entonces si próximamente volvemos a a a 

chocar con ustedes para poder tener otro intercambio y continuar creciendo y a esa pequeñita que 
veo y con Brisa que creo que también vaya camino a a olmariachi también no 

Brisa Gutierrez  33:20 

pues de hecho Chile bueno no, 

Regla Mercedes  33:29 



117 

 

no, no importa. Bueno, entonces para mí ha sido un placer inmenso conocerlas a todas, poder 

escucharlas. Esto me va a servir mucho para mi proyecto investigativo, porque las estoy oyendo de 

viva voz a ustedes mismas, y creo que son unas chicas increíbles de verdad. Y no sé si alguna 
quiere decir algo más, quiere comentarme algo más para mí va a ser un gusto enorme escucharlo. 

Yo, perdón, 

Veronica Oviedo  33:59 

nada más quería agregar algo es de que es diferente crecer en un ambiente de mariachi como Brisa 

también Eva viene como de familia de mariacheros a todas las demás que somos de familia de a 
veces tenemos influencias musicales pero de otros ramos y ellas ahora sí que vienen como más de 

raíz de mariachi entonces por eso a lo mejor Brisa comentaba de que de cómo en el mariachi 

mariachi los hombres sí se ven como más reacios a a integrar a las mujeres nosotros como no 

veníamos de de ese tipo de de familia por ejemplo en mi caso nadie en mi casa son músicos yo 
entré a la música por gusto y y me fui al género de marichis también porque me encantaba más bien 

nada más tenía las influencias de de escuchar las cantantes de ranchero como Lola Beltrán lo 

chavilla que decía Esther y este entonces yo pues ahora sí que entré libre y nadie me dijo nada pues 
porque nadie tenía alrededor de de la música de de mariachi que me dijera no. Pero no sé si Eva 

quiera platicar un poco de su experiencia también de de de cómo ella entró al mariachi y cómo su 

familia la ha aceptado en el género del mariachi. 

Regla Mercedes  35:11 

Sí le gustaría escuchar. 

Eva  35:13 

Hola, ¿qué tal soy Eva? Coincido un poco con Brisa porque al inicio, bueno, toda mi familia también 
se dedica al género mariachi y pues la mayoría son hombres entonces mi papá es una persona algo 

machista porque pues su papá era de pueblo entonces de ahí viene el machismo y mi papá no quería 

que mi hermana la mayor porque tengo dos hermanas mayores que yo no quería que se dedicara a 
la música y mi hermana se aferraba ella decía yo quiero estudiar trompeta porque teníamos un 

vecino en ese entonces es muy conocido actualmente se llama Paco Márquez y él era nuestro vecino 

entonces él tocaba trompeta y todas sus hijas eran este bueno tiene mujeres y hombres no entonces 
mi hermana se aferraba y decía yo quiero tocar trompeta y observaba que las muchachas estudiaban 

trompeta entonces pues ahora sí que rompió reglas de mi papá y a escondidas no se iba a estudiar 

con con el vecino que actualmente pues es su padrino entonces de Ahí empezó pero sí mi papá 

decía es que la música es para para hombres no, oeste sea, la música no es para mujeres las 
mujeres es como pues la casa no la casa los hijos y creo que pues en la sociedad no todavía hay 

un poco de eso y si entonces mis primos al igual que Brisa cuando se ponían todos a tocar en fiestas 

era así como de tú no sabes, no y yo me hacía chiquita. Creo que de ahí vienen algunas 
inseguridades musicales que actualmente todavía trabajo, pero sí sí fue algo complicado y ahorita 

creo que ya hay un poco más de aceptación incluso ya pues como que admiran, no dicen ahí viene 



118 

 

la maestra oeste ahí viene fulanita, pero nos costó trabajo, oeste sea, costó trabajo que nos 

empezaran a aceptar en el género mariachi y pues a mí en lo personal cuando inicié con el 

instrumento no me gustaba, oeste sea, yo era bien rebelde y yo decía ay no, yo no quiero tocar 
vihuela no y mi papá, oeste sea, fue curioso porque él fue quien me regaló mi primer instrumento. 

Regla Mercedes  37:32 

Y cada una ¿qué instrumento toca mi 

Eva  37:35 

hermana? La mayor parte que tú la vihuela. Ajá. Sí, así es. Mi hermana. La mayor toca trompeta y 

la mediana toca violín. Entonces, pero no en 

Regla Mercedes  37:50 

este grupo. Ah, no, no, 

Marisol  37:57 

no está el grupo 

Veronica Oviedo  38:03 

y regresa y así estoy 

Regla Mercedes  38:14 

pero bueno ya y se oye a veces un poco entrecortado, te preguntaba que si tus hermanas también, 

las hermanas de Evangelina también participan en El grupo. Están en el grupo con usted. ¿También 

están escuchan? Sí, ah ya ya sí 

Eva  38:49 

ellas pertenecen a otras agrupaciones externas, a a la de Verónica. 

Regla Mercedes  38:54 

Ya entonces si me quieren decir alguna algo más para terminar esta entrevista con alguna frase con 
alguna no sé algún comentario que quieran dejar. Me va a encantar. Sí, yo 

Veronica Oviedo  39:08 

lo que quiero agregar nada más es de que el camino del de la mujer en el mariachi poco a poco va 

siendo más amplio, pero como en todo en toda carrera falta mucho todavía por hacer y parece que 



119 

 

no, pero hace 20 años nosotros también íbamos abriendo como más grande esa puerta que en algún 

momento los mariachis, como decía rosaquiri, no abrió un pedacito de la puerta cada día vamos 

abriendo más esa puerta esperando que sea más la participación de la mujer en el mariachi muy 
bien 

Regla Mercedes  39:43 

Marisol quieren decir algo 

Marisol  39:45 

bueno yo nomás este quería comentar que coincido con con Brisa somos mamás la mayoría y nos 

apasiona este trabajo y aparte nos da el tiempo. De estar ahí en el mariachi trabajando atender 

nuestra casa y atender a nuestros hijos y eso es algo algo muy padre. 

Regla Mercedes  40:12 

¿Bueno y sobre los instrumentos que me pueden decir, los instrumentos que tocan, cómo no sé 

cómo los llevan, cómo pueden, cómo es el manejo de ellos? 

Marisol  40:26 

Bueno, pues yo toco el violín y pues pues nada hay que estudiar mucho porque todo es de memoria, 
como dice magocha 

Regla Mercedes  40:32 

y ustedes quieren en el mariachi se improvisa mucho también no tiene momentos que tienen 

Veronica Oviedo 40:39 

en el mariachi de mujeres es menos normal que se improvise porque casi siempre todas traen su 

repertorio la forma en como nosotros trabajamos. Sí improvisamos mucho porque trabajamos en un 

hotel aquí en Guadalajara, que es el Riu y muchas veces nos piden canciones que no tenemos 
estudiadas como grupo, pero que si alguien se sabe la la letra y la armonía me dice que sí la puede 

seguir. Entonces las melodías que son trompetas y violines, pues nos echamos las canciones de de 

oído ya, pero no todos los mariachis trabajan así, 

Regla Mercedes 41:18 

ya veo. Bueno, para mí ha sido un inmenso placer poder hacerles esta entrevista a ustedes les estoy 
muy agradecida y espero que sigan teniendo grandes éxitos en la en los escenarios, en sus giras, 

en todo en su vida personal y bueno, próximamente ya volvería a conectar con ustedes tal vez para 

otra entrevista donde puedan participar más de las integrantes del grupo y ya así trataría de de 



120 

 

Tomado de Internet:  https://www.mariachisoldelmediterraneo.es/la-mujer-y-el-mariachi/ 

Tomado de Internet:  https://www.mariachisoldelmediterraneo.es/la-mujer-y-el-mariachi/ 

hablar con cada una referente a su experiencia a a como el manejo de de de su vida En dentro del 

grupo y ya por hoy sería todo un placer inmenso haberlas conocidos a todas y les deseo muchos 

éxitos en su vida profesional y personal. 

Esther  42:20 

Gracias chiquitas. 

10.5. Galería del mariachi femenil  

 

 

 

Ilustración 4. Las Hermanas Padilla. 

 

Las Hermanas Padilla:  Margarita Padilla nacida en 1918 y María Padilla 

nacida en 1920. Un dúo de bolero ranchero, recordado por ser festivo y 

alegre, que tuvo su mayor auge en la década del 30 y 40.   

 

 

 

Ilustración 5. Chavela Vargas 

 

Chavela Vargas (1919-2012), es otro ejemplo de mujer que se identifica 

cuando se habla de mariachi. 



121 

 

Tomado de Internet:  https://www.mariachisoldelmediterraneo.es/la-mujer-y-el-mariachi/ 

Tomado de Internet: https://www.mariachisoldelmediterraneo.es/la-mujer-y-el-mariachi/ 

 

 

 

 

Ilustración 6. Amalia Mendoza 

 

Amalia Mendoza (1923-2001), se le recuerda como representante de la 

música ranchera y dejó más de treinta grabaciones. 

.  

  

 

 

 

Ilustración 7. Lola Beltrán 

 

Lola Beltrán (1932-1996), exponente del género mariachi, y de la música 

de banda sinaloense un ícono de la canción mexicana que contribuyó a su 

promoción más allá de las fronteras mexicanas. 



122 

 

Tomado de Internet:  http://www.mariachipublishing.com/ 

Tomado de Internet:  https://www.mariachisoldelmediterraneo.es/la-mujer-y-el-mariachi/ 

 

 

 

 

 

Ilustración 8. Lucha Villa 

 

Lucha Villa, nacida en 1936, interpretó canciones de José Alfredo Jiménez 

y Juan Gabriel, dos de los grandes compositores mexicanos. Trabajó en el 

cine y se le reconoce su aceptación popular.  

 

 

 

 

 

 

Ilustración 9. Laura Sobrino 

 

Laura Sobrino (1954-2015), es identificada como pionera del mariachi 

femenil en la unión americana. Fue violinista y educadora de este género 

en diferentes niveles educativos. Dirigió musicalmente el Mariachi Reyna 

de Los Ángeles y el Mariachi Mujer 2000.  Fundó su empresa de 

http://www.mariachipublishing.com/


123 

 

Tomado de Internet:  https://www.mariachisoldelmediterraneo.es/la-mujer-y-el-mariachi/ 

Tomado de Internet:  https://www.mariachisoldelmediterraneo.es/la-mujer-y-el-mariachi/ 

transcripciones de la música de mariachi, Mariachi Publishing Company, y 

publicó un libro titulado «Mariachi Violín Transcriptions», con la editorial Mel 

Bay Publications.  

 

 

 

 

Ilustración 10. Ana Gabriel 

 

María Guadalupe Araujo Yong, nacida en Sinaloa en 1955, más conocida 

como Ana Gabriel, cantautora y compositora mexicana, premiada y 

conocida a nivel internacional, es una exponente del género mariachi y 

rancheras.  

 

 

 

 

 

 

Ilustración 11. Beatriz Adriana. 

  

Beatriz Adriana Flores de Saracho, nacida en Sonora, en 1958. Comenzó 

su carrera musical desde niña, ganadora de concursos y con temas 



124 

 

Tomado de Internet: https://mxcity.mx/2020/09/historia-cultural-de-las-primeras-mujeres-mariachis/ 

Tomado de Internet:  https://www.mariachisoldelmediterraneo.es/la-mujer-y-el-mariachi/ 

grabados de reconocidos compositores.  

 

 

  

 

Ilustración 12. Lucero. 

 

Lucero, nacida en 1969, ha ganado un espacio destacado en la historia de 

las rancheras gracias a su tono fuerte y carisma en las interpretaciones. 

Según García (2015), "Lucero ha sido una figura clave en la música 

ranchera contemporánea, logrando no solo mantener la tradición del 

género, sino también atraer a nuevas generaciones de oyentes con su 

poderosa voz y presencia escénica" (p. 82). 

  

 

 

 

 

Ilustración 13. Mariachi Las Coronelas. 

 

Mariachi Las coronelas, se le identifica como el mariachi más antiguo de 

mujeres. 



125 

 

 Tomado de Internet: https://www.aarp.org/espanol/entretenimiento/musica-cultura/info-
2022/veronica-robles-mariachi-mujer.html 

Tomado de Internet: https://mx.linkedin.com/in/mariachi-femenil-innovaci%C3%B3n-mexicana-
aa24451a3 

 

 

 

 

 

Ilustración 14. Verónica Robles y su Mariachi Femenil 

 

Verónica Robles y su mariachi Femenil. Una mujer que desde su historia 

familiar ha estado vinculada a la ranchera. Mantiene su labor como gestora 

cultural en su fundación Verónica Robles Cultural Center, dedicada a 

promover la diversidad y la cultura mexicana y latinoamericana con las 

presentaciones de su banda.  

  

 

 

 

 

 

Ilustración 15. Mariachi Innovación Mexicana. 

 

Mariachi Innovación Mexicana, son exponentes de la música tradicional 

mexicana y a la vez fusionan percusión y acordeón, marcando una 



126 

 

Tomado de Internet: https://vocesfeministas.mx/mariachi-flores-mexicanas-irrumpe-la-
escena-musical-al-interpelar-los-estereotipos-de-genero/ 

Tomado de Internet: https://www.mariachidivas.com 

diferencia con el resto de los mariachis.  

 

 

 

 

 

Ilustración 16. Mariachi Femenil Flores Mexicanas 

 

Mariachi Femenil Flores Mexicanas, se presentan desde el 2001 en El 

Paso, defendiendo la tradición mexicana del mariachi.  

 

  

 

 

Ilustración 17. Mariachi Divas de Cindy Shea 

 

Mariachi Divas de Cindy Shea, es una banda femenina con sede en Los 

Ángeles, California; fundada en 1999 por Cindy Shea. Nominadas y 

ganadoras por primera vez de un premio Grammy en 2009. 

 



127 

 

Tomado de Internet: https://espiritudelsur.com/artistas/flor_de_toloache_usa_mx/ 

Tomado de Internet: http://mariachimujermexicana.com.mx/ 

 

 

 

 

 

Ilustración 18. Mariachi Flor de Toloache. 

 

Mariachi Flor de Toloache, fueron ganadoras del Grammy latino en 2017 y 

nominadas a los Grammy 2020. Se les conoce por la mezcla de estilos 

musicales tradicionales y contemporáneos y promover la presencia de la 

mujer en el Mariachi.  

 

 

 

 

 

 

Ilustración 19. Mariachi Mujer Mexicana 

 

Mariachi Mujer Mexicana, surge en 2017 en Guadalajara, Jalisco. Integrado 

por 8 mujeres: 2 trompetas, 4 violines, guitarrón y vihuela.  

 



128 

 

Tomado de Internet: http://www.mariachimujerlatina.com.mx/ 

Tomado de Internet: https://www.elsoldetampico.com.mx/local/mujer-divina-
unico-mariachi-femenil-en-tamaulipas-4180096.html 

 

 

 

 

Ilustración 20. Mariachi Mujer Latina 

 

Mariachi Mujer Latina, surgido en 2004 en Guadalajara, Jalisco. Integrado 

por 11 mujeres: 2 trompetas, 6 violines, guitarrón, vihuela y arpa. 

  

 

 

 

 

 

Ilustración 21. Mariachi Mujer Divina. 

 

Mariachi Mujer Divina, debutaron en Pánuco, al norte de Veracruz. La 

agrupación está integrada por: nueve mujeres, egresadas de la Facultad 

de Música de la UAT.  



129 

 

Tomado de Internet: https://es.laphil.com/musicdb/artists/6926/mariachi-femenil-nuevo-tecalitlan 

Tomado de Internet: https://www.unotv.com/entretenimiento/mujeres-mariachis-se-
unen-su-voz-no-se-apagara-en-pandemia/ 

 

 

 

 

Ilustración 22. Mariachi Femenil Nuevo Tecalitán. 

 

Mariachi Femenil Nuevo Tecalitlán, de Guadalajara, Jalisco. Integrado por 

11 jóvenes, se han presentado en festivales de todo México y Estados 

Unidos.  

  

 

 

 

 

Ilustración 23. Mariachi Femenil Corona. 

 

Mariachi Femenil Corona, surgido en Jalisco en el 2015 e integrado por 12 

mujeres amantes de la música tradicional mexicana.  

 



130 

 

Tomado de Internet: https://m.facebook.com/p/Mariachi-femenil-Joyas-de-
M%C3%A9xico-100063591364067/?locale=fr_CA 

Tomado de Internet: https://www.lasperlitas.com.mx/inicio/ 

  

 

  

 

 

Ilustración 24. Mariachi Femenil Las Perlitas Tapatías. 

 

Mariachi Femenil “Las Perlitas Tapatías”, han participado en numerosos 

festivales nacionales e internacionales, que se les conoce como El Primer 

Mariachi Femenil del Mundo.  

 

 

 

 

Ilustración 25. Mariachi Joyas de México 

 

Mariachi Joyas de México, se promueven como el primer y único Mariachi 

Femenil de la Ciudad de Toluca. 

 

 

 



131 

 

Tomado de Internet: https://es-la.facebook.com/people/Joyas-Del-Mar-Mariachi-
Femenil/pfbid0ubYsUnnzpU5Xf1rr2NCzLRrqgTXaJw4L15EzfL5G84woPZt9ing4wwBydmK

N8L5Al/ 

Tomado de Internet: https://www.facebook.com/femenilmariachi/ 

 

 

 

 

Ilustración 26. Mariachi Joyas del Mar 

 

Mariachi Joyas del Mar, se asume como el Mariachi Femenil de Ixtapa 

Zihuatanejo.  

 

 

 

 

 

Ilustración 27. Mariachi Femenil Estrella de México. 

 

Mariachi Femenil Estrella de México, se presentan en México y Estados 

Unidos. 

 


	Portada
	Índice de Contenido
	Índice de Ilustraciones
	Resumen
	Abstract
	Introducción
	1. Capítulo I. Retos de visibilidad y representación del mariachi femenil en el panorama cultural cubano
	1.1. Planteamiento del problema
	1.2. Preguntas de investigación
	1.3. Objetivos general y específicos
	1.4. Supuestos básicos
	1.5. Justificación

	2. Capítulo II. Contextualización del mariachi femenil en Cuba: Tradición, género y territorio sonoro en la historia del tiempo presente
	2.1. Historia del tiempo presente del mariachi femenil: documentación, desafíos y proyección cultural
	2.2. El mariachi en Cuba: Proyección y alcance transnacional
	2.3. La globalización y la reinterpretación del mariachi femenil y la identidad como eje articulador del patrimonio y la cultura
	2.4. Procesos de producción y gestión artística del género mariachi
	2.5. El enfoque comunitario y de equidad cultural: connotación social del mariachi femenil, percepciones y significados colectivos
	2.6. Dimensión cultural y de género del mariachi

	3. Capítulo III. Método de investigación: enfoque cualitativo
	3.1. Naturaleza y enfoque metodológico
	3.2. Entrevista grupal al Mariachi Mujer Latina: voces, análisis y resignificación cultural
	3.3. En la siguiente ilustración se muestra la clasificación de las categorías de análisis utilizadas.
	3.4. Análisis temático y experiencias de profesionalización radiofónica: de la interpretación de testimonios a la creación sonora
	3.5. Unidad Receptora del estudio
	3.6. Intervención en el programa Mañanitas Mexicanas
	3.7. CMHW: La radio en Santa Clara, Cuba
	3.8. La producción radiofónica como instrumento de difusión cultural

	4. Capitulo IV. Elementos de identidad del mariachi: Interculturalidad, mexicanidad y el mariachi femenil como expresión identitaria
	4.1. Orígenes del mariachi como género musical
	4.2. Instrumentos y vestimenta tradicional
	4.3. El mariachi femenil: vestimenta, identidad visual y presencia
	4.4. La labor de las mujeres en el mariachi
	4.5. Repertorio tradicional y cancioneros populares: una herencia en la voz del mariachi femenil

	5. Capítulo V. Mujeres famosas en la historia presente del mariachi en México.
	5.1. Aguascalientes: La presencia del mariachi en la región central de México
	5.2. Santa Clara: La presencia del mariachi en la región central de Cuba
	5.3. El mariachi femenil como agente de cambio social en México y Cuba
	5.4. La voz del mariachi femenil: la música popular como memoria colectiva y resistencia simbólica

	6.  Capítulo VI. La radio: medio de legitimación cultural y puente transnacional
	6.1. La Radio Cultural
	6.2. Producción radiofónica con temáticas de Mariachi en Cuba y México.
	6.3. El caso de Cuba: Santa Clara
	6.4. En el caso de México: Aguascalientes

	7. Capítulo VII. Experiencias de profesionalización radiofónica
	7.1. Producción radiofónica Ventana al Sonido, UAA, Aguascalientes, México
	7.2. Papalote sonoro, Cápsulas, UAA, Aguascalientes, México
	7.3. Producción radiofónica Programa Mestiza, Universidad Juárez del Estado de Durango
	7.4. Producción radiofónica Emisora CMHW, Cuba

	8. Capítulo VIII. Conclusiones
	8.1. Historia, origen y evolución del mariachi
	8.2. El mariachi tradicional y aceptación del mariachi femenil
	8.3.  Percepción e imagen del mariachi en Cuba y en Santa Clara

	9. Referencias bibliográficas
	10. Anexos
	10.1. GUION PARA LA RADIO UNIVERSITARIA UAA
	10.2. GUION 1 PARA LA RADIO UJED
	10.3. GUION 2 PARA LA RADIO UJED
	10.4. Entrevista al mariachi mujer latina
	10.5. Galería del mariachi femenil


