
 

 

Centro de Ciencias del Diseño y de la Construcción 

Departamento de Arquitectura  

“La patrimonialización del territorio como recurso de desarrollo rural. 

 Santa María de los Reyes Huatlatlauca, Puebla” 

Tesis que presenta Pablo Jacob Morales Tapia para optar por el grado de Doctor en 

Ciencias de los Ámbitos Antrópicos con énfasis en Arquitectura 

Tutores 

Dra. Rocío Ramírez Villalpando 

 Dr. Carlos Ríos Llamas 

Asesor 

Dr. Pablo Gutiérrez Castorena 

 

 

Aguascalientes, Aguascalientes, diciembre de 2025 

 

 

 

 

 





Elaborado por: Depto. Apoyo al Posgrado. 
Revisado por: Depto. Control Escolar/Depto. Gestión Integral. 
Aprobado por: Depto. Control Escolar/ Depto. Apoyo al Posgrado.  

   

 

 
Código: DO-SEE-FO-07 
Actualización: 02 
Emisión:  13/08/25  

 
CARTA DE VOTO APROBATORIO 

 
 
 
 
 
 
 
MTRA. EN ING. AMB. MA. GUADALUPE LIRA PERALTA 
DECANA DEL CENTRO DE CIENCIAS DEL DISEÑO Y DE LA CONSTRUCCIÓN 
_______________ 
P R E S E N T E 
 
 
Por medio del presente como ASESOR EXTERNO designado del estudiante PABLO JACOB MORALES 
TAPIA con ID 285933 quien realizó La tesis titulada: LA PATRIMONIALIZACIÓN DEL TERRITORIO COMO 
RECURSO DE DESARROLLO RURAL. SANTA MARÍA DE LOS REYES HUATLATLAUCA, PUEBLA, un trabajo 
propio, innovador, relevante e inédito y con fundamento en la fracción IX del Artículo 43 del Reglamento 
General de Posgrados, doy mi consentimiento de que la versión final del documento ha sido revisada y 
las correcciones se han incorporado apropiadamente, por lo que me permito emitir el VOTO 
APROBATORIO, para que él pueda continuar con el procedimiento administrativo para la obtención del 
grado. 
 
Pongo lo anterior a su digna consideración y sin otro particular por el momento, me permito enviarle un 
cordial saludo. 
 

A T E N T A M E N T E 
“Se Lumen Proferre” 

Aguascalientes, Ags., a 12 de noviembre de 2025  
 
 
 

Dr. Carlos Ríos Llamas 
Asesor externo de tesis 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
c.c.p.- Interesado 
c.c.p.- Coordinación del Programa de Posgrado 







 Anales de Investigación en Arquitectura  |  Vol. 15 No. 2 julio - diciembre 2025  DOI: https://doi.org/10.18861/ania.2025.15.2 

La patrimonialización del 
territorio rural: narrativas 
etnográficas en Huatlatlauca, 
Puebla
The patrimonialization of rural 
territory: ethnographic narratives in 
Huatlatlauca, Puebla

A patrimonialização do território 
rural: narrativas etnográficas em 
Huatlatlauca, Puebla
 DOI: https://doi.org/10.18861/ania.2025.15.2.4163

Recibido: 20/05/2025
Aceptado: 26/09/2025

Cómo citar: 
Morales Tapia, P. J., Ramírez Villalpando, R., & Ríos Llamas, 
C. (2025). La patrimonialización del territorio rural: 
narrativas etnográficas en Huatlatlauca, Puebla. Anales de 
Investigación en Arquitectura, 15(2). https://doi.org/10.18861/
ania.2025.15.2.4163

Resumen Abstract Resumo

Esta investigación hace una exploración del tema del 
territorio rural desde el concepto de la patrimonialización, 
entendido a partir de la perspectiva y vida cotidiana de 
los habitantes de Santa María de los Reyes Huatlatlauca, 
quienes son descendientes de antiguos grupos indígenas 
locales, que fueron componentes de la conquista territorial 
efectuada por las órdenes mendicantes en el siglo XVI, 
y que en las últimas décadas se enfrentan a un proceso 
de migración y globalización importante. Derivado del 
enfoque metodológico cualitativo, por medio de un 
análisis etnográfico, fue posible corroborar la existencia de 
patrones rutinarios centrados en la percepción territorial 
y la organización social como fundamento de patrimonio 
local. A través de la realización del trabajo de campo de 
corte etnográfico, se ha registrado la agencia del actor 
y la materialidad como producto que da coherencia a 
las labores coercitivas, que son representadas mediante 
narrativas sociales de participación, que han sido 
localizadas en este trabajo con la finalidad de explicar las 
dinámicas y el sentido de anclaje y pertenencia a este 
lugar específico, mediante los inmuebles arquitectónicos 
de carácter religioso y el paisaje.

Palabras clave: territorio rural, patrimonialización, 
Huatlatlauca, indígenas, etnográfico, patrimonio local, 
agencia, materialidad.

Pablo Jacob Morales Tapia 
Universidad Autónoma de Aguascalientes 
México  
job195@hotmail.com 
https://orcid.org/0009-0003-4390-5088

Rocío Ramírez Villalpando 
Universidad Autónoma de Aguascalientes 
México 
rocio.ramirez@edu.uaa.mx
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7964-7058

Carlos Ríos Llamas
Universidad Autónoma de Baja California 
México 
llamas@uabc.edu.mx
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5274-6558

The present study examines the patrimonialization process 
occurring in rural territories, with a special emphasis on 
Santa Maria de los Reyes Huatlatlauca, a community that 
was occupied by mendicant orders in the 16th century. 
Using a qualitative, ethnographic approach, the study 
examines the interplay between migration, globalization, 
and local heritage through the lived experiences of the 
inhabitants. The fieldwork and participant observation 
revealed patterns of territorial perception and social 
organization that are fundamental to the preservation of 
local heritage. The findings of the study emphasize the 
role of actors' agency and the materiality of heritage as 
factors that contribute to the cohesion of communities. 
Religious architectural structures and the surrounding 
landscape are used to illustrate the sense of anchoring 
and belonging that are associated with these narratives. 
Everyday practices include coercive tasks that serve 
to strengthen the collective sense of heritage, situate 
them within a broader social dynamic, and provide a 
framework for understanding rural communities' identity 
and territoriality as a result of historical and contemporary 
pressures.

Keywords: rural territory, patrimonialization, Huatlatlauca, 
indigenous, ethnographic, local heritage, agency, 
materiality.

Esta pesquisa explora o tema do território rural a partir 
do conceito de patrimonialização, entendido a partir 
da perspectiva e da vida dos habitantes de Santa María 
de los Reyes Huatlatlauca, descendentes de antigos 
grupos indígenas locais, componentes da conquista 
territorial realizada pelas ordens mendicantes no 
século XVI e que nas últimas décadas enfrentaram um 
importante processo de migração e globalização. A partir 
da abordagem metodológica qualitativa, por meio da 
análise etnográfica, foi possível corroborar a existência 
de padrões de rotina centrados na percepção territorial e 
na organização social como fundamento do patrimônio 
local. Por meio do trabalho de campo e da coexistência, 
a agência do ator e a materialidade foram registradas 
como um produto que dá coerência às tarefas coercitivas, 
que são representadas por meio de narrativas sociais de 
participação. Elas foram localizadas neste trabalho com o 
objetivo de explicar a dinâmica e o sentido de ancoragem 
e pertencimento a este lugar específico, por meio das 
construções arquitetônicas religiosas e da paisagem.

Palavras-chave: território rural, patrimonialização, 
Huatlatlauca, indígena, etnográfico, patrimônio local, 
agência, materialidade.



 

Agradecimientos 

Extiendo un agradecimiento sincero a la SECIHTI por la beca obtenida a mi favor, la 

cual fue un punto clave para el desarrollo de la presente investigación.  

A la Universidad Autónoma de Aguascalientes por abrirme las puertas de su 

institución, la cual se integra por personal dedicado a las solicitudes y necesidades 

específicas de la academia y sociedad actual. 

Al cuerpo académico del Doctorado en Ciencias de los Ámbitos Antrópicos los cuales 

siempre estuvieron pendientes del desarrollo correcto del programa y de manera 

paralela brindaron siempre el apoyo y las herramientas para llevar a cabo las 

actividades relacionadas a la investigación. 

De manera especial a mis tutores, Dra. Rocío Ramírez Villapando y Dr. Carlos Ríos 

Llamas, por aceptar este desafío, hicieron posible alcanzar la dimensión, profundidad 

y análisis propuesto, así también al Dr. Pablo Gutiérrez Castorena, Dra. Georgina 

Cebey Montes de Oca y Dr. José Manuel Prieto González, con su amplia experiencia 

y conocimiento enriquecieron de manera extensa este trabajo doctoral. 

A todos los entrevistados que tuvieron la delicadeza de compartir sus experiencias 

personales, su reflexividad y percepción personal dentro de la cotidianidad. 

Agradezco al pueblo y gente de Huatlatlauca por su constante resiliencia a los 

embates constantes de la globalización, por su siempre cálida y sincera recepción, y 

sobre todo por su actuar diario que deja una huella traducida en símbolos y 

significados de una cultura que lucha por no ser borrada a causa de la definición 

hegemónica de modernidad y desarrollo. 

 

 

 

 

 



 

Dedicatorias 

A Patricia, María y Moisés: por ser ancla, mar y sol en este capítulo llamado vida.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

Contenido 
Resumen .............................................................................................................................. 7 
Abstract................................................................................................................................. 8 
Introducción .......................................................................................................................... 9 
Capítulo I. Estado del arte ................................................................................................... 18 

1.1 Antecedentes del concepto de patrimonialización ..................................................... 20 
1.2  Patrimonialización en Centroamérica y Sudamérica ................................................. 22 
1.3 Europa y África .......................................................................................................... 28 
1.4 La patrimonialización en México ................................................................................ 31 

1.4.1 Artículos científicos ............................................................................................. 33 
1.4.2 Tesis de posgrado ............................................................................................... 37 
1.4.3 Estudios previos sobre Santa María de los Reyes Huatlatlauca .......................... 40 

1.5 Cronología conceptual de Patrimonio ........................................................................ 45 
Capítulo 2- Marco teórico .................................................................................................... 61 

2.1 Principales discusiones en torno al patrimonio cultural .............................................. 63 
2.2 Configuraciones del recurso patrimonial en la cosmogonía territorial ........................ 76 
2.3 La valoración del espacio arquitectónico y la transformación de la materialidad en 
materia ............................................................................................................................ 81 
2.4 Conclusiones del marco teórico ................................................................................. 90 

Capítulo 3- Metodología ...................................................................................................... 93 
3.1 Fase de construcción de datos ................................................................................ 101 
3.2 Fase de análisis o procedimiento ............................................................................ 102 
3.3 Fase de interpretación ............................................................................................. 104 
3.4 Codificación con ATLAS.ti ....................................................................................... 104 
3.5 Técnicas etnográficas de investigación ................................................................... 114 
3.6 Entrevista abierta y semiestructurada ...................................................................... 120 
3.7 La observación participante ..................................................................................... 126 
3.8 La observación directa ............................................................................................. 130 

Capítulo 4- Contexto histórico y social .............................................................................. 134 
4.1 Demografía de Huatlatlauca .................................................................................... 139 
4.2 Idioma Náhuatl ........................................................................................................ 142 
4.3 Las redes sociales de colaboración ......................................................................... 145 

Capítulo 5- Los actores de la patrimonialización ............................................................... 163 
Capítulo 6- La organización físico-política del territorio ..................................................... 183 
Capítulo 7- Paisaje patrimonial ......................................................................................... 191 



2 
 

Capítulo 8- Patrimonialización y apropiación arquitectónica .............................................. 211 
Conclusiones .................................................................................................................... 237 
Referencias bibliográficas ................................................................................................. 241 
Anexos .............................................................................................................................. 251 

 
Índice de tablas 

 
Tabla 1.- Cronología conceptual del patrimonio. Elaboración propia 2023 .............. 46 

Tabla 2. Unidades de análisis (elaboración propia 2023) ....................................... 103 

Tabla 3. Lista de entrevistados campaña 1. (Elaboración propia 2023) ................. 251 

Tabla 4. Lista de entrevistados, grupo focal niños Huatlatlauca. (Elaboración propia 
2023) ...................................................................................................................... 252 

Tabla 5. Lista de entrevistados campaña 2. (Elaboración propia 2023) ................. 253 

 
Índice de Gráficas o Figuras 

 

Figura 1. Mapa topográfico municipal, escala 1:40,000, Huatlatlauca, México Fuente: 
Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI). ........................................................ 12 
Figura 2. Fiesta patronal en el Templo de Santa María de los Reyes Huatlatlauca. Fuente: 
Archivo personal del autor (enero 2024). ............................................................................ 14 
Figura 3. Claustro del Convento de Santa María Huatlatlauca, Puebla.   Fuente: Archivo 
personal del autor (enero 2024). ......................................................................................... 18 
Figura 4. Paisaje natural a las afueras de Huatlatlauca, Puebla.   Fuente: Archivo personal 
del autor (enero 2024). ........................................................................................................ 61 
Figura 5. Vista hacia el río Atoyac, desde las afueras de Huatlatlauca, Puebla.  Fuente: 
Archivo personal del autor (enero 2024). ............................................................................ 93 
Figura 6. Obra de teatro respectiva a la celebración de los Santos Reyes en Huatlatlauca, 
Puebla. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). ..................................................... 96 
Figura 7. Participación en grupo focal con niños de Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal 
del autor (julio 2023). ........................................................................................................ 102 
Figura 8. Comida hecha por mayordomias, fiesta patronal enero 2024, Santa María de los 
Reyes Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). ............................. 109 
Figura 9. Expo Feria Artesanal Huatlatlauca 2024, al centro los dos hombres de blanco: el 
presidente municipal y el párroco de Huatlatlauca, junto con autoridades estatales de la 
Secretaría de Cultura. Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). .......................... 110 
Figura 10. Paisaje natural de Huatlatlauca, Puebla. Camino que funge como acceso al 
pueblo. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). .................................................... 114 



3 
 

Figura 11. Presentación de Principales en Templo de Santo Tomás Atlixilihuian. Fuente: 
Archivo personal del autor (julio 2023). ............................................................................. 116 
Figura 12. Patrio del Claustro del Ex Convento de Huatlatlauca, Puebla. Fuente: Archivo 
personal del autor (julio 2023). .......................................................................................... 119 
Figura 13. Vista hacia desde la cubierta del Templo de Santa María Huatlatlauca hacia San 
Nicolas Tolentino.  Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). .................................. 121 
Figura 14. Escultura de San Lucas, Huatlatlauca, Puebla. Fuente: Archivo personal del autor 
(agosto 2023). ................................................................................................................... 128 
Figura 15. Platillo tradicional de Huatlatlauca, consiste en pollo y mole. Fuente: Archivo 
personal del autor (julio 2023). .......................................................................................... 129 
Figura 16. Misa en San Pablo Zoyatitlanapan. Fuente: Archivo personal del autor (agosto 
2023). ............................................................................................................................... 131 
Figura 17. Pintura mural en el claustro del Ex Convento de Santa María de los Reyes, 
Huatlatlauca, Puebla. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). .............................. 133 
Figura 18. Xochiplaza en Huatlatlauca, Puebla.  Fuente: Archivo personal del autor 
(noviembre 2023). ............................................................................................................. 134 
Figura 19. Convivio con niños y padres de familia que participaron en partido de futbol. 
Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). ............................................................ 137 
Figura 20. Comida de familiar para invitación de compadrazgo.  Fuente: Archivo personal 
del autor (julio 2023). ........................................................................................................ 140 
Figura 21. Pirámide poblacional total de Huatlatlauca 2020. Fuente: INEGI 2020. 
https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-and-
housing ............................................................................................................................. 142 
Figura 22. Principales lenguas indígenas habladas por la población de 3 años y más en 
Huatlatlauca. Fuente: INEGI 2020. 
https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-and-
housing ............................................................................................................................. 143 
Figura 23. Capilla de San Nicolás Atlalpán. Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
 ......................................................................................................................................... 148 
Figura 24. Vista del Tentzo desde las afueras de Huatlatlauca Fuente: Archivo personal del 
autor (abril 2024). .............................................................................................................. 151 
Figura 25. Comida en “Barrio” de Tochmatzintla, derivado de mayordomia del Santo Patrón.  
Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). ............................................................ 155 
Figura 26. Xochiplaza en Huatlatlauca, Puebla.  Fuente: Archivo personal del autor 
(noviembre 2023). ............................................................................................................. 163 
Figura 27. Festividad del Santísimo en Tochmatzintla. Fuente: Archivo personal del autor 
(agosto 2023). ................................................................................................................... 165 
Figura 28. Paisaje natural de Huatlatlauca, visto desde los límites del pueblo. Fuente: 
Archivo personal del autor (abril 2024). ............................................................................. 169 
Figura 29. Expo Feria Artesanal Huatlatlauca 2024.  Fuente: Archivo personal del autor 
(enero 2024). .................................................................................................................... 170 



4 
 

Figura 30. Toma de vialidades por el paso del Santísimo, Tochmatzintla.  Fuente: Archivo 
personal del autor (agosto 2023)....................................................................................... 172 
Figura 31. Xochiplaza 2023. Fuente: Archivo personal del autor (noviembre 2023). ......... 173 
Figura 32. Xochiplaza 2023, puesto de quesadillas hechas a mano. Fuente: Archivo 
personal del autor (noviembre 2023). ................................................................................ 177 
Figura 33. Reunión con Comité de Construcción (Fiscales), en Tochmatzintla. Fuente: 
Archivo personal del autor (agosto 2023). ......................................................................... 180 
Figura 34. Entrada a Huatlatlauca, Puebla.  Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
 ......................................................................................................................................... 183 
Figura 35. Grupo focal con niños de Huatlatlauca. Fuente: Dibujo de Yaretzi Lizbeth 
Velazquez Rodríguez (abril 2023). .................................................................................... 187 
Figura 36. Entrada a Huatlatlauca, Puebla.  Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
 ......................................................................................................................................... 191 
Figura 37. Vista hacia Barranca Coscatlan y Timazola. Fuente: Archivo personal del autor 
(mayo 2024). ..................................................................................................................... 195 
Figura 38. Vista del Templo de Santa María desde la localidad de San Nicolás Tolentino. 
Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). ................................................................ 205 
Figura 39. Vista de las afueras de Huatlatlauca, Puebla.  Fuente: Archivo personal del autor 
(enero 2024). .................................................................................................................... 211 
Figura 40. Vista del Templo y Claustro del Ex Convento de Santa María (desde el panteón). 
Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). ............................................................ 213 
Figura 41. Presidencia Municipal de Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (abril 
2024). ............................................................................................................................... 216 
Figura 42. Casa tradicional a dos aguas a las afueras de Huatlatlauca. Fuente: Archivo 
personal del autor (abril 2024). ......................................................................................... 218 
Figura 43. Casa de Huatlatlauca, construida con adobe, piedra y viguería de madera. 
Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). ................................................................ 219 
Figura 44. Casa tradicional a dos aguas a las afueras de Santa María Coacuacán. Fuente: 
Archivo personal del autor (abril 2024). ............................................................................. 221 
Figura 45. Cuescomate en jardín de casa en Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del 
autor (abril 2024). .............................................................................................................. 223 
Figura 46. Atrio del Ex Convento de Huatlatlauca, ocupado por la fiesta de Santa María y 
Los Santos Reyes. Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). ............................... 227 
Figura 47. Interior del Templo de Santa María y los Santos Reyes Magos, vista desde el 
coro. Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024). ..................................................... 230 
Figura 48. Fachada del Templo y Ex Convento de Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal 
del autor (mayo 2024). ...................................................................................................... 232 
Figura 49. Decoración en viguería de sotocoro, en el Templo de Santa María y los Santos 
Reyes Magos, Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024). ................. 233 
Figura 50. Vista interior hacia el coro y sotocoro del Templo de Santa María y los Santos 
Reyes Magos, Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024). ................. 235 



5 
 

 
Acrónimos 

AHD 

Authorized Heritage Discourse (Discurso Autorizado del Patrimonio) 

CEP 

Convenio Europeo del Paisaje 

DAP 

Discursos Autorizados del Patrimonio 

EMIC 

Emic (perspectiva interna o local en estudios culturales/antropológicos) 

ENCRYM 

Escuela Nacional de Conservación, Restauración y Museografía "Manuel del Castillo 

Negrete" 

ETIC 

Etic (perspectiva externa o del investigador en estudios culturales/antropológicos) 

FSA 

Foro Social Américas 

ICIC 

International Committee on Intellectual Cooperation (Comité Internacional de 

Cooperación Intelectual) 

ICCROM 

Centro Internacional de Estudios para la Conservación y la Restauración de los 

Bienes Culturales 

ICOM 

Consejo Internacional de Museos 

ICOMOS 

Consejo Internacional de Monumentos y Sitios 

INAH 

Instituto Nacional de Antropología e Historia 

INBAL 

Instituto Nacional de Bellas Artes y Literatura 

INEGI 

Instituto Nacional de Estadística y Geografía 

IOM 



6 
 

International Office of Museum (Oficina Internacional de Museos) 

IUCN 

Unión Internacional para la Conservación de la Naturaleza 

OED 

Oxford English Dictionary 

ONU 

Organización de las Naciones Unidas 

PGM 

Primera Guerra Mundial 

SEP 

Secretaría de Educación Pública (México) 

SGM 

Segunda Guerra Mundial 

UNESCO 

Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

Resumen 

Esta investigación realiza una exploración del territorio rural desde el concepto de 

patrimonialización, entendido a partir de la perspectiva y la vida cotidiana de los 

habitantes de Santa María de los Reyes Huatlatlauca, descendientes de antiguos 

grupos indígenas locales que formaron parte de los procesos de conquista y 

reorganización territorial llevados a cabo por las órdenes mendicantes en el siglo XVI. 

En las últimas décadas, esta comunidad se ha visto inmersa en dinámicas de 

migración, transformación productiva y globalización, que han incidido en su manera 

de habitar, significar y valorar el territorio. 

 

Con un enfoque metodológico cualitativo y mediante un análisis etnográfico 

sustentado en la observación participante, entrevistas abiertas y el registro de material 

documental, fotográfico y oral, fue posible identificar la persistencia de patrones 

rutinarios vinculados a la percepción territorial, la organización social y la transmisión 

de saberes locales como fundamentos del patrimonio comunitario. 

 

El trabajo de campo permitió documentar la agencia de los actores locales y la 

materialidad expresada en sus prácticas agrícolas, arquitectónicas, rituales y festivas, 

entendidas como productos que dotan de coherencia a las relaciones sociales y a la 

construcción de identidades colectivas. Estas expresiones se manifiestan en 

narrativas sociales de participación y memoria compartida, que explican las dinámicas 

de anclaje y pertenencia al territorio. 

 

De esta manera, se visibiliza la estrecha relación con el paisaje natural y 

arquitectónico, así como la valoración espacial ligada a la cotidianidad, que 

caracterizan a Huatlatlauca como un territorio único para sus habitantes. Dichos 

elementos consolidan una interpretación comunitaria del buen vivir, entendida como 

una forma de desarrollo que prioriza la continuidad de la memoria, la cohesión social 

y la sostenibilidad cultural frente a los retos contemporáneos. 

 

Palabras clave: patrimonialización, territorio rural, desarrollo, actor, 
materialidad, valoración, paisaje natural, paisaje arquitectónico, buen vivir 



8 
 

Abstract  

 

This research explores the rural territory through the concept of patrimonialization, 

understood from the perspective and everyday life of the inhabitants of Santa María 

de los Reyes Huatlatlauca, descendants of ancient local Indigenous groups who were 

part of the territorial conquest and reorganization carried out by the mendicant orders 

in the sixteenth century. In recent decades, this community has been immersed in 

dynamics of migration, productive transformation, and globalization, which have 

influenced the ways in which they inhabit, signify, and value their territory. 

 

Through a qualitative methodological approach and an ethnographic analysis 

supported by participant observation, open-ended interviews, and the collection of 

documentary, photographic, and oral materials, it was possible to identify the 

persistence of routine patterns linked to territorial perception, social organization, and 

the transmission of local knowledge as foundations of community heritage. 

 

The fieldwork documented the agency of local actors and the materiality expressed in 

their agricultural, architectural, ritual, and festive practices, understood as products 

that provide coherence to social relations and to the construction of collective 

identities. These expressions are manifested in social narratives of participation and 

shared memory, which explain the dynamics of anchorage and belonging to the 

territory. 

 

In this way, the study highlights the close relationship with the natural and architectural 

landscape, as well as the spatial valuation tied to everyday life, which characterize 

Huatlatlauca as a unique territory for its inhabitants. These elements consolidate a 

community-based interpretation of “buen vivir” (good living), understood as a form of 

development that prioritizes memory continuity, social cohesion, and cultural 

sustainability in the face of contemporary challenges. 
 

Key words: patrimonialization, rural territory, development, actor, materiality, 
valuation, natural landscape, architectural landscape, good living 
 



9 
 

Introducción  

Para encontrar un camino a seguir, tenemos que reconocer que nuestra 
humanidad no es algo que viene con el territorio, con nuestra naturaleza 
específica de especie, ni una condición imaginada que coloque el territorio 
fuera de nosotros, sino más bien el proceso histórico en curso de nuestra 
autocreación mutua y colectiva.  

–Ingold, Being alive  
 

El término patrimonialización ha sido estudiado y definido por diversas disciplinas 

como la arquitectura, antropología, sociología y turismo, por nombrar algunas. Los 

diferentes textos en donde se menciona este concepto suelen hacerlo como la 

descripción acotada de un territorio específico y la problemática que se desenvuelve 

mediante la puesta en marcha del proceso en donde se adquiere el reconocimiento 

de patrimonio de elementos tangibles o intangibles con valía histórica, riqueza social 

y cultural. 

 

El proceso de patrimonialización se instaura en dos líneas principales. Por un lado, 

como un referente antrópico, ligado al fenómeno de valoración social, y por el otro 

como elemento u objeto de protección jurídica, como correspondencia con 

organismos e instituciones que dictan las leyes, normas y disposiciones oficiales para 

cuidar y preservar estos componentes, bajo la premisa del cuidado de intereses 

sociales, culturales, políticos y económicos compartidos.  

 

Dependiendo de la postura en que se aborda la patrimonialización puede ser 

justificada y enaltecida en torno a la puesta en valor de objetos materiales, como la 

importancia artística en componentes arquitectónicos o escultóricos, la historicidad de 

los sistemas constructivos tradicionales de un monumento e inclusive el paisaje de un 

área delimitada. El producto que resulta de dicho sistema es un componente con 

reconocimiento cultural y económico, debido a la exposición en gran escala que 

contempla dar una particularidad y especificidad al componente (o componentes) 

dotándolos como únicos y proveen al territorio de un producto con características de 

originalidad, dando prioridad a los que se encuentran reconocido por entes 

internacionales, como lo es el paisaje de agaves y antiguas instalaciones industriales 

de Tequila, reconocida por la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, 

la Ciencia y la Cultura (UNESCO) e inscrito a la lista del Patrimonio Mundial en 2006. 

 



10 
 

También existe el reconocimiento del patrimonio intangible, en el que el proceso se 

enfoca en la observación, análisis y protección de los usos, expresiones, 

conocimientos y manifestaciones de una comunidad o grupo de actores que acepten 

las anteriores como parte integral de su patrimonio cultural.  

 

El proceso de patrimonialización puede ser rechazado y cancelado, principalmente 

por la concepción de convertir al patrimonio cultural en un recurso monetizado y poner 

en riesgo su salvaguarda.  En estos casos son las disciplinas sociales las que acuñan 

una crítica basada en los efectos colaterales de la patrimonialización, usualmente 

negativos, para el grupo de actores que forman la base territorial del sistema en donde 

se llevó a cabo este procedimiento.  

 

En la investigación cualitativa dentro del ámbito rural, el concepto de patrimonio 

cultural toma diversas vertientes con respecto al significado que tiene para los actores 

del territorio en donde se realiza el estudio. En el horizonte occidental del concepto 

de patrimonio, y las políticas hegemónicas “el término lo usan hasta la saciedad, pero 

el concepto es mucho más limitado, centrándose en los bienes muebles e inmuebles 

del patrimonio histórico y patrimonio natural” (Sánchez–Carretero, 2012, p. 203).  La 

amplitud de la interpretación se establece desde la valoración individual y colectiva 

partiendo de la construcción social de lo que en las experiencias personales y la vida 

cotidiana es entendido en primera instancia como parte fundamental y necesaria del 

buen vivir del actor, en donde prevalece y adjunta una amplitud de lo invaluable del 

territorio.  
 
Además, se tiene que tener en cuenta que puede existir una ausencia o 

desconocimiento del término “patrimonio” en un grupo social rural, en 

correspondencia a la interpretación en el ámbito académico o profesional 

especializado, sin que esto signifique la carencia del proceso en donde prevalece y 

adjunta una amplitud de lo valioso del territorio para los actores. Prats (2005) lo 

reconoce como “patrimonio local” y percibe diversos elementos como las fiestas, 

espacios, construcciones, prácticas, herramientas, elaboración de comida, 

organización social, entre otros.  

 



11 
 

Esta discrepancia en los estudios existentes en torno a la patrimonialización, ha 

funcionado para detectar y establecer la necesidad de realizar una propuesta de 

análisis de carácter etnográfico que contemple las voces de los actores involucrados, 

para así analizar en un primer momento la construcción social de aquellos espacios, 

objetos y representaciones que establezcan una trasnominación con la noción de 

patrimonio cultural localizado. En un segundo momento, describir las redes de 

conexión y dependencias de la organización social con los espacios físicos. El punto 

de partida es el patrimonio arquitectónico local que contiene un precedente intangible 

por la existencia de un proceso de valoración social arraigado a través de tradiciones 

espirituales y lúdicas, sin embargo, el patrimonio local necesita elementos tangibles 

que son necesarios para restaurar, proteger y conservar el patrimonio de manera 

integral. Davallon llama a este posicionamiento “relativismo moderado” o “punto de 

vista antropológico” (2010, p. 42). 

 

Huatlatlauca se encuentra ubicado en la ruta de los estados de Oaxaca y Guerrero, 

al centro del Estado de Puebla, es un municipio rural y forma parte de los 217 que 

conforman el estado. Con un clima seco la mayor parte del año se encuentra rodeado 

por los llanos de Tepexi, el valle de Atlixco y rematado por la depresión de Valsequillo. 

 

De acuerdo con el señor Jorge Aguilar, poblador local, el significado de Huatlatlauca, 

proviene de “cuatla” que significa cabeza, y “tlauh”, que hace semejanza a “brillo”, 

“luz”, “iluminación”, “resplandeciente”, por lo que la traducción “cabezas 

resplandecientes”, sería por mucho la más adecuada. Peñafiel (1978, p. 90), retoma 

los mismos vocablos (cuatlatlauhcan), pero los traduce como “lugar o asiento de la 

tribu cabezas rojas”. 

 

Este municipio ha generado una permanencia innegable dentro del interés de 

especialistas en monumentos históricos, restauradores e historiadores, que se ha 

reflejado en diversos trabajos de investigación, artículos y tesis en niveles de 

licenciatura, maestría y doctorado, así como en proyectos de restauración y 

catalogación por instancias estatales y federales. 

 

Huatlatlauca (ver imagen 1) toma forma a partir del contexto de los pueblos de indios 

del siglo XVI, en donde sin lugar a duda la presencia de las órdenes mendicantes 



12 
 

estableció un común denominador territorial en esta sociedad que ha perdurado cinco 

siglos, referente a la organización y procesos culturales.  Los rastros que enmarcan a 

este pueblo en particular y que genera atención son de manera inicial la presencia de 

su arquitectura y urbanismo, en dónde ambos funcionan como una huella física de un 

pasado lleno de historia y están representados por el Ex Convento de Santa María de 

los Reyes, sus respectivas capillas de barrio y capillas de visita, los cuales conllevan 

una dualidad con las tradiciones hoy presentes, generando convergencia entre lo 

tangible e intangible que ha perdurado a partir de las adaptaciones dadas a través del 

tiempo.  

 

 

Figura 1. Mapa topográfico municipal, escala 1:40,000, Huatlatlauca, México 

Fuente: Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI). 

 



13 
 

Este tema es medular para la investigación, debido a los signos y significados que la 

sociedad designa en su línea temporal y la propia construcción del concepto local de 

patrimonio en la cotidianidad, los cuales se enfrascan en su interpretación y 

percepción del territorio, en donde inciden tres elementos: el espacio construido, el 

ámbito socio - cultural y el paisaje natural.  

 

Para esta tesis doctoral, el término patrimonialización se define como el proceso de 

construcción del discurso patrimonial, el cual se propone analizar en tres momentos 

esenciales. En un primer momento, se examinará el entendimiento geográfico–urbano 

que establece y congrega la estructura territorial a partir del sincretismo constituido 

por las órdenes mendicantes dentro de la organización físico–política comprendida 

por el poblador local. En un segundo momento se identificará la organización social y 

las normas “no oficiales” que establece a manera de hipótesis el anclaje cultural y en 

un tercer momento la apropiación espacial enfocada en la cosmovisión local y el 

animismo paisajístico. Dichos elementos se encuentran ligados entre sí de forma 

intrínseca y se requiere observar de manera particular con la finalidad de comprender 

las múltiples interconexiones que componen el concepto de patrimonio desde la vida 

cotidiana, lo cual establece un modelo constituido y heredado por generaciones, que 

conlleva la salvaguarda o destrucción de la unidad en cuestión, “se trata del modelo 

que no cesa de constituirse y destruirse, y del proceso que no cesa de extenderse, 

interrumpirse y recomenzar” (Deleuze y Guattari, 2016, p. 60). 

 

El problema de la presente tesis doctoral parte de la discrepancia existente entre los 

discursos institucionales y académicos sobre el patrimonio arquitectónico, los cuales 

tienden a privilegiar la valoración de bienes inmuebles y muebles de acuerdo con su 

valor y reconocimiento histórico y artístico, dejando a un lado las percepciones y 

prácticas cotidianas de los actores sociales, en este caso en territorios rurales como 

Santa María de los Reyes Huatlatlauca. En este contexto, la patrimonialización se 

configura como un proceso complejo que inicia con la construcción social, en donde 

se articulan significados, símbolos y prácticas heredadas y resignificadas en la 

cotidianidad.  

 

Este trabajo identifica la necesidad de analizar cómo los habitantes de Huatlatlauca 

construyen, reproducen y transmiten su concepto local de patrimonio en la 



14 
 

cotidianidad a partir de su interacción con el espacio construido, el paisaje natural y 

su organización social, generando proceso de identificación y valoración patrimonial, 

aunque pueden no reconocerse formalmente como “patrimonio”, configurando un 

territorio único para el actor, el cual conlleva a su anclaje.  

 

Se plantea la importancia de la etnografía como recurso de interpretación y 

comprensión de las relaciones entre el territorio y los actores sociales (ver imagen 2), 

con la finalidad de entender de manera integral la valía mutua de la materia y 

materialidad, dado a que se ponderan en los mismos estándares y la misma 

importancia equivalente, otorgándose valor de forma recíproca en función de su 

significado social, simbólico y territorial.   

 

 

Figura 2. Fiesta patronal en el Templo de Santa María de los Reyes Huatlatlauca. 

Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 



15 
 

La pregunta general de investigación es ¿Cómo es el proceso de patrimonialización 

y cómo intervienen los actores sociales en el municipio de Santa María de los Reyes 

Huatlatlauca, Puebla? y ¿Cómo se construye socialmente el concepto de patrimonio 

cultural en Santa María de los Reyes Huatlatlauca, Puebla y de qué manera las 

dinámicas sociales, las tradiciones y la apropiación territorial inciden en los procesos 

de patrimonialización local, en las dimensiones tangibles e intangibles? 

 

La hipótesis es que el proceso de patrimonialización no ha sido analizado de manera 

conjunta, tomando en cuenta las conexiones y dependencias que se enraízan entre 

el patrimonio tangible e intangible, resultando principalmente en propuestas de 

protección, legislación, turismo, planeación y conservación (por nombrar algunas) que 

generan daños colaterales y secuelas permanentes. La comprensión de la 

patrimonialización vista desde el territorio, abarca un gran universo de elementos que 

generaría una aproximación a la realidad de la complejidad del sistema en el que el 

habitante percibe y valora lo que para él es considerado importante y se define en la 

investigación como patrimonio local.  

 

El concepto de patrimonialización abarca entonces una amplitud importante de 

significados, iniciando con la comprensión del ordenamiento territorial–urbano del 

sitio, lo cual conlleva a realizar una aproximación histórica de sucesos que impactan 

de manera directa y ponderan los espacios de poder, se conecta así la concepción 

del paisaje natural y construido, en donde se refleja la cosmogonía del actor y son 

puntos ancla de actividades esenciales en la cotidianidad del sitio, generando 

estructuras sociales fundamentales para la organización y ponderación de los 

diferentes rituales, estableciendo un sistema cíclico y codependiente, con un formato 

establecido con normas no oficiales que se pondría en riesgo en caso de imponer o 

establecer modificaciones importantes sin el total entendimiento de la estructura. Esto 

genera una discusión abierta en la que se plantea que el patrimonio se podría 

conservar de manera eficaz en todas sus vertientes mediante la propia organización 

de sus habitantes. 

 

El objetivo es analizar y comprender el proceso de patrimonialización en el municipio 

de Santa María de los Reyes Huatlatlauca, Puebla, para luego examinar cómo los 

actores sociales patrimonializantes intervienen en dicho proceso; así mismo identificar 



16 
 

en la vida diaria la materialidad encausada a partir del actuar común de los habitantes 

dentro de su territorio por medio de la etnografía, detectando los elementos materiales 

a los que se les añade significado y valor. 

 

Para ello resulta indispensable un procedimiento en 5 componentes: (1) identificar los 

elementos arquitectónicos y del paisaje que han sido seleccionados como patrimonio 

local por la comunidad, así como la cosmogonía cultural, histórica y espacial que 

remanece en la mentalidad del actor y que hace que estos elementos sean 

importantes; (2) analizar las estrategias y acciones implementadas por la sociedad 

para preservar y promover su patrimonio, así como identificar la prevalencia de la 

agencia comunal que mantiene vivo el ciclo del actor y su entorno; (3) examinar las 

condicionantes espaciales que fungen como hito simbólico en donde se desenvuelven 

las prácticas sociales; (4) caracterizar la organización social en posicionamientos y 

estratos no piramidales, identificando de manera puntual los significados y conexiones 

con el entorno patrimonial local; finalmente (5) determinar los principales problemas 

o beneficios relacionados con la identificación y valoración local en comparación con 

las políticas oficiales. 

  

Los resultados de la investigación se encuentran estructurados en seis capítulos. El 

primer capítulo, parte de un análisis del concepto de patrimonio y patrimonialización, 

mostrando un panorama de su evolución y adaptación, que ha permitido construir su 

concepción fundamentada en las complejidades del mundo actual. También se 

analizan los trabajos que contemplan el termino de patrimoniliazación en líneas de 

propuestas oficiales, así como las no oficiales, permitiendo englobar los puntos de 

inflexión y de oportunidad para el trabajo de investigación. 

 

En el segundo capítulo, se propone el marco teórico de la tesis doctoral en donde se 

postulan y definen los conceptos de patrimonio y patrimonialización. Desde la 

perspectiva de los Estudios Críticos del Patrimonio, se configura la noción de 

mentalidad, agencia, materia, materialidad, valoración patrimonial, espacio, actor y 

desarrollo, para que en conjunto establezcan la perspectiva local y se tome como 

principal consideración las voces propias del territorio.  

 



17 
 

En el tercer capítulo, se puntualiza y examina el método etnográfico como herramienta 

para el diseño de instrumentos de recolección de datos de campo, que servirán como 

punto de inflexión en el análisis patrimonial y se explora nuevas perspectivas del 

espacio en donde convergen las representaciones culturales. Se proponen las 

unidades de análisis que sirven de guía para el análisis de datos.  

 

En el cuarto capítulo, se realiza el vaciado de información de entrevistas de audio y 

video a texto, se identifican las unidades de análisis y se definen los principales 

conceptos relacionados con el patrimonio local del habitante, caracterizados por la 

cotidianidad en el ámbito local–cultural. 

 

En el quinto capítulo, se configura la teoría con los significados locales en torno a la 

patrimonialización del paisaje natural y la apropiación arquitectónica encausados por 

los actores y su organización físico–política del territorio, determinados por 

representaciones puntuales dentro de los espacios lúdicos y religiosos. En el sexto 

capítulo, se establecen las conclusiones de trabajo, se presentan las reflexiones 

finales, las aportaciones de la investigación y las áreas de oportunidad para futuras 

investigaciones. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



18 
 

 

Capítulo I. Estado del arte 

 

Figura 3. Claustro del Convento de Santa María Huatlatlauca, Puebla.   
Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).  



19 
 

Las investigaciones con las que se define y reflexiona el estado del arte en el trabajo 

doctoral tienen un común denominador, debido a que todas debaten los discursos 

hegemónicos del patrimonio material e inmaterial, los cuales rigen de manera global 

la conceptualización de los términos de patrimonio, patrimonialización, territorio y 

paisaje. Por lo tanto, se puede entender que las reflexiones y definiciones de este 

apartado son el resultado del análisis del planteamiento internacional o globalizado 

realizado de manera puntual en un área geográfica que contiene características 

únicas y que replica las voces de la sociedad que está siendo afectada o beneficiada 

según se presente el caso. 

 

La base de los textos analizados en esta primera sección toma como referencia el 

concepto de “patrimonio” como punto de partida para situar las posturas de 

investigadoras e investigadores centroamericanos y sudamericanos. En estos 

estudios, la problemática se analiza desde el contexto territorial, las políticas públicas 

y el debate en torno al seccionamiento del patrimonio en categorías materiales e 

inmateriales. Este conflicto se inserta en un sistema multinivel, que va de lo mundial 

a lo local, en el que los distintos actores patrimoniales operan sujetos a legislaciones 

específicas, condicionando así su propio patrimonio en términos de uso y significado.   

 

Se considera fundamental que los estudios cuestionen las definiciones 

institucionalizadas. La apropiación comunitaria del patrimonio no siempre 

corresponde con las categorías teóricas oficiales y el riesgo de uniformar criterios 

desde una “autoridad” internacional puede invisibilizar las manifestaciones culturales 

locales que se resisten a ser conceptualizadas bajo esos términos. A partir de este 

panorama, se infiere que la patrimonialización debe entenderse como un proceso 

social, político y normativo regulado por entes como la UNESCO o el Estado. Se hace 

énfasis en las metodologías y resultados vinculados a la monetización y protección 

de los bienes patrimoniales, al tiempo que se subraya la dicotomía entre lo tangible e 

intangible, así como los efectos colaterales de priorizar uno sobre otro.  

 

Desde una postura arquitectónica de corte etnográfico, se afirma que la fragmentación 

material–inmaterial no sólo resulta limitante, sino también artificial, dado a que el 

significado y valoración patrimonial, así como su uso, poseen una dimensión 

integradora. Su materialidad alberga significados sociales, simbólicos y emocionales. 



20 
 

Como consecuencia, al ignorar esa interdependencia, se producen políticas de 

protección ineficaces y procesos de “despropiación” comunitaria.  

 

Los textos con enfoque antropológico y sociológico formulan una crítica al proceso de 

patrimonialización de territorios específicos, señalando sus efectos sobre las 

comunidades locales. Por otra parte, los estudios desde disciplinas como turismo, 

arquitectura, filosofía y letras, arqueología, geografía y arte, examinan los elementos 

patrimonializados, sus metodologías de intervención y valores, proponiendo ajustes o 

mejoras desde sus perspectivas.  

 

La diversidad disciplinaria es indispensable, pero advierte la falta de una articulación 

mayor entre los enfoques técnicos y sociales. Se ha comprobado que las decisiones 

de protección materiales en el caso de las arquitectónicas o turísticas sin una lectura 

etnográfica previa, generan apropiaciones fallidas y conflictos comunitarios. En 

síntesis, la interdisciplina no debe ser sólo declarativa, sino operativa en la práctica 

de la gestión patrimonial. 

1.1 Antecedentes del concepto de patrimonialización 

Para abordar el concepto de “patrimonio” en los textos revisados, es necesario partir 

de la definición propuesta por la UNESCO, dado a que es un referente constante en 

las investigaciones, la cual se cita en los artículos 1 y 2 de la Convención del 

Patrimonio Mundial de 1972. En ella se establece la creación del Comité del 

Patrimonio Mundial y se definen de manera oficial, los conceptos de patrimonio 

cultural y patrimonio natural, atribuyéndoles la categoría de Valor Universal 

Excepcional.  

 

Este punto de partida institucional resulta fundamental para comprender la visión 

hegemónica que ha permeado las políticas patrimoniales globales. Sin embargo, esta 

definición universal tiende a omitir matices identitarios, locales y simbólicos que no 

siempre se ajustan a las categorías de “monumento” o “conjunto”, limitando la 

posibilidad de valorar formas patrimoniales dinámicas y situadas especialmente en 

contextos rurales. 

 



21 
 

En cuanto a lo inmaterial, es indispensable señalar la publicación de Authenticity and 

Integrity in an African Context (Saouma–Forero, 2001) como antecedente clave. Este 

encuentro celebrado en Great Zimbabwe en 2000, pone en relieve la importancia de 

incluir atributos como los sistemas de gestión patrimonial, las lenguas y otras formas 

de patrimonio intangible en las políticas patrimoniales globales, destacando además 

el papel de las comunidades locales en la gestión sostenible de sus bienes.  

 

Cabe destacar que los sistemas de gestión y las expresiones lingüísticas locales son 

vehículos esenciales de memoria colectiva. Esta reunión es significativa dado a que 

marca un punto de inflexión, aunque su aplicación resulte condicional y desigual 

cuando se genera una mayor importancia por los elementos materiales dentro de los 

mismos estándares de la organización, debido a la promoción, nacionalización y 

turistificación del patrimonio, las cuales se reflejan en las agendas de los estados 

miembros. 

 

La Convención para la Salvaguarda del Patrimonio Cultural Inmaterial en 2003 

formalizó esta dimensión, definiendo al patrimonio intangible como “los usos, 

representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas –junto con los instrumentos, 

objetos, artefactos y espacios culturales que les son inherentes– que las 

comunidades, los grupos y en algunos casos los individuos reconozcan como parte 

integrante de su patrimonio cultural” (UNESCO, 2018, p. 6). Esta convención 

reconoce la transmisión intergeneracional y su adaptación constante al entorno, 

destacando su papel en la diversidad cultural y la creatividad humana.  

 

Destaca el reconocimiento formal del carácter vivo y mutable dentro de la cotidianidad 

del patrimonio intangible, así mismo establece la condición de la transformación la 

cual apertura una ventana de oportunidad para poder analizar al patrimonio material 

de la misma forma, agregando diversas vertientes y elementos que pueden afectar 

de manera directa o indirectamente. Por lo tanto, las prácticas, las narrativas y las 

actividades diarias dotan de sentido y uso a los espacios físicos y la omisión de estos 

registros priva su propio significado. 

 

La metodología de patrimonialización establecida por la UNESCO, es mencionada 

frecuentemente en los textos, pocas veces es sistematizada o problematizada, dado 



22 
 

a que la fundamentación del problema lo establecen directamente en el o los 

resultados obtenidos al efectuar el proceso. Este converge en diez criterios de 

valoración propuestos por el Comité del Patrimonio Mundial, que determinan cuándo 

un bien posee Valor Universal Excepcional. Dichos criterios abarcan desde la 

representación de una obra maestra humana como lo son los centros históricos o 

zonas arqueológicas, hasta paisajes naturales de relevancia ecológica, estética e 

inclusive sumando el producto obtenido, añadiendo también la parte industrial, como 

lo es el “Paisaje de agaves y antiguas instalaciones industriales de Tequila” inscrito 

en 2006 o el “Camino Real de Tierra Adentro” en 2010.  

 

Si bien es cierto, estos criterios permiten evaluar de forma ordenada los bienes 

patrimoniales, pero resulta evidente su origen occidental y el énfasis en la 

monumentalidad y excepcionalidad, los cuales pudiesen dejar fuera de contexto a los 

paisajes cotidianos, las memorias comunitarias y sus organizaciones sociales, que 

podrían no alcanzar este umbral de “lo excepcional” pero resultan fundamentales para 

la identidad local y la conservación del patrimonio construido y natural.  

 

Inicialmente, los criterios se dividieron en dos bloques: criterios I a VI para patrimonio 

cultural y VII a X para patrimonio natural, aunque desde la sexta sesión extraordinaria 

del comité se unificaron. La postulación se realiza a través de los Estados solicitantes, 

quienes deben presentar un formulario de inscripción. Cabe evidenciar que este 

proceso es burocrático y centralizado en el Estado, el cual suele excluir a los actores 

y voces comunitarias, los saberes locales y su organización, mismos que no cuentan 

con los respaldos institucionales para ingresar al sistema patrimonial global, 

provocando una patrimonialización selectiva y políticamente instrumentalizada. 

1.2  Patrimonialización en Centroamérica y Sudamérica 

El tema de patrimonialización se ha enfocado principalmente en aproximaciones 

críticas, mediante las cuales, se ha cuestionado las diversas causalidades en relación 

con conformación del término de patrimonio en una sociedad específica y la manera 

en que comprenden y establecen normas locales que definen la cosmovisión del 

paisaje, la patrimonialización y  el territorio, así también como estas se ven afectadas 

mediante los discursos hegemónicos respecto a la salvaguarda y protección del 



23 
 

mismo.  Como una generalidad particular, en los estudios realizados en América 

Latina, la dualidad indígena y española se connota como punto irruptor en una 

ideología globalizada, homogenizando la complejidad del sistema en sí mismo, 

limitando la perspectiva social local en las propuestas de patrimonialización 

sugeridas. Se resalta dentro del problema a abordar la “re-categorización” del pasado 

indígena, como lo menciona Crespo  

 

A diferencia de otras activaciones patrimoniales llevadas adelante por parte de 

los agentes estatales, la conversión de los restos arqueológicos en patrimonio 

provincial implicó no sólo disputas por la imposición de los sentidos que éstos 

pueden tener para los actores sociales en juego, sino conflictos vinculados 

directamente con la imposición de una determinada categorización. Es decir, 

en los últimos años el pueblo mapuche re-significa y re-enmarca clasificaciones 

hegemónicas, configurando nuevas categorías reivindicativas que disputan y 

reflexionan acerca del control de lo propio y lo ajeno. Pone en duda aquello 

que a los ojos estatales se constituye como algo dado y natural, y negocia con 

la agencia estatal no sólo la adscripción de los bienes del pasado sino también 

la misma facultad de nominarlos y autogestionarlos. (2005, p. 144) 

 

Este posicionamiento implica la generación de conflictos sociales derivados de la 

imposición de esquemas de patrimonialización sin estudios etnográficos previos. 

Crespo (2005) integra un aporte sobre las clasificaciones patrimoniales, así como una 

reflexión acerca del vínculo existente entre  “estado–pueblo originario”, cuya finalidad 

es encontrar una continuidad “natural”  entre el pasado y el presente, lo cual no se 

deduce mediante el planteamiento del canon internacional, planteado inicialmente en 

una dicotomía entre lo “material” e “inmaterial” y su respectiva normativa específica, 

dando como resultado “productos” apartados de su sentido y práctica simbólica y de 

materialidad. Por lo tanto resulta necesario un estudio a profundidad en donde la 

definición de patrimonio inicie desde la misma sociedad.  

 

Autoras como Moreno (2010), Galaz (2019), realizan una exégesis a los discursos, 

conceptualizaciones, mecanismos, dispositivos, actores e instituciones que 

intervienen y determinan que “algo” sea considerado patrimonio. Esto abarca desde 

las legislaciones y las declaratorias, hasta las actividades dirigidas a la 



24 
 

“sensibilización” y “apropiación” de las personas hacia el patrimonio. Todas estas 

acciones de patrimonialización implican la participación de expertos, funcionarios y 

entidades estatales que desarrollan programas, políticas, medidas y herramientas 

destinadas a la preservación del patrimonio.   

 

El proceso de patrimonialización parte entonces del reconocimiento, debido a que no 

es un acto neutral ni técnico, sino una construcción política y cultural que se encuentra 

profundamente enraizada en las relaciones humanas. Por lo tanto esta dinámica lejos 

de ser una simple conservación o proyección de objetos, sitios o prácticas, constituye 

un mecanismo que puede reforzar o desafiar narrativas hegemónicas sobre el 

pasado, el territorio y la identidad, siempre y cuando sea previsto desde la sociedad 

involucrada. 

 

Un elemento importante, tomado en cuenta más allá del énfasis antropológico, es el 

tema que aborda Montenegro (2010) relacionado con la monetización y 

mercantilización, encausada por la patrimonialización. El autor llama “producción de 

singularidad cultural” al orden del mercado contemporáneo a causa de un modelo 

cultural, teniendo un principio de valoración en la defensa y protección de lo 

invaluable, al concebir al patrimonio como una economía cultural. El patrimonio se 

transforma en lo invaluable, en un recurso estratégico para el turismo y el consumo 

simbólico. Mismo que deja de ser un bien común y se convierte en un producto cultural 

gestionado bajo las reglas del “mercado”, lo que reconfigura completamente el sentido 

para las comunidades originarias y los actores locales. 

 

Desde la arquitectura etnográfica, esta lógica sugiere repensar la práctica, desde 

interrogantes como si ¿Se preservan los espacios arquitectónicos para preservar su 

sentir en la comunidad o para convertirlos en atractivos?, ¿Se valora a las 

comunidades para escucharlas o para convertirlas en “decorado”?  

 

Dentro de las críticas diversas al tema en cuestión, es imposible dar la espalda a 

Gnecco (2022), con una definición caótica del término, debido a la apropiación forzada 

realizada por los entes e instituciones gubernamentales patrimoniales como se cita a 

continuación:  

 



25 
 

La patrimonialización es un acto de despojo porque desarraiga los referentes 

de memoria de sus redes tradicionales de relación —los ancestros, por 

ejemplo, son desenterrados y coleccionados, cuando no exhibidos— [... ] 

La patrimonialización también despoja cuando nombra (y posee) de otra 

manera. Nombrar lugares como patrimonio está atrapado en la (re)producción 

de procesos más amplios de fetichización que pretenden borrar las relaciones 

modernas de desposesión. La marca despoja porque nombra y posee de otra 

manera —de la manera patrimonial—. (p. 1) 

 

El posicionamiento de Gnecco, dentro de su trabajo etnográfico con el Qhapaq Ñan, 

la red de caminos andinos o de los incas, va enfocado en el habitante o poblador, 

refiriéndose al estereotipo con el cuál se nombra al sujeto, como “salvaje” o “primitivo”, 

el cual convierte al patrimonio en una materia mercantil. Lo interesante es su postura 

del “tiempo ido” y del “tiempos otros” en un mismo sitio, en donde el primero se 

enmarca en la historia del abandono del sitio a causa de una posible catástrofe, 

reemplazo o migración, mientras que el segundo marca una postura entonada por el 

despojo y la apropiación actual. 

 

El enfoque crítico de Gnecco se suma a las posturas que denuncian los efectos 

profundamente contradictorios de la patrimonialización. Su afirmación instituye al 

proceso de patrimonializar como un “acto de despojo” que inicia con la manera en que 

el patrimonio se institucionaliza, frecuentemente normado por organismos 

gubernamentales y académicos, mismos que culminan con el despojo de los 

referentes culturales en los contextos comunitarios y vivenciales. Al desarraigar los 

significados que ciertos monumentos, espacios, paisajes y prácticas tienen para las 

sociedades, reinsertandolos en lógicas museográficas, turísticas y de archivo, se 

produce una violencia simbólica que es difícil revertir a menos que se realicen 

estudios de mayor profundidad como el propuesto en esta investigación doctoral. 

La patrimonialización institucionalizada, cuando se práctica sin el reconocimiento real 

de las múltiples formas de habitar y significar, se convierte en un proceso de 

desposesión más que de restitución o ponderación del elemento patrimonial. Por otra 

parte, en una postura más optimista, encontramos a los autores chilenos, que de 

manera general en todos los énfasis, comparten textos en un sentido que denota una 

clara pluralidad y representan a su estado como multicultural en una nación pluriétnica 



26 
 

(Ayala, 2014; Ferrada, 2021; Vergara, 2014; Leiva & Díaz, 2019; García, 2013). En 

estos autores chilenos se identifica un proceso abordado desde la antropología, 

etnografía, arqueología, artes, periodismo y sociología, como agentes activos dentro 

de la patrimonialización, teniendo como resultado un proceso en el cual autentifica, 

legítima y patrimonializa la cultura en todos sus ámbitos, utilizando y produciendo para 

ello la autoridad científica iniciado con el análisis de los últimos años a nivel 

internacional y local, y se adentra en la transformación respecto a lo que se identifica 

como patrimonio. Siguiendo con la exploración de los procesos de patrimonialización, 

motivados por conflictos sociales que se relacionan contrarios a los discursos 

hegemónicos del mismo. De esta observación resulta la resignificación de la memoria 

en el paisaje, territorio, la ciudad y la arquitectura.  

 

Ferrada (2021) lo denomina “estallido social”, y se asocia a las demandas colectivas 

iniciadas a partir de 2019, en donde se visualiza el contraste entre los discursos 

elaborados por organizaciones sociales y el estado, el cual contempla dentro de su 

línea de investigación titulada “Claves de nuevos procesos de patrimonialización en 

la ciudad histórica y la arquitectura de Chile”, los movimientos sociales atribuidos a 

conflictos de diversos caracteres, los cuales derivan en fenómenos destructivos de 

carácter sociopolítico para la percepción general, aunque desde la perspectiva de la 

investigación, señala una aguda crítica al sistema de representación de patrimonio, 

donde pretende dar un aporte al patrimonio material (arquitectónico), mediante una 

reflexión sobre la transformación de los significados y valores que emergen en la 

realidad de las ciudades, ya que este proceso encara y contrasta la postura del estado 

e instituciones internacionales y la resignificación a causa de la “emergencia” de la 

ciudad como espacio de negociación de memorias. 

 

Lo valioso de este análisis es la pluralidad de enfoques disciplinarios y la participación 

activa de los actores sociales en su propio territorio, paisajes y patrimonio, debido a 

que reconoce el proceso de patrimonialización no solo como un elemento propio de 

conservación, sino como una continua disputa simbólica, en donde la identidad, la 

memoria y las narrativas actuales se encuentran en pugna por su patrimonio y 

conlleva a una propia legitimación del sujeto. 

 



27 
 

Este tipo de propuestas resultan primordiales, siempre que no se pierda de vista que 

todo proceso de patrimonialización conlleva un riesgo, inclusive el más abierto y 

participativo, dado que el objetivo real es que estas resignificaciones no se sometan 

solamente al plano académico, sino que realmente transformen las estructuras de 

poder y tengan la facultad de redefinir el concepto de patrimonialización. 

 

En otros países latinoamericanos como Argentina y Venezuela se retoma al tema de 

mercantilización y monetización, ahora ligado directamente al tema de turismo, 

analizado por Breilh (2017), Pérez (2017), Cassani (2013), Bustos (2004), Leonardi, 

Elías & Fernández (2020). Es indudable que la mayoría de los autores enfoca la 

problemática del proceso de patrimonialización directa o indirectamente a los efectos 

positivos o negativos de la misma. Resalta la definición de patrimonio inmaterial – 

intangible de elementos específicos como es el caso del tango argentino como lo 

enuncia Fernández (2020) y el de la gastronomía venezolana investigado por Rivas 

(2004), en donde han surgido diversas instituciones y escuelas creadas para su 

preservación, con el fin de marcar una historicidad inspirada en el nacionalismo. Los 

diversos casos de éxito o crítica se observan arraigados al enfoque procesual y 

participativo del estado, así como de la diversidad de expertos y método aplicado en 

el particular proceso. Esta referencia es importante para la investigación doctoral, ya 

que pone pauta en la efectividad de la metodología referenciada en el conjunto de 

sujetos participativos y la integración interdisciplinaria.  

 

La creación de instituciones y escuelas con fines de preservación sugiere a una 

formalización del patrimonio que consolida narrativas nacionalistas que retoman uno 

de tantos significados, pero también excluyen otras memorias y actores. En este 

sentido, se visualiza la patrimonialización como herramienta de legitimación 

nacionalista que se desenvuelve como una herramienta cultural–económica, pero 

también como un proceso de control simbólico dejando a un lado la resignificación, 

en donde la participación del Estado y los expertos técnicos y académicos refuerzan 

la visión metodológica del proceso de patrimonialización, pero desplazan la dimensión 

social y la voz de las comunidades que viven y recrean dichos elementos 

considerados valiosos. 



28 
 

1.3 Europa y África 

La información obtenida para el estado del arte en el punto de vista europeo y 

africano, se ubican en múltiples disciplinas, con un aspecto más centrado a la política 

institucional e internacional de la UNESCO. Hay que tener en cuenta que algunos de 

estos autores han formado parte de dicha organización, han manejado programas del 

estado de donde son originarios y/o han fungido como funcionarios públicos. Es 

indispensable comprender que la política de UNESCO ha sido caracterizada, 

analizada y criticada por diferentes autores a lo largo del estado del arte.  

 

Los artículos revisados en la parte europea, toman un sentido general contrapuesto a 

la actividad realizada en América latina. Resulta evidente la amplia aceptación al 

proceso de “patrimonialización” dentro de diferentes actividades y acciones 

focalizadas de manera particular que denotan la importancia del patrimonio en la 

valoración del territorio y el paisaje por parte de la sociedad.   

 

La caza, estudiada por González (2013) y el arte contemporáneo investigado por 

Gómez (2011) desarrollan y analizan las relaciones procesuales de significación que 

vinculan la noción de patrimonio con el actor, así como conceptos relevantes que 

permiten entender cómo las prácticas culturales, simbólicas y cotidianas son 

reinterpretadas por los actores sociales en función de dinámicas identitarias, políticas 

y territoriales.  

 

Desde una perspectiva etnográfica, la patrimonialización no solo implica la 

conservación o legitimación de ciertos elementos del “pasado”, sino también su 

reconfiguración en contextos específicos, donde el patrimonio se convierte en un 

recurso activo para negociar memorias, construir narrativas colectivas y ejercer 

agencia sobre el presente. Estas relaciones dejan ver que el patrimonio no es una 

entidad estática, sino una construcción social en permanente disputa, atravesada por 

procesos de significación que responden tanto a intereses locales como a discursos 

institucionales. 

 

Aunado a esto, el desarrollo es más equilibrado entre los entes patrimonializadores y 

se analizan los efectos y consecuencias del mencionado proceso en un territorio 



29 
 

particular, del cual destacan textos especializados en paisajes patrimoniales y 

geografía comercial como Porcal–Gonzalo (2019), Corbera (2016), Jover Báez 

(2019), Pérez & Jover (2016), en los cuales se describe de manera metodológica el 

desarrollo de esta complejidad, sumando los aspectos legales – jurídicos, 

arquitectónicos, geográficos e históricos que le competen, asimilado también por el 

Convenio Europeo del Paisaje (CEP) del 2000, como marco para las leyes 

nacionales1. En dichos textos se menciona de manera general la actividad turística, 

su desarrollo e impacto.  

 

Dentro de un tema más especializado en este ámbito el cual refiere a la aplicación del 

patrimonio y la patrimonialización en el desarrollo territorial a través de políticas 

públicas y dispositivos institucionales, particularmente enfocados en la promoción 

turística, infraestructura cultural y equipamientos urbanos como instrumentos para la 

valorización del patrimonio. 

 

Encontramos textos como los de Asensio & Pol, (2012), Martínez, (2007), en los 

cuales Asensio & Pol (2012) menciona la propuesta de “transmitir a los ciudadanos la 

importancia del patrimonio tangible e intangible” por medio del “Museo Nacional del 

Transporte” a través del Ministerio de Fomento Español, por otro lado Martínez (2007) 

refuerza el concepto para tener criterios tanto en la distribución de equipamientos e 

infraestructura, así como elementos de promoción turística, con la finalidad de la 

producción y yacimiento de empleos, dentro de la primicia de revalorización del 

territorio y patrimonio como objeto de políticas públicas y privadas de carácter social, 

económico y cultural. Se aborda una dimensión clave de la patrimonialización: su 

instrumentalización institucional con fines culturales, económicos y sociales. Se 

evidencia como el patrimonio, lejos de ser sólo una noción ligada a la memoria o la 

identidad, se convierte en un recurso estratégico dentro de las políticas públicas. 

 

En términos etnográficos, este tipo de textos son valiosos porque muestran la manera 

en que el patrimonio es activado desde las esferas de poder, es decir, por el Estado 

o los entes institucionales, lo cual contrasta con los procesos patrimoniales que 

 
1 El consejo Europeo consta de 45 países miembros los cuales han ratificado el Convenio Europeo del 
Paisaje (CEP). https://www.coe.int/es/web/about-us/our-member-states 



30 
 

emergen desde lo local o comunitario. La relación entre patrimonio y territorio se 

presenta como una construcción planificada que puede generar beneficios, pero 

también corre el riesgo de instrumentalizar identidades y memorias si no se vincula 

con la participación efectiva de los actores sociales involucrados. 

 

Una propuesta interesante es la que investiga González (2016) con la 

patrimonialización de la memoria histórica (en el caso catalán), en donde basado en 

la teorización de “lieux de mémoire” del historiador francés Pierre Nora, analiza cómo 

determinados espacios, monumentos y prácticas conmemorativas se convierten en 

anclajes simbólicos de la memoria colectiva. Estos “lugares de memoria” no solo 

remiten al pasado, sino que son activados en el presente con fines identitarios y 

políticos, revelando cómo la patrimonialización opera también como un proceso de 

selección y oficialización de narrativas históricas. En Europa por ejemplo, se llevó a 

cabo la puesta en valor patrimonial de los lugares de “memoria” como los de la primera 

y segunda guerra mundial y el holocausto, creando así un modelo teórico que 

entrelaza el patrimonio con la práctica turística. 

 

Condevaux, Diament-Tran & Gravari-Barbas (2016) ponen sobre la mesa la expresión 

“prosumption”, una contracción de production y consumption de A. Toffler, en donde 

el tema del turismo toma un giro post moderno, el actor se convierte en creador de 

productos, ambientados en el contexto digital de las redes sociales. Se enmarca la 

oposición entre lugares ordinarios y extraordinarios, así como la “des diferenciación” 

entre lo turístico y lo que no, dependiendo ya sea de los lugares o en las prácticas, 

examinando en torno a este universo, el papel que desempeñan los diversos actores 

que no están inmersos en el ámbito directo. Desde una perspectiva etnográfica, esto 

invita a observar como las experiencias turísticas, mediadas por la tecnología, 

generan nuevas territorialidades simbólicas y cómo los actores no institucionales 

como usuarios y comunidades digitales influyen en la creación y difusión de sentidos 

patrimoniales, muchas veces al margen de las estructuras formales de la 

patrimonialización. 

 

Se cierra esta revisión con un punto fundamental dentro del tema de investigación 

que se aborda desde este trabajo doctoral, lo cual es la definición del “patrimonio”. 

Dormaels (2011) lo conceptualiza como “una hermenéutica del patrimonio”, bajo la 



31 
 

cual el término gira como una construcción social. Dormaels sugiere contradicciones 

entre las diversas definiciones dependiendo del ámbito en que se analicen, dando 

pauta para relacionar y elaborar una definición propia desde una reflexión 

epistemológica. Por lo tanto, se entiende que la patrimonialización del territorio es un 

proceso socio espacial mediante el cual las comunidades rurales resignifican sus 

prácticas, paisajes y memorias históricas, activándolos como recursos identitarios en 

un contexto de constante transformación. No se trata únicamente de conservar 

objetos o espacio, sino de una construcción colectiva en la que el patrimonio deja de 

ser estático y se vuelve un instrumento activo de agencia local.  

 

A partir de este enfoque, el patrimonio se convierte en un instrumento que desarrolla 

y activa el capital cultural y humano de las comunidades. Desde una perspectiva 

territorial y etnográfica, se entiende como un entramado vivo de prácticas, 

significados, saberes y relaciones que las comunidades construyen, heredan y 

actualizan colectivamente dentro de un espacio o territorio determinado el cual se 

modifica a consecuencia del efecto antrópico. En este sentido, el patrimonio no es un 

fin en sí mismo, sino una construcción social en constante mutación. 

 

En este marco, el paisaje no es solo un escenario sino una expresión viva de 

relaciones simbólicas, productivas y afectivas que dan forma al territorio. El paisaje 

se convierte en la cosmogonía compuesta por el efecto antrópico y la naturaleza. De 

esta manera el territorio patrimonializado aparece como un campo de disputa, pero 

también un espacio donde confluyen saberes tradicionales, poderes locales y arraigo 

cultural afectado colateralmente por entes externos que ponen en duda o imponen 

desde afuera su propia política cultural. 

1.4 La patrimonialización en México 

 

Dentro de los textos recabados para el estado del arte en la perspectiva nacional, se 

encuentra un contexto más amplio que el abordado con los autores Centro y 

Sudamericanos. Mientras en estos últimos predomina una visión crítica centrada en 

la pluralidad cultural, las tensiones con el Estado y los procesos sociales vinculados 

a la patrimonialización, en el caso nacional destaca una atención particular al 



32 
 

componente de materia y a la noción de materialidad como eje fundamental en la 

construcción del patrimonio. Este enfoque no solo refiere a los objetos tangibles, 

monumentos o manifestaciones físicas, sino también incorpora la materialidad 

simbólica, entendida como el conjunto de significados, y apropiaciones que se tejen 

alrededor de los elementos patrimoniales.  

 

La diferencia metodológica y teórica de los investigadores mexicanos respecto a los 

enfoques de otras regiones latinoamericanas permite ampliar el análisis y reconocer 

que la patrimonialización, lejos de ser un proceso lineal o neutro, es siempre una 

construcción y deconstrucción constante, dependiente de las dinámicas sociales, con 

disputas simbólicas propias y con afectaciones o beneficios dependientes de los 

marcos institucionales. Se analizó un total de 16 artículos, 8 tesis de licenciatura, 

maestría y doctorado con el concepto de patrimonialización resaltado en el título y 7 

tesis referentes al municipio de Santa María Huatlatlauca, Puebla. 
 
Dentro de la misma estructura, se encontraron similitudes con relación al término de 

patrimonialización definido como un “proceso” y respecto a la identificación y 

valorización de un elemento de carácter cultural, así mismo, la representación y 

determinación de patrimonio: material e inmaterial, expresado en los textos de los 

autores centroamericanos y sudamericanos. Se aborda la patrimonialización no como 

un proceso fijo o una condición inherente al bien cultural, sino como un proceso 

dinámico que implica múltiples dimensiones: identificación, valorización, 

representación y significado.  

 

En el horizonte mexicano se evidencia una perspectiva amplia e integral del 

fenómeno, que reconoce tanto el carácter material como inmaterial del patrimonio, 

aunque queda como reto establecer una amplitud del sistema más allá de una 

definición acotada en una u otra (tangible o intangible), destaca un punto de partida 

del tema o problema de los autores mexicanos, ya que se aborda desde el inicio de 

la declaratoria de patrimonio mundial (material o inmaterial) hecha por la UNESCO, 

del territorio mencionado, así como los actores involucrados, de dependencias, 

instituciones y gobierno. 



33 
 

1.4.1 Artículos científicos 

La patrimonialización al ser impulsada desde estructuras oficiales puede adquirir un 

carácter normativo que determina qué se valora y bajo qué criterios. Si bien este punto 

de partida otorga legitimidad internacional, también puede quitarle valor a las 

dinámicas locales que radican en la cotidianidad y que de manera inicial daban o dan 

sentido al bien patrimonial.  

 
El posicionamiento dentro de la preservación y conservación del patrimonio material, 

se convierte en una vertiente indiscutible dentro del tema de patrimonialización, así 

como sus efectos positivos dentro de la configuración propia de la ciudad, Ramírez, 

(2020), Ramírez & Herrera (2020), Ramírez & López (2017), encaminado a un 

proceso legítimo de salvaguarda en materia arquitectónica, urbanística y social, 

tomando en cuenta cómo confluyen y se ligan el elemento material inmueble, con las 

diversas perspectivas, como lo pueden ser: económica y social, que resulta relevante 

en el territorio en cuestión.  

 

La dimensión material del patrimonio adquiere una centralidad incuestionable dentro 

del proceso de patrimonialización, particularmente en contextos urbanos. Los autores 

reconocen que la preservación y conservación del patrimonio inmueble no sólo 

responde a una lógica de salvaguarda arquitectónica, sino que se proyecta como una 

estrategia de intervención simbólica en el paisaje y el territorio local. La cual contiene 

representaciones y expresiones que se adhieren de manera natural al espacio 

construido y agregan valor adicional debido a la cotidianidad y uso. El análisis de los 

autores se enfoca no solamente al aspecto patrimonial, se deja sentado en sus 

reflexiones el impacto a nivel económico, social y cultural que por ejemplo, desde la 

perspectiva turística repercute en la población y la infraestructura de la localidad 

analizada.  

 

Una vertiente interesante es la interacción entre lo tangible e intangible, tal como lo 

plantean Ramírez & Herrera (2020), analizando el “diálogo” entre arquitectura y 

música, enfatizando el elemento de apropiación del espacio como una clave para la 

conservación del inmueble, así mismo retomando el impacto cultural y económico.  

 



34 
 

Por otro lado, retomando el enfoque antropológico, Martinez (2015), Aguirre & Gilabert 

& Salazar (2021), Sevilla (2017), Osorio & Serrano & Palmas (2018), Villaseñor & 

Zolla (2012), aluden a temas relacionados con el patrimonio intangible, refleja al autor 

cuestionando la patrimonialización dentro de una balanza que denota profundas 

contradicciones entre lo que se propone desde lo teórico y lo que se desarrolla en lo 

práctico, generalmente en entornos comunitarios rurales, a causa de la interacción 

social que se “desea” que exista dentro del proceso y la patente imposición a la 

tendencia comercial, el cual se verifica como tenso y conflictivo.  

 

En síntesis, estos estudios evidencian que la patrimonialización no puede entenderse 

únicamente como una herramienta de conservación o desarrollo económico, sino 

también como un proceso político. Existe una latente tensión entre lo tangible e 

intangible, lo comunitario y lo institucional, lo simbólico y lo comercial, lo cual revela 

una constante disputa por el sentido y el uso del “patrimonio”. En los territorios rurales 

esta disputa resulta evidente, debido a que los ideales teóricos (académicos) de 

manera frecuente colisionan con las realidades locales. 

 

Autores como Zúñiga (2020), Rebollo (2017) y Hernández (2011), quienes se 

desenvuelven con un enfoque desde la antropología social, revelan un panorama más 

“alentador” al lector, en donde se visualiza la noción de patrimonio cultural como un 

dispositivo de interés mundial, así como un elemento importante y de competencia 

política, económica, académica y social. Cabe resaltar que se tiene en consideración 

la constante mutación del patrimonio propuesta por Rebollo (2017) que cita a Nivón 

& Rosas (2010) para concretar su afirmación: 

 

el patrimonio no es estático, porque se involucra en la manera de comprender 

la sensibilidad en un momento, la influencia política de un determinado grupo 

social y las tensiones sociales de un periodo. (p. 24) 

 

Otros autores como Osorio (2013), Zúñiga (2016), Aldaz (2020), Hernández (2020), 

Ojeda (2015), se enfocan directamente al planteamiento de lo patrimonial encausado 

a lo turístico, mediante el proceso de patrimonialización y su posterior 

mercantilización, por un lado Osorio nos propone la activación mediante dicho 

proceso, cuando cita textualmente: 



35 
 

 

De ahí que el patrimonio intangible seguirá vivo en la medida en que se 

patrimonialice, en el momento exacto que inicie o continúe con el proceso de 

la patrimonialización, mismo que permite apropiación, activación, gestión y 

renovación de patrimonios, donde lo ideal es que cada comunidad tenga el 

derecho de decidir qué constituye su patrimonio, aunque en la práctica lo que 

suele suceder es que esa determinación proviene de imposiciones externas. 

(2013, p.1) 

 

El turismo se aborda desde la perspectiva antropológica, destacando dos factores que 

ejerce sobre el patrimonio: 

 

1.- Que el turismo estimula procesos que re-significan, recontextualizan y 

otorgan nuevos valores y usos a diversos bienes y prácticas culturales, algunos 

de los cuales han transitado previamente por proceso de patrimonialización. 

Todo ello, con el fin de otorgar un mayor valor y relevancia a dichos bienes y 

prácticas como recursos y atractivos en el ámbito del turismo. Lo que conlleva 

afirmar que el turismo es un poderoso mediador en la producción de 

significados [...] 

2.- El protagonismo que el patrimonio cultural ha adquirido en el ámbito 

sociopolítico, económico y en el de las políticas públicas globales, al ser visto 

como un recurso explotable. (Zúñiga, 2016, p. 10) 

 

Por lo tanto, Zúñiga (2016), Aldaz (2020), Hernández (2020) y Osorio (2013) tienen 

como objetivo principal evidenciar y analizar los cambios de la dinámica territorial 

asociada con la patrimonialización dentro de objetivos particulares como: configurar 

una semblanza histórica del elemento y generar una contextualización social, cultural, 

institucional y económica del mismo.  

 

En estos textos destaca la valiosa aportación desde la antropología social que 

abordan la patrimonialización como un proceso mutable y socialmente construido, la 

reflexión principal tiende a idealizar el papel de las comunidades sin problematizar a 

fondo los mecanismos de exclusión o imposición institucional o del Estado, que 

también atraviesan dichos procesos 



36 
 

 

Estos autores analizan el vínculo entre patrimonialización y turismo, y como el 

segundo resignifica y mercantiliza las prácticas culturales, quedando pendiente un 

análisis más crítico sobre los impactos concretos de esta transformación, 

especialmente en contextos locales vulnerables como lo es el rural. La tensión entre 

apropiación comunitaria y explotación económica aparece nombrada, aunque no 

completamente desarrollada desde una perspectiva etnográfica–arquitectónica. En 

este sentido, se define al patrimonio cultural, como una construcción de la sociedad, 

la cual crea formas de gestionar, de vivir, de negociar, de convivir y de resignificación 

donde se generan discursos por los sujetos involucrados, de aquellos bienes 

patrimonializados. También se enfatiza el papel de las políticas públicas y programas 

desarrollados por instituciones nacionales, respecto a la puesta en valor y gestión, en 

el caso de la gastronomía mexicana.  

 

Las propuestas antropológicas subrayan que el patrimonio cultural no puede 

entenderse como un conjunto de objetos inmutables, sino como una construcción 

social que en paralelo conlleva tensiones, intereses y negociaciones. Este enfoque es 

clave para repensar las formas de gestión cultural desde una noción más inclusiva, 

en donde el papel del actor, sus emociones y sus memorias retomen un lugar central. 

 

El texto de Osorio, Serrano & Palmas (2018), presenta un estudio sobre la producción 

del queso añejo en el municipio de Zacazonapan, Estado de México, con 150 años 

de historia. Consiste en el análisis de riesgo de continuidad de dicha elaboración, así 

como el desarrollo de la propuesta de patrimonialización, con el fin de regenerar la 

producción de queso como costumbre y tradición local, en vías de la mejora 

económica. Se plantea una “ruta del queso añejo” y se analiza su viabilidad. La 

propuesta de preservar una tradición culinaria revela dos panoramas, el primero es la 

intención de inserción de dinámicas turísticas y mercantiles que pueden transformar 

de manera profunda los significados y valores del producto, esto dependiendo de la 

metodología y proceso en el que se ha estudiado. Aunque sea justificado en términos 

de salvaguarda, puede implicar el despojo simbólico de los conocimientos 

tradicionales de la elaboración del producto debido a que se tendría que adaptar a las 

demandas externas, más que preservando sus formas originales de producción.  

 



37 
 

El segundo panorama conlleva analizar la viabilidad económica del proyecto, debido 

a que resultaría esencial analizar quienes deciden que se “patrimonializa”, con qué 

criterios y para quién, pudiendo desplazar las motivaciones y sentidos propios de las 

comunidades. De esta manera queda expuesto como una decisión importante el 

preservar sin el significado original o entender que un elemento patrimonial tiene 

también un principio y un final.  

1.4.2 Tesis de posgrado 

La búsqueda de tesis se enfocó en temas que tienen dentro de su título el concepto 

de “patrimonialización” debido a que constituyen un análisis del territorio, la sociedad 

y el paisaje, de acuerdo a lo analizado hasta el momento. De manera implícita, los 

textos enfocados a la restauración y conservación de bienes históricos, ya sean 

muebles o inmuebles, describen el proceso de apropiación patrimonial, desde un 

enfoque artístico, histórico, gubernamental, social o constructivo por nombrar algunos. 

Lo cual sugiere una diversidad de perspectivas tangibles en donde se consideraría 

importante ampliar el análisis al papel de los actores que definen que se patrimonializa 

y con qué fines. En este sentido, resulta primordial no solo analizar los objetos 

patrimoniales, sino a los discursos y mecanismos que legitiman su inclusión en un 

marco de valor cultural y a las exclusiones que ello implica. 

 

Tal es el caso de Ojeda (2015), el cual presenta la investigación sobre Las ex 

haciendas de San Nicolás de Esquiros y Santa María del Refugio. De la solidez de la 

piedra a la fluidez del agua, en donde a partir del movimiento agrario, las comunidades 

de estudio se apropiaron del espacio de los cascos de las haciendas y de esta manera 

constituyeron y cimbraron su comunidad. La autora realiza un recorrido histórico, 

concentrándose en reconfigurar su construcción, en el entorno social, abordando 

también el impacto del sistema económico capitalista en la ruralidad y comunidad, 

incluyendo su patrimonio. El objetivo es demostrar y discutir la apropiación del espacio 

y de lo patrimonial para significar la valoración física y simbólica. Como indica: 

 

Se ha logrado aportar conocimiento en torno a la valoración y 

patrimonialización que pertenece a las comunidades humanas, 

independientemente de cualquier valoración institucional. (Ojeda, 2015, p. 5) 



38 
 

 

El apartado presenta un esfuerzo valioso por sistematizar la producción académica 

nacional sobre patrimonialización, destacando tanto la diversidad temática como los 

enfoques metodológicos empleados. No obstante, se advierte una tendencia general 

a describir los procesos sin profundizar suficientemente en sus implicaciones políticas 

y conflictos sociales, debido a que se aísla la problemática planteada. Se observa 

también un rol más establecido y autoritario del Estado y de las instituciones como 

agentes “normalizadores” del sentido patrimonial. 

 

Mendoza (2018) hace un planteamiento interesante, el cual forma parte de su 

investigación “Xantolo: Patrimonialización y salvaguardia en red”, tesis para obtener 

el grado de maestro en estudios políticos y sociales por la UNAM, infiere la 

configuración y reconfiguración de una red de patrimonialización, en donde se 

entrelazan los actores que dan interés y significados, creando nodos e 

interconexiones, en las cuales fluye los valores con mayor o menor importancia hacia 

el elemento patrimonial. Lo cual se podría pensar como un sistema complejo, como 

el planteado por García,  

 

Los sistemas complejos consisten en el conjunto de elementos más relevantes 

que concurren a determinar una situación previamente problematizada (el 

problema), con sus factores constitutivos, sus interrelaciones y sus 

interacciones con la realidad exterior. (2006, p. 45)  

  

Es preciso entender que dentro de la red patrimonial la valoración no se impone de 

forma homogénea, sino que circula con mayor o menor fuerza dependiendo de los 

vínculos y jerarquías entre los entes o actores involucrados, los cuales solo adquieren 

sentido al ser interpretados dentro de un contexto social y político. Esta visión refuerza 

la necesidad de superar las lecturas estáticas por lo que patrimonializar implica la 

disputa y negociación de intereses, significados que establecen relaciones de poder, 

por lo que dejaría de ser un proceso neutral.  

 

Mendoza (2018) en torno a la “patrimonialización en red”, enuncia al rizoma propuesto 

por Deleuze y Guattari (2016), el cual se entiende como un espacio de 

comunicaciones transversales, intercambiables, múltiples y que no cuentan con un 



39 
 

centro; “se trata del modelo que no cesa de constituirse y destruirse, y del proceso 

que no cesa de extenderse, interrumpirse y recomenzar (Deleuze y Guattari, 2016). 

En este sentido y en términos de patrimonio Mendoza menciona: 

 

…si una práctica cultural pierde significación por la interrupción del flujo de 

ciertos agentes, es posible que se generen nuevas significaciones e 

interconexiones de dichos significados; a partir de esto, es posible comprender 

las rupturas generacionales con la tradición, en donde las generaciones más 

jóvenes generan nuevas redes y conexiones bajo nuevos significados y 

valores. (2018, p. 37)  

 

El estudio de Mendoza constituye un aporte conceptual que amplía el horizonte 

analítico de la patrimonialización, siempre que se acompañe de una mirada crítica 

sobre quiénes participan, cómo y desde dónde en la creación de nuevas valoraciones 

y sentidos patrimoniales. Al entender al patrimonio como una red en constante 

transformación, donde los significados no se pierden, sino que se reconfiguran, se 

reconoce el papel activo de las nuevas generaciones en la construcción de sentidos, 

así también se amplía el horizonte sobre cómo se realiza esta transmisión 

intergeneracional que podría acompañarse con una mirada crítica sobre quiénes 

participan, cómo y desde dónde. 

 

Además de estas propuestas, se presentan ideas como “patrimonio líquido”, 

concebido desde la idea de fluidez, planteada por Bauman (2004), en donde el 

patrimonio es dinámico y cambiante, así como atemporal, ligado con los procesos de 

conflicto. Se retoman conceptos acerca de la sociedad-red de Castells, “formada por 

configuraciones concretas de redes globales, nacionales y locales en un espacio 

multidimensional de interacción social” (2009, p. 44). Dentro de la idea de 

organización en donde el poder transita en redes y se establecen relaciones, se 

retoma a Foucault, en su afirmación de que “el poder (desde los agentes) tiene que 

ser analizado como algo que circula, o más bien, como algo que no funciona sino en 

cadena” (1979, p. 144).  

 

Resulta interesante el análisis planteado por Mendoza, (2018), ya que esta “red” 

otorga la oportunidad de reflexionar en cuestión de los agentes que participan y al 



40 
 

mismo tiempo entender las conexiones que existen entre los mismos. Esta postura se 

asimila a lo producido por Barraza (2019), en donde concibe al patrimonio como el 

producto de un “proceso social”, lo cual “no solo es, sino se produce constantemente”, 

así como los agentes que se construyen a través de relaciones de poder, mediaciones 

y prácticas al objeto patrimonial.  

1.4.3 Estudios previos sobre Santa María de los Reyes Huatlatlauca 

Se realizó una revisión exhaustiva sobre los trabajos de tesis del sitio en cuestión. 

Cabe resaltar que el municipio, a pesar de ser un territorio alejado de la capital y con 

una población relativamente pequeña, cuenta con elementos patrimoniales vastos en 

cuestión cultural y natural, teniendo un pasado prehispánico y franciscano, llegando 

hasta un presente equiparado en una parte por el arraigo y en otra por la modernidad. 

Desde la perspectiva arquitectónica, se desarrolla un análisis interesante en el trabajo 

de Torres (2008), quien plantea dos propuestas. La primera, expuesta en su tesis de 

licenciatura, se enfoca a la arquitectura religiosa, destacando no solo su 

funcionalidad, sino también el deseo intrínseco de alcanzar la belleza, refiriéndose 

así, a las posibles satisfacciones que dicha arquitectura genera tanto en el plano físico 

como en el psicológico, con el objetivo de caracterizar su importancia.  

 

Recalca, por un lado, la lejanía y desconocimiento de esta zona, describiéndola como 

“inhóspita” y de acceso ajetreado. Realiza un análisis de la geografía, así como de la 

conformación urbana, haciendo una revisión de su traza en dos etapas: la histórica, 

creada a partir de la fundación Franciscana y la moderna, adaptada a los cambios 

socio urbanos. Posteriormente, hace la evaluación de la arquitectura del Ex Convento 

y de 4 capillas de barrio de la cabecera municipal, en cuanto a estilo, iconografía y 

simbología plasmada tanto en sus elementos decorativos como en la pintura mural. 

Es importante mencionar el mestizaje y su influencia en estos elementos, como lo 

menciona citando a Benito Artigas: 

 

Junto al primoroso alfiz de la singular fachada de Huatlatlauca, Puebla, extraña 

porque interpreta a su manera los cánones formales cultos acostumbrados, en 

una versión de corte popular en la que aflojar de manera afortunada el 

horizonte tradicional de los lugareños, aparecen varias flores en vertical 



41 
 

esculpidas con formas a la manera tradicional mesoamericana, alguna con 

enormes pistilos, en nada europeas, si acaso solamente en su disposición 

como hilera de medallones o perlas isabelinas. Son flores semejantes a las que 

adornan el basemento de la excultura de Xhichipilli, del Museo Nacional de 

Antropología, tal y como lo presenta Reyes Valerio. (Torres, 2008, p. 59) 

 

Torres (2008) afirma que el convento fue dado a conocer en 1963 por Jorge Guarría 

Lacroix y Constantino Reyes–Valerio para ser reconocido por el INAH como 

monumento histórico, y su primer levantamiento se hizo hacia 1964. Posteriormente, 

en su trabajo de maestría, Torres (2012), hace énfasis en los estudios que se han 

realizado sobre arquitectura y urbanismo virreinal de los grandes asentamientos 

humanos, dejando atrás a los de menor escala, como es el caso de los pueblos de 

indios.  

 

La observación respecto a la exclusión sistemática de los pueblos de indios en los 

estudios sobre arquitectura y urbanismo virreinal permite comprender dinámicas 

desiguales que también atraviesan los procesos de patrimonialización. En este 

sentido, Huatlatlauca representa un caso paradigmático. Se trata de un asentamiento 

que, pese a su relevancia histórica y social como parte del entramado histórico, ha 

sido marginado de las narrativas patrimoniales dominantes que privilegian los grandes 

centros urbanos y conventuales. Desde una perspectiva etnográfica, esta omisión no 

solo revela vacíos en la documentación académica, sino que también da cuenta de 

los modos en que ciertas memorias y materialidades son jerarquizadas y 

deslegitimadas dentro del aparato institucional del patrimonio.  

 

Al señalar la ausencia de estudios en espacios como Huatlatlauca, no sólo interpela 

a la historiografía oficial, sino que invita a repensar el patrimonio como un campo de 

disputa simbólica, donde lo que se valora, protege y difunde responde también a 

intereses políticos, sociales y académicos específicos.  

 

Torres (2012) realiza un recorrido que va de lo general a lo particular, en torno a lo 

histórico, social y natural. De la geografía histórica, destaca su importancia con 

relación al elemento arquitectónico, debido a las características físicas como lo son: 

el asoleamiento, la vegetación, el suelo, etc., y cómo influyen en la conservación 



42 
 

material. Dentro de la parte urbana, analiza a través de una hipótesis, las posibles 

etapas de crecimiento de la población, además utiliza el método comparativo en 

cuanto a la conformación de las poblaciones aledañas, que en el inicio de la 

organización por las órdenes mendicantes, pertenecían al mismo territorio.  

 

En la parte arquitectónica, se examinan los estilos y géneros presentes, así como sus 

diferencias en cuanto a necesidades funcionales y espaciales; además, se 

caracterizan sus elementos y sistemas constructivos, abordándolos desde una 

perspectiva regional. Este trabajo constituye una aproximación integral al 

entendimiento del territorio, en la que convergen las dimensiones histórica, social, 

paisajística y espacial. La propuesta metodológica de ir de lo general a lo particular 

permite no solo una lectura técnica de lo arquitectónico, sino una comprensión de los 

elementos que la configuran. Se entiende que la preservación de estos va ligada a la 

continuidad de las tradiciones de los pobladores, las cuales forman parte de su vida 

diaria, debido a que la descripción no se limita al espacio físico (urbano 

arquitectónico), sino que propone hipótesis sobre el crecimiento poblacional y realiza 

comparaciones territoriales que evidencian cómo las dinámicas de las órdenes 

mendicantes moldearon las estructuras vigentes, tanto de organización del territorio 

como las sociales.  

 

El trabajo de Rosquillas (1984), construye por vez primera una microhistoria escrita 

de la época prehispánica de Huatlatlauca. La autora realiza en su tesis de licenciatura 

un análisis de las zonas aledañas donde sí existe una historia documentada, para ir 

descifrando los inicios de la “Huatlatlauca prehispánica”. La base del documento es 

el asentamiento Chichimeca–Tolteca del siglo XIII en la parte central de lo que hoy es 

el territorio nacional, delineando las fronteras de dichos grupos humanos, hasta la 

conquista y dominio mexica de la zona.  

 

Dentro de dichos asentamientos se propone una escala de la influencia Chichimeca 

en este territorio, por otro lado, la cercanía con Tepexi (hoy municipio de Tepexi de 

Rodríguez) y Tehuacán, con influencia Popoloca. El pasado prehispánico de 

Huatlatlauca se sintetiza de la siguiente manera: 

 



43 
 

La historia prehispánica de esta región es en realidad poco conocida y no hay 

una crónica concreta, se le relaciona sin embargo con la historia de 

Cuautinchan, Tepexi y Totimehuacan, ya que estos fueron sitios próximos de 

gran importancia antes (y aún después) de la llegada de los españoles. Lo que 

a grandes rasgos se puede decir de la época prehispánica en esta región es 

que llegaron a ellos los popolocas históricos (o protopopolocas) que tenían 

ligas con los olmecas históricos. Torres (2012, p. 12) 

 

En el caso de la investigación de maestría, Rosquillas (2007), se enfoca a la época y 

organización virreinal, teniendo en cuenta tanto al mencionado Huatlatlauca como 

Huehuetlan (municipio colindante), iniciando por la localización geográfica, para 

después describir de manera cronológica desde los primeros años de la conquista, 

pasando por la encomienda de cada territorio, hasta llegar al corregimiento; así mismo 

se enfatiza la evangelización y la apropiación de la tierra por los principales 

protagonistas: particulares, órdenes religiosas y funcionarios.  

 

Esta estrategia no solo responde a una necesidad metodológica, sino que revela una 

sensibilidad hacia los silencios de la historia oficial y hacia la posibilidad de reconstruir 

el pasado desde márgenes documentales. Así mismo permite comprender este 

territorio no como un vacío histórico, sino como un nodo articulado a dinámicas 

regionales más amplias.  

 

En este sentido, este trabajo puede entenderse como una forma de etnografía 

histórica, en la medida en que busca reconstruir formas de vida, relaciones 

territoriales y procesos de ocupación desde la fragmentariedad de las fuentes y 

mediante un ejercicio interpretativo riguroso. Evidencia también cómo se 

reconfiguraron los modos de habitar y gobernar el espacio tras la conquista, debido a 

que se profundiza en los procesos de reorganización territorial y apropiación de la 

tierra. 

 

Por lo tanto, el territorio, la cultura, el paisaje y la sociedad deben entenderse como 

dimensiones interrelacionadas que participan activamente en los procesos de 

reorganización y transformación histórica. Lejos de ser entidades aisladas, estas 

categorías se entrelazan en una dinámica compleja donde las mutaciones territoriales 



44 
 

no solo responden a factores externos como la conquista o la evangelización, sino 

también a los saberes, resistencias y adaptaciones de las comunidades que las 

habitan. 

 

Así, la configuración del espacio no puede disociarse de las prácticas culturales ni de 

las memorias sociales que le otorgan sentido y permanencia. Olmedo (2012) dedica 

tres páginas al Ex Convento (aunque se menciona en repetidas ocasiones en el texto), 

teniendo como dato interesante, la toma de la administración Agustina en 1570, así 

como los personajes importantes dentro de la iconografía como Andrea Queatiebras, 

y el Agustino Jadoco (Jestus Vandicke), él asegura que la ejecución de sus 

respectivas pinturas, fueron después de la muerte de los retratados, por lo que las 

fecha a finales de la década de los setenta (de 1500). Así mismo, considera a 

Huatlatlauca como uno de los últimos grandes proyectos agustinos en términos de 

arte, relacionados con pintura mural del siglo XVI que se conservan en la actualidad. 

Realiza un análisis de los siguientes elementos arquitectónicos: portería, sala de 

profundis, claustro bajo y alto. 

 

En el caso de Vega (2011) destaca a la arquitectura virreinal con un valor intrínseco 

en lo estético, técnico y simbólico. Hace énfasis del Templo de Jerusalén como 

arquetipo como base de las construcciones históricas y religiosas del mundo cristiano, 

y destaca su investigación como un “todo”, en donde la arquitectura, la pintura y la 

escultura se representarán y expresarán en una sola lectura (retomado de la idea de 

Pablo Chico Ponce de León, citado por Terán, 1998, p. 90). Es decir, estas 

expresiones materiales no se entienden por separado, sino como un sistema 

simbólico integrado, en donde cada elemento comunica significados. Por lo tanto, la 

arquitectura no sólo sirve como contenedor funcional, sino como un lenguaje en sí 

mismo que participa activamente en la construcción y transmisión de un mensaje 

sagrado y civilizatorio.  

 

Estas manifestaciones fueron apropiadas, resignificadas y adaptadas por las 

poblaciones indígenas, inclusive también pudieron ser resistidas, generando una 

dimensión dialógica o incluso conflictiva entre el discurso oficial y las prácticas locales, 

como lo es hoy en día la comprensión de los estándares hegemónicos del patrimonio, 

su cuidado, protección y salvaguarda. 



45 
 

El autor retoma la descripción bíblica del Templo de Jerusalén (Templo de Salomón), 

en donde la división tripartita de la planta sirve como elemento comparativo con el Ex 

Convento de Huatlatlauca, realiza un análisis de los símbolos primordiales: círculo, 

cuadrado, centro y cruz, con la finalidad de descifrar el significado de los elementos 

del inmueble en cuestión. Realiza una interpretación de los espacios arquitectónicos 

de manera particular y se enfoca en la pintura mural como un “refuerzo” en torno a la 

idea de paraíso, como resultado de una revelación en un tiempo mítico, lo que para 

él se infiere como hierofanía. 

1.5 Cronología conceptual de Patrimonio 

Una vez que se ha definido el término de patrimonio y patrimonialización y se ha 

analizado lo escrito en torno a ambos en relación con el territorio, sociedad y paisaje 

es necesario contextualizar los patrones históricos que dieron cause a este 

movimiento, con la finalidad de recrear y entender la cosmovisión de dichos conceptos 

a través de una línea de tiempo de manera internacional y nacional.  

 

Es importante presentar de forma paralela esta evolución porque permite identificar 

cómo los discursos y políticas globales han influido en la definición, gestión y 

valoración del patrimonio en México, así como las formas en que el país ha adaptado 

o reinterpretado estos marcos según su contexto histórico y cultural. Revela el 

patrimonio como un concepto dinámico, construido en la interacción entre lo global y 

lo local, aunque de manera general, cargado al discurso oficial occidental. 

 

Así mismo existe también una propia preocupación, valoración y significado desde 

antes que existiera este territorio como país. Desde los principales y más reconocidos 

autores, así como las instituciones internacionales, nacionales, estatales y 

municipales, que tienen una perspectiva dentro del estudio. Se busca mostrar una 

revisión histórica de lo que ha sido la concepción del patrimonio cultural y la necesidad 

de protegerlo, y cómo desde una concepción universal el proceso de 

patrimonialización se ha anclado de manera puntual y a veces intrínseca en 

documentos, pensamiento y acciones, que se ven reflejados de manera directa en la 

arquitectura, paisaje, territorio y en las representaciones sociales. Dentro de los 

principios, criterios y normas establecidas para definir una postura de protección, se 



46 
 

ha hecho un análisis cuantioso de libros y estados de arte o estados de la cuestión 

de algunas tesis especializadas en el tema. 

 

Tabla 1.- Cronología conceptual del patrimonio. Elaboración propia 2023 

Año/Antigüedad Evento Internacional Evento Nacional (México) 

Siglo VI a.C. Rey Nabónido reconstruye templo 
en Larsa (Babilonia), vinculado a 

Hammurabi. 

 

Siglo VI d.C. Mayumata (India): primer 
documento sobre conservación 

de templos. 

 

Edad Media Construcción de templos por 
necesidades religiosas; 

Renacimiento valora lo clásico. 

Destrucción de objetos prehispánicos 
por evangelización (ej. Zumárraga, 

Landa). 

1521 Papa León X nombra a Rafael 
Sanzio curador de mármoles y 

estatuas en Roma. 

 

Siglo XVI 
 

Carlos de Sigüenza y Góngora recopila 
documentos prehispánicos. 

1790 Creación de la Comisión de 
Monumentos (Francia). 

 

1810-1821 
 

Independencia de México; Agustín de 
Iturbide crea el Conservatorio de 

Antigüedades. 

1833 
 

Guadalupe Victoria crea la Sociedad 
Mexicana de Geografía y Estadística. 

1849-1851 John Ruskin: "Las siete lámparas 
de la arquitectura" (no 

intervención, Inglaterra). 

 

1854-1868 Viollet-le-Duc: "Restauración 
estilística" (Francia). 

 

1883 Carta del Restauro (Italia); Boito 
propone "restauración filológica". 

 



47 
 

1885 
 

Inspección de Monumentos 
Arqueológicos; primera Ley Federal 
sobre Monumentos Arqueológicos. 

1914-1917 Primera Guerra Mundial: 
destrucción masiva de 

patrimonio. 

Ley sobre monumentos históricos y 
artísticos (1914); Constitución de 1917. 

1920 Sociedad de Naciones crea ICIC 
y IOM (antecesores de UNESCO 

y ICOM). 

 

1931 Carta de Atenas: principios de 
conservación del patrimonio. 

Intervenciones en Teotihuacán 
(Villagra); reconstrucciones en Chichén 

Itzá. 

1934 Comisión Internacional de 
Monumentos Históricos (Europa). 

 

1939 Instituto Central del Restauro 
(Roma); teoría de Cesare Brandi. 

Fundación del INAH por Lázaro 
Cárdenas. 

1945 Creación de la UNESCO y el 
ICOM. 

 

1964 Carta de Venecia: patrimonio 
como bien común; creación del 

ICOMOS. 

 

1972 Convención del Patrimonio 
Mundial (UNESCO). 

 

Años 70 
 

ICCROM crea el Centro Regional 
Churubusco (México). 

Actualidad Patrimonio como concepto 
dinámico, global y local. 

Leyes estatales de protección; INAH e 
INBAL como custodios. 

 

 

A partir de una perspectiva nacional, la definición que da Chanfón (1988) con sus 

“fundamentos teóricos de la restauración” resulta lógica a lo planteado en el presente 

documento, debido a que el concepto local es el resultado de un planteamiento 

internacional y hegemónico. 



48 
 

 

El término patrimonio en su sentido legal para designar el conjunto de bienes 

que una persona física o moral recibe de sus antepasados, se encuentra ya en 

el Derecho Romano. Pero el concepto de Patrimonio Cultural apareció como 

lógica consecuencia, cuando las ciencias sociales definieron la cultura como 

elemento esencial de identificación, indivisible e inalienable, que el grupo social 

hereda de sus antepasados con la obligación de conservarlo y acrecentarlo 

para transmitirlo a las siguientes generaciones. 

 

Aunque el concepto surgió desde el siglo XIX y en forma embrionaria quizá 

desde mucho antes, el uso generalizado del término es de aceptación 

relativamente reciente. Su difusión, ampliamente apoyada por UNESCO, sin 

duda está ligada a la preocupación mundial por los problemas que plantea la 

restauración. Está a su vez, es inseparable de la responsabilidad de conservar 

la herencia cultural recibida del pasado. (p. 47) 

 

Estos párrafos permiten cuestionar la aparente neutralidad del concepto de patrimonio 

cultural. Aunque se presenta como herencia colectiva, su definición y legitimación se 

encuentran ligadas en estructuras internacionales, particularmente en organismos 

como la UNESCO. Esto implica que, aun cuando un territorio o comunidad reivindique 

su propio patrimonio, lo hace muchas veces dentro de marcos normativos impuestos 

desde “fuera”, lo que puede diluir o reinterpretar significados locales, aunque no se 

niega la importancia inicial, que es el reconocimiento como del término. 

 

Villaseñor & Velasco (2021) hacen un recuento internacional más remoto en torno a 

la noción de cuidado de elementos hoy en día definidos como patrimonio cultural, 

como es el caso documentado por Schanpp (1993), el cual hace referencia en como 

el último rey del imperio neo–babilónico, reconstruyó un templo de 1000 años de 

antigüedad en la ciudad de Larsa, el cuál asentaba un linaje directo con el rey 

Hammurabi (que reinó entre 1792–1750 a.C.), todo esto se dio a conocer gracias a 

una inscripción grabada en piedra en el siglo VI a.C. 

 

En el caso mexicano López (1989) nos hace énfasis en este tipo de actividades, 

gracias a las evidencias de bienes sustraídos de entierros teotihuacanos que fueron 



49 
 

depositados en las ofrendas del Templo Mayor. La valoración de estos antecedentes 

es importante porque evidencia que la noción de cuidado, preservación y reutilización 

de bienes culturales no es exclusiva de la modernidad ni de marcos conceptuales 

recientes. Muestran que en distintas civilizaciones y momentos, los objetos y 

edificaciones del pasado han sido rescatados, reinterpretados y resignificados para 

legitimar identidades, linajes o poderes políticos. 

 

Villaseñor & Velasco (2021) describen a través de Anemodoura (2009), Jokilehto 

(1999) la “reparación” como un periodo largo, manteniendo así en buen estado 

objetos o edificaciones. 

 

…como las reparaciones realizadas en el Partenón en numerosos momentos 

de su historia (Anemodoura, 2009; Jokilehto, 1999), o las recomendaciones de 

tratamientos para pinturas murales y esculturas en piedra y metal realizadas 

por Plinio (1981,1985) y Vitrubio (1979). 

 

En el ámbito nacional, Villaseñor & Velasco (2021) señalan que no existe 

documentación que respalde de manera concluyente su hipótesis; sin embargo, 

consideran posible que ciertas acciones de mantenimiento – como la aplicación de 

nuevas capas de aplanado identificadas en sitios prehispánicos – puedan ser 

interpretadas dentro de la categoría de “reparación”. 

 

Uno de los primeros documentos que contienen acciones de conservación de 

templos, datan del siglo VI d.C. y proviene de la india de acuerdo a Mayumuni (1995) 

y se le conoce como Mayumata, el cuál define procedimientos en torno a acciones de 

la estructura y elementos ornamentales.   

 

Dentro de la Edad Media Villaseñor & Velasco (2021), destacan la construcción de 

templos debido a las necesidades religiosas, para que posteriormente, con la llegada 

del renacimiento con un interés renovado de lo clásico (griego y romano), los 

inmuebles y muebles, adquirieron un valor al ser fieles representaciones de la 

información rescatada de “textos antiguos” (p. 18). En este periodo se generan dos 

procesos” de patrimonialización importantes: 

 



50 
 

● Bulas papales para protección de edificaciones antiguas, generación de 

museos y curadores de monumentos antiguos.  

● El Papa León X, nombra a Rafael Sanzio como curador de mármoles y estatuas 

en Roma, en 1521 publica la primera lista de inscripciones protegidas de la 

ciudad (Di Teodoro, 1995, p. 3). 

En el contexto mexicano, al tiempo del renacimiento europeo, ocurría un contraste 

entre el mundo mesoamericano y la llegada de los españoles, debido a la destrucción 

en los primeros años de objetos prehispánicos. Existen referencias como la de Díaz–

Berrio (1990), en donde el obispo Juan de Zumárraga destruyó “veinte mil figuras del 

demonio y más de quinientas casas del demonio” en 1531, o el “auto de fe de Maní”, 

encabezado por Diego de Landa en 1562. 

 

Por ello, comparar ambos contextos no solo enriquece la comprensión del proceso 

histórico, sino que también permite reflexionar sobre las dificultades y retos que 

implica la recuperación y resignificación del patrimonio cultural en México, debido a la 

ruptura causada por la conquista que impuso un choque de cosmovisiones que 

condicionó profundamente la manera en que se ha entendido y gestionado el 

patrimonio hasta la actualidad. 

 

Chanfón (1988) destaca que en el siglo XVI, la labor de Carlos de Sigüenza y Góngora 

(1645-1700), quien tuvo marcado interés por el pasado prehispánico, reunió una 

importante colección de documentos, revelando una idea inicial del patrimonio que 

debe cuidarse y estudiarse.   

 

Villaseñor & Velasco (2021) señalan que el concepto de monumento histórico se 

configuró a partir de una nueva concepción de la historia forjada a través de la 

ilustración, en la que el sentido de nacionalismo buscaba “definir la especificidad de 

cada nación, con una identidad y cultura propia”.  En territorio nacional, la obra de 

Francisco Javier Clavijero (1731 – 1787) “Historia Antigua de México”, es ejemplo del 

interés en el pasado prehispánico.  

 

Esta referencia muestra cómo el concepto de monumento histórico no surge 

únicamente de la necesidad de conservar objetos antiguos, sino como parte de un 



51 
 

proyecto intelectual y político que, desde la ilustración, buscó cimentar identidades 

nacionales a través de la historia. La obra de Clavijero, representa un esfuerzo 

consciente por rescatar y reivindicar el pasado prehispánico como pilar de una 

identidad propia frente a discursos externos. Por lo tanto no solo se construyen 

acciones materiales, documentales o académicas referentes a la patrimonialización, 

también se crean desde la narrativa histórica al vincular territorio, pasado y nación, 

las cuales sientan las bases del valor simbólico.  

 

Existen dos movimientos principales en torno a la conservación del patrimonio, por un 

lado, el llamado “movimiento antirestauración” de John Ruskin (1819 -1900) y su 

opuesto, la “restauración estilística” de Eugène–Emmanuel Viollet–le–Duc (1841 – 

1879).  

 

Ruskin, definía que nadie tenía derecho a intervenir un monumento histórico, más allá 

de reparaciones básicas. Dentro de esta concepción generó los escritos: Las siete 

lámparas de la arquitectura en 1849 y Las piedras de Venecia en 1851. Expone en su 

Lámpara de la memoria la siguiente afirmación: 

 

Pues, a decir verdad, la mayor gloria de un edificio no está en sus piedras ni 

en su oro. Su gloria está en la edad, en una profunda impresión de estar lleno 

de voces, de contemplación severa, de misteriosa simpatía, mejor dicho, 

incluso de aprobación o condena, que percibimos en las paredes que han sido 

largamente bañadas por transitorias oleadas de humanidad. Ruskin (2001, p. 

166) 

 

Para él, cualquier tipo de acción de restauración hacia un inmueble se podía clasificar 

como una falsificación, sus ideas generaron un movimiento extenso en el Reino 

Unido, destacando entre uno de los más conocidos William Morris (1834-1896), quien 

fue filósofo y crítico de arte y promovió la Sociedad para la Protección de Edificios 

Antiguos en Londres (1877).  

 

El posicionamiento de Le-Duc, en Francia, desde la perspectiva mundial de Villaseñor 

& Velasco (2021) y europea de García (2012), se enfocó en el estudio de la 

arquitectura gótica francesa, permitiendo con su trabajo monumental Dictionnaire 



52 
 

Raisonné de l'Architecture Francaise du XIe au XVIe Siècle (en diez tomos, impreso 

por B. Bance (I a VI) y por A. Morel (VII a X), en París, entre 1854 y 1868), le ayudará 

a avanzar de acuerdo a  Grassi, L. (1969)  en la restauración estilística, la cual se 

refiere a dejar en un “estado completo” el inmueble que se está trabajando. Ha sido 

un tema polémico en los trabajos hasta hoy revisados, sobre todo por su artículo 

Restauration (tomo VIII, p. 14-34), en donde la traducción del texto se puede 

manifestar como:  

 

restablecerlo en un estado completo que no pudo jamás existir. Una 

interpretación más fiel de la redacción original es restablecerlo a un estado 

completo que puede no haber existido en un momento dado Chanfón. (1998, 

p. 20) 

 

En el proceso de patrimonialización, estas dos posturas no solo representan métodos 

técnicos, sino modos distintos de significar y narrar el pasado. La perspectiva de 

Ruskin, cercana a la “no intervención”, coincide con una lógica que privilegia a la 

memoria material y las huellas vivas del uso y el tiempo; en este sentido, el 

monumento se asume como un documento social que acumula capas históricas y 

simbólicas, y que por lo tanto no debe ser reescrito con acciones que sustituyan 

dichas huellas. Este enfoque conecta con prácticas patrimoniales que buscan 

preservar no solo un objeto, sino la totalidad de representaciones que se acumulan 

en el territorio.  

 

El posicionamiento de Viollet-le-Duc, implica una construcción activa de significados 

en donde el pasado se re imagina desde el presente, incorporando valores estéticos, 

políticos y narrativos propios del momento de intervención. Se evidencia que el 

patrimonio no es estático y se puede reconfigurar continuamente donde confluyen 

expectativas, ideologías y proyecciones contemporáneas sobre lo que se considera 

valioso.  

 

Así, ambas visiones reflexionan que el patrimonio es siempre un producto cultural en 

disputa y la patrimonialización el proceso de significados que debe ser 

adecuadamente analizado. 

 



53 
 

Como dato relevante, en 1790 se creó la Comisión de monumentos francesa2, con el 

fin de inventariar y proteger los bienes muebles e inmuebles. Cabe resaltar que el 

sistema de protección francés impactó en otros estados europeos, donde se crearon 

comisiones de monumentos, en México también se adoptó años más tarde. En 

territorio nacional, se consumó la independencia (1810–1821). De acuerdo a Chanfón 

(1988), el Emperador Agustín de Iturbide (1783–1824), creaba el Conservatorio de 

Antigüedades, así como el Gabinete de Historia Natural. En 1833 el presidente 

Guadalupe Victoria (1786–1843), creaba la Sociedad Mexicana de Geografía y 

Estadística y se generaba la primera legislación patrimonial.  

 

Destaca el enfoque Juarista de política del cuidado al patrimonio, con una dirección 

desde la antropología de acuerdo a Chanfón (1988).  

 

Como prueba de los intereses marcadamente antropologistas que 

caracterizaron la labor de la Sociedad Mexicana de Geografía y Estadística, 

baste mencionar el lote de libros que Don Benito Juárez aporta como donación 

a la institución, al fundar la Junta Subalterna en el Estado de Oaxaca, el 3 de 

mayo de 1851. En él hay libros de historia, monografías de monumentos, 

vocabularios y gramáticas de lenguas indígenas, catecismos también en 

lenguas autóctonas, etc.; algunos de ellos son manuscritos o ediciones del 

siglo XVI y XVII. (p. 53) 

 

Otros cambios importantes se dieron durante la presidencia de Benito Juárez (1806-

1872), en particular la Ley de Nacionalización de los Bienes Eclesiásticos de 1859 y 

la propuesta de ley de monumentos, analizada por la Sociedad Mexicana de 

Geografía y Estadística en 1861 (Cottom, 2008, Chanfón, 1988). Se crea en 1885 la 

inspección de Monumentos Arqueológicos y a finales de 1897 (Cottom, 2008, 

Chanfón, 1988) la primera Ley Federal sobre Monumentos Arqueológicos; en 1885 

inicia funciones la inspección de Monumentos Arqueológicos de la República.  

 

 
2 Commission des monuments “Se creó la Comsión de monumentos para hacer un inventario nacional. 
Desplazaron a depósitos numerosos objetos religiosos provenientes de templos y catedrales, con el fin de 
protegerlos de las destrucciones.” Villaseñor & Velasco (2021, p. 22). Encabezada por Henri Grégoire.  



54 
 

Resultan valiosos los párrafos anteriores debido a que se evidencia cómo las políticas 

y estructuras institucionales para la protección del patrimonio en México no surgen de 

forma aislada, sino en diálogo con modelos europeos y adaptadas a las condiciones 

sociopolíticas nacionales. Desde el enfoque de patrimonialización, se observa una 

transición clara: el patrimonio pasa de ser un objeto de interés ilustrado (inventarios, 

gabinetes, conservatorios) a constituirse en un campo normado por legislaciones y 

organismos nacionales, lo que marca un cambio de “colección y custodia” hacia 

“regulación y protección”. Este proceso también refleja una apropiación del patrimonio 

como recurso político e identitario desde el nacionalismo.  

 

Un tema importante en la restauración – protección del patrimonio y en la 

investigación doctoral, es generar términos de mediación, con propuestas que 

generen una solución adecuada al problema complejo. Villaseñor & Velasco (2021); 

Chanfón (1988) y Camilo Boito (1836–1914), marcaron una vía de medio entre las 

posturas de Le–Duc y Ruskin. Con su obra Conserver ou restaurer: les dilemmes du 

patrimoine de 1893, Boito propone los planteamientos fundamentales de la 

restauración filológica, los cuales tienen el interés de consolidar en vez de reparar y 

reparar en vez de restaurar, como vertiente de evitar falsos históricos como añadir o 

renovar elementos.  

 

Villaseñor & Velasco (2021) y Chanfón (1988) coinciden en que el trabajo de Boito fue 

fundamental para la redacción de la primera Carta del Restauro en Italia (1883), 

poniendo énfasis en el respeto por las etapas históricas y la diferenciación entre los 

materiales “modernos” y los “antiguos”. Este abordaje se manifiesta también en la 

Carta del Restauro de 1883, un documento normativo internacional, con 

características de lo que se debe y lo que no se puede ejecutar dentro de una 

intervención a un bien patrimonial.  

 

Desde la patrimonialización, la restauración filológica propuesta por Boito encarna la 

idea de que intervenir el patrimonio no es un acto neutral, sino un ejercicio de 

interpretación histórica que incluye en cómo una sociedad recuerda, valora y 

transmite sus bienes culturales. A su vez, plantea una mediación entre posturas 

extremas que desde un punto de vista etnográfico, daría inicio a la cabida de 



55 
 

narrativas sociales asociadas a los bienes, dado a que se protegería también el 

contexto cultural que le da sentido al bien. 

 

Dentro de la concepción de patrimonialización se visualiza que este proceso fue 

encausado por eventos particulares suscitados en estados - nación y teóricos 

especializados, mismos que tendrían una repercusión e influencia en países vecinos 

y en algunos casos a nivel global. ¿Qué evento histórico podría marcar una pauta 

internacional notable para el cuidado del patrimonio y su patrimonialización?, la 

respuesta es la Primera Guerra Mundial (PGM).  El problema generalizado de 

destrucción causado por la PGM, (Villaseñor & Velasco 2021, Chanfón, 1988) no 

había sido visto a semejante nivel.  

 

Se tiene un antecedente descrito por Magar (2014), en donde el Zar Alejandro II en 

Bruselas, proponía un proyecto de declaración internacional sobre leyes y costumbres 

de guerra en 1878, con el fin de proteger el patrimonio en caso de guerra, el cual 

nunca fue ratificado. Al concluir la PGM existió un sentimiento por atender los 

monumentos destruidos, en donde de acuerdo a la investigación de Villaseñor & 

Velasco, (2021), citando a Clemen (1919) y Glendinning (2013), existieron en 

diferentes países de Europa, restauraciones, reconstrucciones modernas o mezclas 

de ambos acercamientos, re urbanizaciones “más” funcionales a las destruidas, 

métodos eclécticos, así como inventarios para la protección del patrimonio. 

 

Durante la PGM en México, (Schàvelzon, 1990, p. 2008) se promulgaba en 1914 la 

Ley sobre monumentos históricos y artísticos y bellezas naturales, incluyendo un 

reglamento para la investigación y restauración, posteriormente en 1916 salía a la luz 

la Ley de conservación de monumentos, edificios, templos y objetos históricos. 

Posteriormente se establecía la Constitución Mexicana de 1917, creando la Dirección 

de Estudios Arqueológicos y Etnográficos, pasando a ser en 1925 parte de la 

Secretaría de Educación Pública (SEP). En 1930 se fusiona la Dirección de 

Arqueología y la Inspección General de Monumentos para formar el Departamento de 

Monumentos Artísticos, Arqueológicos e Históricos, con el fin de hacer cumplir la 

nueva Ley de Protección y conservación de monumentos y bellezas naturales de 1930 

(Cottom, 2008). 

 



56 
 

Dentro del ámbito internacional y a raíz del tratado de Versalles, en 1920 se creó la 

Sociedad de Naciones, y a su sombra el Comité Internacional de Cooperación 

Intelectual (ICIC en 1922) y la Oficina Internacional de Museos (IOM en 1926), ambas 

en París (Villaseñor & Velasco, 2021). El objetivo de las dos últimas era asesorar a la 

Sociedad de Naciones en temas culturales. En 1927 generaron la revista Mouseion 

para temas vinculados a patrimonio, posteriormente se llamaría Museum y hoy en día 

existe con el nombre de Museum International. La IOM coordinó cuatro reuniones 

internacionales (Plenderleith, 1998), entre ellas fue el Primer congreso Internacional 

de Arquitectos y Técnicos de Monumentos Históricos en Atenas en 1931, del cual 

como resultado se elabora la Carta de Atenas (1931). 

 

En la parte mexicana Villaseñor & Velasco (2021) no tienen un registro o 

documentación clara del impacto de la Carta de Atenas. Existen intervenciones 

realizadas por Villagra en Teotihuacan, donde seguía algunas recomendaciones de 

la Carta, pero no lo registró en sus publicaciones, por otro lado, en algunos otros sitios 

arqueológicos y en la misma temporalidad del documento, se realizaban 

reconstrucciones importantes en contra de lo recomendado por la Carta como en el 

Castillo de Chichén Itzá.3  

 

Adentrados ya en el tema de los entes que juegan una parte fundamental en la 

patrimonialización tanto internacional como nacional, en 1934, dentro del contexto 

mundial, se crea la Comisión Internacional de Monumentos Históricos, bajo el 

auspicio de la Sociedad de Naciones, es en esta década donde se marca en Europa 

una tendencia por utilizar el patrimonio como instrumento político y nacional (Brito, 

2002). Esto resulta relevante porque sitúa la patrimonialización en una escala 

geopolítica, mostrando que para el mencionado año, el patrimonio ya no solo era un 

asunto de conservación técnica o interés cultural, sino también un instrumento político 

con alcance internacional. La creación de la Comisión refleja el reconocimiento global 

de que los bienes culturales forman parte de un patrimonio común de la humanidad, 

pero también evidencia cómo los estados podían apropiarse de ese discurso para 

reforzar identidades nacionales o legitimar proyectos políticos. 

 

 
3 Se agrega Carta de Atenas en anexos 



57 
 

En una perspectiva etnográfica, abre la oportunidad de analizar cómo los discursos y 

decisiones emanados de organismos internacionales influyen en las comunidades 

locales, determinando principalmente qué se protege, cómo se interpreta y que 

memorias se visibilizan o se silencian. 

 

El gobierno italiano (Villaseñor & Velasco 2021) adoptaba en 1932 la carta italiana de 

la restauración como ley, su redactor y promotor fundamental fue Gustavo Giovannoni 

(1873-1947), el cual desarrolló las ideas de Boito críticamente (también participó en 

la carta de Atenas). Su método y teoría se conoce como Restauro Scientifico 

(restauración científica), en el cual busca el mantenimiento, la conservación in situ y 

documentar la intervención, así como el respeto a las fases históricas (Grassi, L., 

1969).  

 

El antes y después de la Segunda Guerra Mundial (SGM) determinó lo que la PGM 

habría iniciado, consolidando así el proceso de patrimonialización que ha seguido 

evolucionando en la perspectiva internacional – global hasta el presente día. Se creo 

en Roma, el Instituto Central del Restauro en 1939 (Villaseñor& Velasco, 2021), a 

manos de los historiadores de arte Giulio Carlos Argan (1909–1992) y Cesare Brandi 

(1906–1988). Dicho instituto tendría influencia directa en México, a diferencia de los 

movimientos y documentos internacionales anteriores. Chanfón (1988) considera a 

Brandi como uno de los 3 grandes teóricos de la conservación, junto con Le–Duc 

(Francia) y Villagrán (México).  

 

Dentro de la teoría de Brandi, destaca el reconocimiento de lo artístico con el fin de 

distinguir el objeto de otros creados por el hombre, así mismo distinguir entre materia 

y aspecto. Entiende las fases históricas y el tiempo de la materia, el cual define 

también al objeto.  En el mismo año (1939) el presidente Lázaro Cárdenas, fundó el 

Instituto Nacional de Antropología e Historia (Villaseñor & Velasco 2021), el cuál hasta 

el día de hoy es el encargado de custodiar el patrimonio cultural mexicano.  

 

La destrucción de la Segunda Guerra Mundial fue evidente, y a partir de 1945, se 

intentó crear organismos internacionales para resolver conflictos entre naciones 

(Villaseñor & Velasco 2021, Chanfón 1988), en 1945 se creó la Organización de las 

Naciones Unidas (ONU) y a su sombra, la ICIC, la cual se transformó en la UNESCO 



58 
 

y la IOM se convertiría en la ICOM (Consejo Internacional de Museos). Estos últimos 

organismos, se enfocan en buscar medidas para proteger el patrimonio. 

Posteriormente en 1948 se fundó el IUCN, Unión Internacional para la Conservación 

de la Naturaleza y los Recursos Naturales. En la conferencia general de la UNESCO 

en Nueva Delhi de 1956, se crea el Centro Internacional para la Conservación con 

sede en Roma, iniciando actividades en 1959, encargada de desarrollar numerosos 

centros y escuelas en todo el mundo (Jokilehto, 2011). Hoy se le conoce como 

ICCROM, y fue la responsable de crear en México en los años 70 el Centro Regional 

Churubusco (hoy Encrym, 2022) (Chanfón, 1988), el cuál es una referencia nacional 

en la restauración de bienes muebles e inmuebles.4 

 

En 1964 se llevó a cabo la tercera Conferencia Internacional de Arquitectos y Técnicos 

de Monumentos, de la cual se desprende el documento internacional conocido como 

Carta de Venecia, la cual adopta y adapta criterios de la carta de Atenas, a su 

contemporaneidad en conceptos de materiales y urbanismo. A consecuencia de esta, 

se crea el ICOMOS en 1965, convirtiéndose en un organismo que define la doctrina 

de conservación mundial (Lemaire, 1999).  

 

La Carta de Venecia representa un punto de inflexión en la patrimonialización, pues 

establece principios que reconocen al patrimonio como un bien común de la 

humanidad, cuya conservación no sólo compete a la técnica, sino también a la 

comprensión cultural de su valor. Al definir que los monumentos no son únicamente 

las grandes obras arquitectónicas, sino también aquellas creaciones cargadas de 

significado histórico y social, el documento amplía el alcance de lo patrimonializable 

da la posibilidad de conectarlo directamente con la labor etnográfica. Esta última 

permite identificar y documentar las prácticas, significados y vínculos que las 

comunidades establecen son sus bienes a través de las representaciones y prácticas. 

 
4 En la década de los sesenta, con patrocinio de la UNESCO, se organizaron cinco centros regionales para 
cubrir la necesidad de unificación de criterios en distintas áreas del mundo, bajo la coordinación del 
Centro de Roma, más tarde identificado con las siglas ICCROM. Así nacieron los Centros Regionales de 
Tokio y Nueva Delhi para los países del Lejano Oriente; el Centro Regional de Bagdad para los países 
árabes; el Centro Regional de Jos, para los países africanos y el Centro Regional de Churubusco para los 
países de América Latina. Este último recibió el nombre oficial de Centro Regional Latinoamericano de 
Estudios para la Conservación y Restauración de Bienes Culturales, México-UNESCO. Inició labores en 
julio de 1967, con el profesor Manuel del Castillo Negrete como primer Director, y fue ampliamente 
conocido como Centro Churubusco. (p. 19) 



59 
 

Dando paso a que las intervenciones en los inmuebles o los planes institucionales de 

protección al patrimonio respeten el contexto cultural local.  

 

En este sentido, la Carta de Venecia sigue siendo relevante porque plantea que cada 

nación debe aplicar sus principios en el marco de su propia cultura y tradiciones, lo 

que abre un espacio para que la patrimonialización no sea un proceso estandarizado 

y homogéneo, sino sensible a la diversidad cultural. La etnografía, al aportar un 

conocimiento profundo de las realidades locales, se convierte en una herramienta 

indispensable para dar vida a estos principios, evitando propuestas de “escritorio”. 

Por lo tanto resulta necesario reconocer que el patrimonio vive en la memoria, las 

prácticas y los valores de las comunidades que lo heredan y lo significan. 

 

Por la parte mexicana, se expedía la Ley Federal de Zonas y Monumentos 

Arqueológicos, Artísticos e Históricos, que a la fecha rige la conservación del 

patrimonio cultural, y es mediante el INAH y el Instituto Nacional de Bellas Artes y 

Literatura (INBAL) que el estado se encarga de ejercerla. Este último, creado en 1946 

por el presidente Miguel Alemán Valdés, se encarga de preservar y difundir el 

patrimonio artístico del siglo XX a la fecha. 

 

En el panorama legislativo estatal mexicano, prácticamente todas las entidades 

federativas cuentan con marcos normativos que incorporan de manera explícita la 

protección o difusión de la cultura y patrimonio. Algunas de manera independiente en 

terminología como la Ley de Cultura del Estado de Puebla o la Ley del Patrimonio 

Cultural del Estado de Jalisco, mientras que otras lo integran en un mismo cuerpo 

legal, como la Ley de Fomento a la Cultura y Protección del Patrimonio Cultural del 

Estado de Sonora o la Ley de Conservación, Protección y Puesta en Valor del 

Patrimonio Histórico y Cultural del Estado de Nayarit. 

 

Esta diversidad refleja no sólo diferencias de enfoque jurídico, sino también la forma 

en que cada estado concibe la relación entre patrimonio, identidad y desarrollo 

cultural. Sin embargo, pese a la variedad formal, existe un hilo conductor: el 

reconocimiento del patrimonio como bien común que debe preservarse y del derecho 

a la cultura como un derecho humano fundamental.  

 



60 
 

Desde la perspectiva de la patrimonialización, este último apartado denota que las 

cartas, leyes y reglamentos que han sido integrados por medio de instituciones, 

organismos y estados, constituyen instrumentos que formalizan y legitiman el proceso 

de selección, protección y gestión de bienes y manifestaciones culturales, asignando 

responsabilidades a entes institucionales y a las comunidades. En este sentido, la 

etnografía se convierte en una herramienta crucial para que la aplicación de dichos 

instrumentos no sea meramente técnica, legal o administrativa, sino que integre el 

conocimiento profundo de los significados y valores locales, dado a que sin este 

sustento, la legislación corre el riesgo de imponer criterios externos que, aunque son 

bien intencionados, podrían desvincular a las comunidades de sus propios bienes 

patrimoniales.  

 

En conclusión, el marco legal mexicano ha sido influenciado por la dinámica 

internacional del patrimonio, ofreciendo una base sólida para la preservación cultural, 

pero su eficiencia real depende de que se articule con procesos participativos, 

investigaciones etnográficas y políticas sensibles a la diversidad cultural. Solo así la 

patrimonialización pasaría de ser un instrumento legal o normativo a un elemento que 

represente a quienes convierten al patrimonio en un elemento vivo, habitan y 

resignifican el territorio heredado. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 



61 
 

 

Capítulo 2- Marco teórico 

Figura 4. Paisaje natural a las afueras de Huatlatlauca, Puebla.   
Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 



62 
 

En este apartado, se pondrá especial énfasis en la discusión de los principales 

conceptos y discursos que engloban el tema de investigación, partiendo del término 

de patrimonialización y tomando como eje rector el proceso de construcción del 

discurso patrimonial para analizar tres momentos particulares referentes a la 

importancia y sincretismo del patrimonio, paisaje y arquitectura de un territorio 

específico.  

En general, este proceso se instaura dentro de la noción del patrimonio a partir de 

dos líneas oficiales, por un lado como sistematizador teórico-histórico, añadido como 

un referente antrópico, que conlleva al fenómeno de valoración social. Por el o otro 

lado, como elemento u objeto de protección jurídica-social, en donde como 

correspondencia de la primera verterá a través de organismos e instituciones y sus 

especialistas las leyes, normativas y disposiciones oficiales para cuidar y preservar 

estos elementos, bajo la premisa de intereses sociales, culturales, políticos y 

económicos.  

La introducción paulatina de un orden y normativa cultural a nivel internacional, en el 

campo patrimonial fue en 1945 con la creación de la ONU con la finalidad de definir y 

establecer políticas relacionadas con los derechos y obligaciones de los países 

miembros congruentes con la problemática del mundo actual. Dentro de esta 

organización, se instala en 1946 la UNESCO, especializada en crear condiciones para 

el diálogo, paz y seguridad mundial, a través de la educación, ciencia y cultura. Cabe 

resaltar la importancia de los textos especializados, convenciones y las cartas 

internacionales que han integrado, definido y normado al patrimonio. Considera en la 

convención de 1972 y 2003, la relevancia y valor excepcional como mecanismo de 

protección a elementos emblemáticos de la humanidad, por un lado, el patrimonio 

cultural y natural, englobado en el patrimonio tangible o material, y por el otro el 

patrimonio intangible o inmaterial respectivamente. Ambos constituyen expresiones 

fundamentales de la cultura y reflejan la diversidad y riqueza de las sociedades 

humanas. 

Es importante examinar que dentro de la definición de patrimonio material, encontrada 

en los artículos 1ro y 2do de la convención de 1972, se establece una definición tácita, 

que prevalece en cuestión del elemento a valorar. La misma dinámica se establece al 

patrimonio inmaterial, desde una postura descriptiva con base en los elementos por 



63 
 

su identificación en “...usos, representaciones, expresiones y técnicas…” (UNESCO, 

2018, p. 6). 

La configuración normativa internacional en materia patrimonial, impulsada por la 

ONU y la UNESCO, no solo ha delimitado marcos de protección, sino que también ha 

moldeado la forma en que los Estados y las comunidades conciben, valoran y 

gestionan sus bienes culturales. Este proceso, entendido desde la patrimonialización, 

trasciende la simple catalogación o resguardo de objetos y manifestaciones: implica 

una construcción social y simbólica en la que el patrimonio (material e inmaterial) se 

transforma en recurso identitario, político y económico. 

2.1 Principales discusiones en torno al patrimonio cultural 

Desde una perspectiva antropológica, la patrimonialización no se limita a la 

institucionalización establecida en las mencionadas convenciones, debido a que es 

un proceso vivo que se nutre también de las prácticas cotidianas, las memorias 

colectivas y las narrativas que las comunidades generan sobre sí mismas. El paisaje, 

el territorio y las expresiones culturales se articulan como escenarios en los que se 

materializa esta relación, revelando que la protección patrimonial es también una 

forma de salvaguardar la diversidad cultural y las cosmovisiones locales frente a los 

procesos de homogeneización global.  

En este sentido, los instrumentos jurídicos internacionales actúan como marcos de 

legitimación (Contreras & García, 2005), pero es el tejido social donde el patrimonio 

se activa (Prats, 1997) y adquiere sentido. Más allá de su definición formal, el 

patrimonio tangible e intangible se convierten en manifestaciones dinámicas de 

cultura que se reinterpretan constantemente en el diálogo entre instituciones, 

comunidades y territorios.  

En las ciencias sociales y humanidades, se ha enfrascado a la patrimonializiación 

como un proceso de posesión en donde se convierte en “un acto de despojo porque 

desarraiga los referentes de memoria en sus redes tradicionales de relación, los 

ancestros, por ejemplo, son desenterrados y coleccionados, cuando no exhibidos” 

Gnecco (2022, p. 2).  La postura de Gnecco, toma como guía al poblador y se enfoca 

en él, refiriéndose de manera puntual al estereotipo con el que muchos especialistas 



64 
 

identifican al habitante, como “salvaje” o “primitivo” en el caso de las comunidades 

alejadas de las grandes urbes, principalmente zonas rurales. La postura del “tiempo 

ido” y del “tiempo otros” en un territorio específico, en donde el primero se enmarca 

en la línea de tiempo del abandono del sitio a causa de una catástrofe, reemplazo o 

migración. El segundo guiado por el despojo y la apropiación cultural.  

Se infiere que la anterior afirmación es producto de la segmentación de patrimonio en 

tangible e intangible, porque dicha división, aunque operativamente útil en términos 

normativos y de gestión, tiende a aislar dimensiones que en la realidad comunitaria 

están profundamente entrelazadas. Al analizar de forma separada el patrimonio 

material, como lo son restos arqueológicos, edificaciones o paisajes, y el inmaterial, 

como memorias, saberes, prácticas rituales o narrativas, se corre el riesgo de 

privilegiar uno sobre el otro. Esto provoca que, en contextos como los señalados por 

el mencionado autor, el énfasis en la preservación de objetos físicos pueda implicar 

la extracción, desplazamientos o exposición de elementos que originalmente estaban 

integrados en redes vivas de significado, memoria y relación social, generando un 

acto de “despojo” cultural. Así mismo se afecta al actor con relación a sus 

representaciones culturales, debido a que se le selecciona, enfrasca, limita y exhibe. 

Así, la fragmentación conceptual del patrimonio facilita interpretaciones y prácticas 

que, al no contemplar la integralidad de la experiencia cultural, pueden desembocar 

en el descuido, erosión o destrucción de uno de sus componentes, afectando el 

sentido total que este tiene para la comunidad.  

Dentro del marco conceptual de esta tesis se propone una definición de patrimonio 

integral y sin dicotomías, ya que no es necesaria la distinción entre material e 

intangible y es adecuado comprender el valor social y sus implicaciones que definen 

la parte tangible. 

La separación entre físico/material y lo inmaterialidad/oral resulta inviable, ya 

que ambos aspectos están inevitablemente unidos y se articulan en cualquier 

expresión cultural y patrimonial. Es más: […]… (sic) la intangibilidad puede ser 

valorizada inclusive como el aspecto más relevante de un bien, en la medida 

que precisamente su legitimación como patrimonio será el resultado de la lucha 

por la imposición del sentido; son los significados, los usos y valores que 

marcan y se atribuyen a las expresiones culturales los factores que determinan 



65 
 

su carácter y, por lo tanto, su inclusión en el campo patrimonial.  (Pérez, 2018, 

citando a Rotman & González de Castells, 2006, p. 73-74) 

En este sentido, se define al patrimonio cultural como una construcción de la 

sociedad, la cual crea formas de gestionar, vivir, negociar, convivir y resignificar donde 

se generan discursos de aquellos bienes patrimonializados por los sujetos 

involucrados.  

[...] el patrimonio no es estático, porque se involucra en la manera de 

comprender la sensibilidad en un momento, la influencia política de un 

determinado grupo social y las tensiones sociales de un periodo. (Rebollo 

citando a Nivón & Rosas, 2017, p. 24) 

La propuesta del patrimonio analizado desde la perspectiva social es un efecto 

encauzado a partir de la explosión de las industrias culturales, como la 

mercantilización y turistificación. Así como la democratización del significado del 

concepto en torno a los países - estado que conforman la organización (UNESCO). 

Como efecto inherente, dio lugar en Europa a los Estudios Críticos del Patrimonio 

(ECP5) con el propósito de abrir una discusión hacia perspectivas de estudio menos 

técnicas y más reflexivas en torno al patrimonio cultural, se plantea un cambio de 

estrategia respecto a la construcción de su significado. Este giro provoca nuevas 

interrogantes en las disciplinas responsables de su designación y protección.  

Una de las principales tensiones se relaciona con la objetualización del patrimonio, 

que se expone en una traducción del contexto patrimonial percibido sólo por una 

sección de los actores involucrados en la conformación de la totalidad del modelo. 

Esta objetualización tiene que ver con los intereses y puntos de vista implicados:  

[...] La apremiante necesidad de desarrollar, y dotar de presencia pública, una 

crítica patrimonial que no se detenga, o no esté especialmente centrada, en 

los aspectos formales de las activaciones, como sucede habitualmente, sino 

que otorgue primacía a los contenidos, a los discursos, incluso a los propios 

 
5 Se inicia en Europa en la Asociación de Estudios Críticos del Patrimonio formada en 2010, a partir de 
cuestionamientos acerca de la gestión patrimonial debido a la hegemonía iniciada por la Convención del 
Patrimonio Mundial de la UNESCO de 1972. Los principales exponentes de esta red de investigación son 
Laurajane Smith, Rodney Harrison y Regina Bendix. 



66 
 

proyectos, intervenciones y políticas patrimoniales. Una crítica de fondo, 

organizada y sistemática, que suponga en la práctica poner en evidencia y 

hacer llegar al público, a la sociedad, para bien y para mal, las claves ocultas 

de cualquier actuación en el campo del patrimonio. (Prats, 2005, p. 22) 

Para poder connotar un lenguaje propio y fundamentado en relación con los ECP, 

Laurajane Smith, antropóloga australiana considerada como una de las principales 

exponentes en la red de investigación crítica, analiza lo que ella llama “Discursos 

Autorizados del Patrimonio” (DAP) / “Authorized Heritage Discourse” (AHD) las 

estructuras de poder y propone la acción participativa sumada y situada dentro de la 

gestión, decisiones y políticas patrimoniales. Así mismo, argumenta un 

posicionamiento descrito por Sánchez-Carretero como “relativismo extremo” que 

infiere su perspectiva sobre la construcción social del proceso y concepto de 

patrimonio como una negación de la materialidad del mismo, “...decir que todo el 

patrimonio es inmaterial, significa, para los que las críticas, la no relevancia de los 

elementos materiales” (2012, p. 197). 

Lo anterior configura un claro posicionamiento teórico en la propuesta de Smith:  

El “patrimonio” no es una “cosa”, no es un “sitio”, edificio u otro objeto material. 

Si bien estas cosas suelen ser importantes, no son patrimonio en sí mismas. 

Más bien, el patrimonio es lo que sucede en estos sitios, y si bien esto no 

significa que un sentido, el lugar físico sea importante para estas actividades o 

desempeñe algún papel en ellas, el lugar físico o "sitio" no es la historia 

completa de lo que el patrimonio puede ser. (2006, p. 44) 

En contraste, Jean Davallon sostiene que el patrimonio debe entenderse a partir de 

un precedente intangible fundamentado en un proceso de valoración social. Sin 

embargo, este carácter inmaterial no excluye que, en determinadas circunstancias, el 

patrimonio requiera de elementos tangibles que sean necesarios conservarse, 

protegerse o restaurarse. A esta postura la denomina “relativismo moderado” o “punto 

de vista antropológico” (Davallon, 2010, p. 42). 

El patrimonio estudiado desde la interdisciplina resulta necesario para quebrantar la 

estructura dicotómica que coloca en parámetros paralelos al patrimonio tangible e 

intangible. En el campo científico, las disciplinas de la arquitectura, urbanismo, 



67 
 

restauración de muebles y arqueología, enmarcan sus postulados en una tendencia 

a atribuir a lo material la primicia de relevancia, en contra de los campos de las 

ciencias sociales, como la antropología e historia que lo analizan desde el devenir, 

entendido como un proceso dinámico y continuo de construcción social, en donde el 

patrimonio no se concibe como una entidad fija, sino como una realidad en constante 

mutación. El objetivo para muchos de los especialistas de la conservación consiste 

en la llamada “puesta en valor” del patrimonio como objetos. Davallon llama a los 

seguidores de esta línea sustancialistas, dado que “para ellos, la naturaleza 

patrimonial de los objetos que denominamos patrimonio es una de sus cualidades 

intrínsecas. Es decir, el patrimonio tiene un valor en sí mismo, independientemente 

de que la gente lo tenga por tal” (Sánchez-Carreto, 2016, p. 197). 

En síntesis, el debate en torno al patrimonio revela la coexistencia de tres 

perspectivas fundamentales que ponen en tensión la relación entre lo material y lo 

inmaterial. Por un lado, Smith propone un relativismo extremo, donde el patrimonio se 

entiende esencialmente como construcción social e inmaterial, lo que cuestiona la 

centralidad de los objetos materiales. Por otro, Davallon plantea un relativismo 

moderado o punto de vista antropológico, que reconoce la dimensión intangible como 

base de la valoración social, pero sin negar la necesidad de conservar y proteger 

soportes tangibles en determinados contextos. Finalmente, la postura sustancialista 

defiende que los objetos poseen un valor patrimonial, independientemente de la 

significación social que se les atribuya. Esta triada de enfoques muestra que el 

patrimonio no puede reducirse a una sola definición, sino que debe ser abordado 

desde la interdisciplina, entendiendo su devenir como un proceso dinámico que 

articula discursos, intereses y prácticas diversas en permanente negociación. 

La necesidad que plantea Rodney Harrison (2013) de abordar la complejidad del 

fenómeno de patrimonialización y ampliar los estudios del patrimonio a nuevos 

campos disciplinares desde sus aspectos económicos, políticos, culturales y sociales 

dentro del contexto de la globalización, pone sobre la mesa el siguiente manifiesto: 

El patrimonio, es sobre todo un acto político que necesitamos cuestionar 

seriamente sobre la relación que mantiene el poder y el patrimonio y todo lo 

que éste invoca: el nacionalismo, el imperialismo, el colonialismo, la elite 

cultural. Un triunfo de occidente, y una exclusión social basada en la clase, la 



68 
 

etnicidad y el fetichismo de los expertos despliegan e influencian sobre cómo 

usar, qué definir y cómo gestionar el patrimonio. Nosotros argumentamos que 

los estudios críticos del patrimonio deben hacerse cuestionamientos quizá 

incómodos sobre los modos tradicionales de pensar qué hacer con el 

patrimonio y que intereses de marginalidad y exclusión trae consigo 

mantenerse en esta posición. (Sánchez–Carretero, 2012, p. 201) 

Se afirma a partir de lo anterior que el patrimonio, su proceso y significado, se 

encuentran enlazados en una lucha de poder, principalmente cuando es ponderado 

como recurso económico, cultural o político, inclusive en el ámbito especializado de 

la academia:   

Frente a una sociedad plural, el poder político cuenta con notables apoyos: 

desde el poder económico hasta los poderes o intereses académicos y las 

habilidades de los técnicos. El poder económico determina desde luego unos 

límites en los discursos pero, a cambio de eso y de pingües beneficios de 

imagen, garantiza una disponibilidad de recursos que permiten subsumir el 

contenido en la forma. Los poderes, si así puede llamarseles, o intereses, 

académicos compiten entre sí por certificar el rigor científico de las 

activaciones, por obtener reconocimiento social, recursos económicos, 

estatus. (Prats, 2005, p. 21) 

La premisa de que la identidad y cultura de una comunidad “es siempre historia, 

agencia y poder, disputa y alteración” (Grimson & Semán, 2015, p. 9) resalta el 

carácter estratégico de la cultura, poniendo al centro los conflictos y las relaciones de 

fuerza que la constituyen. La identidad cultural es un proceso social y político, que 

para poder revelarlo se requiere de un análisis en el cual los agentes, con intenciones 

distintas, se sitúan de frente al poder (Grimson & Semán, 2015). La cultura es un 

instrumento de identidad y de distinción, no solo funciona para contrastar ideologías, 

sino también para unir contrincantes mediante acuerdos y negociaciones, efímeros o 

duraderos. 

La cultura en general se define como un sistema de símbolos creados, compartidos y 

aprendidos, para relacionarse con el mundo, entre sí y consigo mismos (Geertz, 

2003). Se trata de un entramado de símbolos que reclaman sentido y son 



69 
 

interpretados a partir de la experiencia y contexto de los sujetos. “La noción de cultura 

denota un esquema históricamente transmitido de concepciones heredadas y 

expresadas en formas simbólicas, por medio del cual los hombres comunican, 

perpetúan y desarrollan su conocimiento y actitudes ante la vida” (García, 1998 p. 1). 

Al hablar de una propuesta de patrimonialización del territorio como recurso del 

desarrollo rural, se requiere tomar como base la construcción social, en donde se 

posibilita reconocer “el fenómeno desde su vertiente política y las estructuras de poder 

que conlleva” (Sánchez-Carretero, 2012, p. 197). Esto implica entender que el 

patrimonio no es un elemento dado ni neutro, sino el resultado de disputa y consensos 

entre distintos actores sociales.  

Al incorporar una visión crítica y de adentro hacia afuera, contraria al discurso 

autorizado por la UNESCO que deja el control en los especialistas y acota la reflexión, 

se integra al habitante y su sociedad en un proceso articulado, evitando 

posicionamientos verticales o piramidales. De esta manera se identifican conexiones 

y rupturas, donde “el poder (desde los actores) tiene que ser analizado como algo que 

circula, o más bien, como algo que no funciona sino en cadena” (Foucault, 1979, p. 

144).  La valoración patrimonial sin sesgos o separaciones se articula con el 

conocimiento de manera horizontal, como lo infiere Ingold, a “lo largo” y no en vertical, 

con la dotación de la misma jerarquía a cada actor, que desde su acción humana 

ejerce su poder. 

Este particular rizoma de patrimonialización “se remite a un mapa que debe ser 

producido, construido, siempre desmontable, conectable, alterable, modificable, con 

entradas y salidas múltiples, con sus líneas de fuga” (Deleuze & Guattari, 2016, p. 

60), lo que se podría definir, de acuerdo a la Real Academia de la Lengua Española, 

como “disidente” debido a que se separa de la común doctrina, creencia o conducta.  

Desde un punto de vista etnográfico, comprender la patrimonialización exige asumirla 

como un proceso social situado, donde los discursos, las prácticas y las tensiones de 

poder se entrelazan en la construcción del patrimonio. No se trata de un fenómeno 

neutro ni universal, sino de una dinámica histórica y política que se encuentra 

dispuesta por la agencia de los actores internos y externos. Este estudio doctoral 

permitirá visibilizar cómo distintos agentes locales negocian y redefinen lo que se 



70 
 

reconoce como patrimonio, revelando no sólo sus usos estratégicos, sino también las 

resistencias y contradicciones que emergen en torno a él. 

La capacidad de los habitantes para constituir el proceso que se conforma en torno al 

patrimonio intangible asociado al tangible, en donde se llevan acciones para dirigir el 

curso de sus prácticas culturales, permite a través de la movilización de recursos la 

producción, mutación, restablecimiento y transmisión de las prácticas inmateriales, 

comprendiendo dos tipos de recursos: 

Los recursos son de dos tipos, humanos y no humanos. Los recursos no 

humanos son objetos, animados o inanimados, de origen natural o fabricados, 

que pueden utilizarse para mejorar o mantener el poder. Los recursos humanos 

son la fuerza física, la destreza, el conocimiento y los compromisos 

emocionales que pueden usarse para mejorar o mantener el poder, incluyendo 

el conocimiento de los medios para obtener, retener, controlar y propagar 

recursos humanos o no humanos. (Sewell, 1992, p. 9) 

Esta estructura comprende normas o reglas inherentes, que pueden tener en primera 

instancia un contexto individual, pero se establecen en un ámbito comunitario. La 

transición ocurre a través de la interacción social, en la cual los individuos coordinan 

sus acciones, negocian significados y ajustan comportamientos en relación con los 

demás. Como lo señala Sewell “implica la capacidad de coordinar las propias 

acciones con los demás, formar proyectos colectivos, persuadir, coaccionar y 

controlar los efectos simultáneos de las actividades propias y ajenas” (1992, p. 21). 

De este modo, lo que comienza como una práctica individual se transforma en un 

comportamiento normado, permitiendo que las reglas adquieran fuerza social y 

generen acciones colectivas sostenidas dentro de la comunidad.  

En términos de desarrollo, resulta necesario abordar el “buen vivir” en el análisis de 

patrimonialización y etnografía, debido a que permite situar la construcción del 

patrimonio en un marco ético, culturalmente significativo y orientado al desarrollo 

sostenible de las comunidades. Mientras que la patrimonialización tradicional puede 

centrarse en la conservación de objetos o espacios, integrar el buen vivir implica 

considerar cómo las prácticas culturales y los proyectos colectivos contribuyen al 



71 
 

equilibrio social, individual y colectivo, en concordancia con las cosmovisiones 

indígenas y rurales.  

Desde la etnografía, observar los procesos de patrimonialización bajo la perspectiva 

del “buen vivir” permite identificar cómo los agentes sociales se apropian desde la 

cotidianidad de sus saberes y tradiciones, no solo como patrimonio simbólico, sino 

como recursos estratégicos para el desarrollo local, la autonomía cultural y la 

cohesión comunitaria. Asimismo, esta mirada pone énfasis en desarmar las 

estructuras de opresión y los efectos hegemónicos internos, como el miedo, la culpa 

o la vergüenza de la identidad. 

Integrar el buen vivir en el estudio de la patrimonialización rural en Huatlatlauca, 

permite que los procesos no solo sean instrumentos de identidad o conservación 

arquitectónica, sino también herramientas para el desarrollo integral del pueblo y el 

empoderamiento comunitario. 

La noción del “buen vivir” como concepto, se ha puesto sobre la mesa a partir del 

Sumak Kausay (Buen vivir) en kichwa y Suma Waamaña (Vivir bien) en aymara, 

propuesta consagrada en las Constituciones de Ecuador y de Bolivia en 2008 y 2009, 

de impacto y confrontación al sistema capitalista y el modelo neoliberal, desde la 

recuperación de la culturalidad con la finalidad de ser resignificados y reapropiados 

en función de los pueblos indígenas y sus necesidades.  

Nuestra postura está enfocada al buen vivir lo que significa estar en equilibrio 

con nosotras mismas en nuestra autoestima en lo individual y en lo colectivo, 

por ello debemos desnudar al enemigo, a esa opresión de estos más de 

quinientos años que nos ha afectado a nuestras energías, que llevamos dentro 

que no pertenece a nuestro ser como personas, no pertenece a nuestro ser 

como pueblo y es todo aquello que nos hace daño desde adentro, el miedo, el 

terror, la culpa, la vergüenza, el sentimentalismo extremo. (Foro Social 

Américas FSA, 2008, p. 11) 

Resulta en una propuesta política identitaria alternativa al sistema capitalista, que se 

encontraría con la postura “disidente” planteada en el tema de investigación, la cual 

pretende desprenderse del vínculo entre el patrimonio como recurso económico y el 

sector del turismo, en definitiva “la explotación económica del patrimonio se ha 



72 
 

convertido en muchos casos en simple depredación y frases como –desarrollo 

sostenible aplicado al patrimonio–  pueden esconder la reproducción del discurso 

patrimonial autorizado” (Sánchez-Carretero, 2012, p. 206). 

Se establece el “buen vivir” como propuesta en torno a los conflictos e intereses en 

los procesos de patrimonialización, los cuales deben ser enfocados y entendidos a 

partir principalmente de las perspectivas de lo que se percibe o define como 

patrimonio por parte de los actores implicados. 

Todos los pueblos en su cosmovisión contemplan aspectos comunes sobre el 

Vivir Bien que podemos sintetizar en: Vivir bien es la vida en plenitud. Saber 

vivir en armonía y equilibrio; en armonía con los ciclos de la Madre Tierra, del 

cosmos, de la vida y de la historia, y en equilibrio con toda forma de existencia 

en permanente respeto. (Huanacuni, 2010, p. 32) 

Existe un vínculo inherente en familiarizar la patrimonialización con el turismo, o bien 

en encasillar al patrimonio como equivalente de desarrollo económico, y 

generalmente se muestra de manera inseparable. Prats (2005) identifica la ecuación 

“patrimonio + turismo”, suponiendo la inexistencia de otros sectores que pudiesen 

promover, impulsar o proteger al patrimonio.  

En el ámbito social y/o local, tal vez exista una ausencia o desconocimiento del 

término “patrimonio” que podría ser interpretado como “ignorancia” por algunos 

especialistas, aunque esto no significa la carencia del “proceso” en donde prevalece 

y adjunta una amplitud de lo “valioso” del territorio, a lo que Prats llama “patrimonio 

local”, y percibe diversos elementos, como lo son las fiestas, espacios, 

construcciones, prácticas, herramientas, elaboración de comida, organización local, 

etc. En contraste con las políticas públicas patrimoniales, “el término lo usan hasta la 

saciedad, pero el concepto es mucho más limitado, centrándose en los bienes 

muebles e inmuebles del patrimonio histórico y patrimonio natural” (Sánchez-

Carretero, 2012, p. 203) e inclusive en algunos casos alguna práctica o actividad 

exclusiva y específica considerada patrimonio intangible. 

Se puede definir entonces que el patrimonio se determina con la “identidad” de una 

sociedad específica. Desde esta perspectiva, resulta evidente que la 

patrimonialización no puede reducirse a un instrumento económico o turístico, ni 



73 
 

limitarse a la visión institucional del patrimonio. La incorporación del concepto de buen 

vivir permite reorientar estos procesos hacia la satisfacción de las necesidades y 

aspiraciones de las comunidades, respetando sus prácticas, saberes y 

cosmovisiones. La etnografía se vuelve esencial para captar estas percepciones 

locales, visibilizar los conflictos y las negociaciones entre actores y reconocer los 

elementos del patrimonio que construyen la identidad colectiva. En consecuencia, la 

patrimonialización, integrada con la noción de buen vivir, se concibe como un proceso 

dinámico, inclusivo y socialmente situado, donde lo valioso del territorio no solo se 

conserva, sino que se resignifica y se pone al servicio del bien común, la cohesión 

comunitaria y el desarrollo integral de la sociedad. 

Es perceptible en el enunciado anterior la idea que involucra la definición propuesta 

por Pollard, mencionada por Ingold (2011), en donde la materialidad recrea el carácter 

material de cómo el mundo es comprendido, adecuado y envuelto en los proyectos 

humanos. De este modo se cumple el principio de Tilley al que se refiere Ingold, donde 

el concepto a partir de la “vida social” de las piedras en relación con la “vida social” 

de las personas. 

En la noción “capitalista”, bien es cierto que “las infraestructuras son parte esencial 

de las industrias del patrimonio” Kirshenblatt & Gimblett (1995, p. 372), convirtiendo 

entonces a “las infraestructuras turísticas parte del negocio del patrimonio” (Sánchez-

Carretero, 2012, p. 202), por lo tanto, la explotación del concepto como recurso resulta 

viable en esta postura y se percibe opuesta a la propuesta del tema de investigación 

y se valida con la siguiente afirmación: 

El patrimonio es una forma de representación cultural que, como indica Prats, 

«aparece con el capitalismo y la revolución industrial, no antes» (2005: 19). Tal 

vez, nos esté pasando dentro del mundo académico, como a nuestros 

informantes del mundo de la política y la gestión patrimonial, que estamos 

cerrando sin darnos cuenta otras posibilidades – como el vínculo entre 

patrimonio y sector primario – que otros actores sociales no inmersos en el 

«Authorized Heritage Discourse» o en el régimen patrimonial mantienen 

abiertos. No se trata de criticar el vínculo turismo-patrimonio, pero sí cuestionar 

la naturalización de que este vínculo sea el único posible para que el patrimonio 

sea un recurso. (Sánchez–Carretero, 2012, p. 203) 



74 
 

En análisis se reconoce cómo la patrimonialización, vista desde los marcos 

dominantes de la modernidad y el capitalismo, tiende a ser instrumentalizada 

bajo la lógica de la infraestructura, el turismo y la rentabilidad económica. Tal 

postura encierra la visión hegemónica de la cual hace una crítica los DAP, 

debido a que se prioriza la explotación del patrimonio como recurso, 

reduciéndolo a su capacidad de generar negocio mediante el flujo turístico, 

como lo menciona Gnecco:  

La patrimonialización es un acto de la soberanía histórica moderno-

colonial (nombrar, mapear, catalogar, administrar) que ya ha sido 

cumplida por más de dos siglos con la presencia militar y con las 

detalladas conquistas epistémicas realizadas por las disciplinas, desde 

la biología hasta la geografía, pasando, cómo no, por la tarea de 

arqueólogos y ecólogos. En las últimas décadas esa función de control 

y avance ontológico ha tenido una aliada útil en la patrimonialización, 

tanto de bienes naturales como culturales (materiales e inmateriales, 

para usar la jerga de la UNESCO). (2021, p. 3) 

Sin embargo, la postura de esta investigación sugiere observar el proceso mediante 

la patrimonialización analizada mediante la etnografía, posibilitando el procesamiento 

de significados locales del patrimonio que cuestionen la lógica globalizada. En los 

espacios rurales, el patrimonio se enlaza de manera estrecha con la vida cotidiana, la 

relación con el territorio, la memoria y las prácticas agrícolas, ganaderas e inclusive 

artesanales. Aquí, el patrimonio no se reduce a infraestructura ni se mide en términos 

de capital, sino que se configura como parte constitutiva de la vida social y de los 

vínculos que sostienen a la comunidad. 

El abordaje etnográfico propuesto en este documento ofrece un enfoque privilegiado 

para captar estos sentidos múltiples a través de la observación, el diálogo y la 

participación con los actores locales, se pueden visibilizar formas de 

patrimonialización que no necesariamente responden al turismo, sino al cuidado del 

entorno, a las prácticas productivas comunitarias, a los sistemas de reciprocidad o a 

los rituales que dan cohesión social. En este sentido, se abren posibilidades de 

repensar el patrimonio no como un recurso capitalizable, sino como un recurso de 



75 
 

relaciones vivas, situada entre los miembros de una comunidad, sus materialidades y 

paisajes. 

Si bien no se trata de abordar si uno de los dos es correcto o incorrecto, sí resulta 

importante establecer dentro de la generalidad de los estudios patrimoniales la 

aportación al conocimiento que se realizará a través de los enfoques etnográficos:  

Estas dos formas de vida vienen de cosmovisiones diferentes, dos caminos, 

dos paradigmas con horizontes distintos. Sin duda, bajo la lógica de Occidente, 

la humanidad está sumida en el vivir mejor…El vivir mejor significa el progreso 

ilimitado, el consumo inconsciente; incita a la acumulación material e induce a 

la competencia…En la visión del Vivir Bien, la preocupación principal no es 

acumular. El estar en permanente armonía con todo nos invita a no consumir 

más de lo que el ecosistema puede soportar…el vivir bien no puede concebirse 

sin la comunidad. Irrumpe para contradecir la lógica capitalista, su 

individualismo inherente, la monetarización de la vida en todas sus esferas, la 

desnaturalización del ser humano y la visión de la naturaleza como un recurso 

que puede ser explotado, una cosa sin vida, un objeto a ser utilizado. 

(Huanacuni, 2010, p. 32) 

En este contraste entre paradigmas se reconoce la relevancia de la etnografía como 

vía para comprender cómo las comunidades rurales construyen sentidos de 

patrimonio que trascienden la visión hegemónica de occidente. La propuesta de vivir 

bien o buen vivir no solo plantea una alternativa filosófica frente al vivir mejor, sino 

que también abre posibilidades para redefinir la patrimonialización desde la 

reciprocidad, la sostenibilidad y la interdependencia entre seres humanos y paisaje.  

En este sentido, lo que se busca en este trabajo no es validar un modelo sobre otro, 

sino visibilizar cómo en el ámbito comunitario la patrimonialización adquiere 

significados propios que, lejos de reducirse a la lógica del mercado, fortalecen el tejido 

social y la continuidad cultural. De este modo, la reflexión teórica se orienta a subrayar 

que los procesos de patrimonialización, vistos desde la etnografía, son campos de 

disputa y diálogo, donde lo comunitario se erige como horizonte imprescindible para 

pensar en un desarrollo colectivo, sustentado en la relación viva de los actores, su 

materialidad y su paisaje, aquello que ellos reconocen como patrimonio. 



76 
 

2.2 Configuraciones del recurso patrimonial en la cosmogonía territorial  

Tomando como base la perspectiva social para el análisis del proceso de 

patrimonialización en torno a la conformación de la cosmogonía del habitante en su 

espacio-tiempo territorial es fundamental partir de la triada propuesta por Checa-

Artasu conformada por “una materia, un actor y una práctica”, con la finalidad de 

identificar la “materialidad” como punto de conexión y relación entre estos tres 

elementos (2013, p. 2). Peter Pels caracteriza la lógica de la discusión de la 

materialidad y la define como animista (animist), “una manera de decir que las cosas 

están vivas porque están animadas por algo ajeno a ellas, un –alma– o … espíritu 

ubicado en la materia” (mencionado por Ingold, 2011, p. 28).  A esta línea de acción, 

se conoce en como “agencia”, enfocada principalmente a la noción en donde los 

actores (habitantes de un territorio específico) tienen la capacidad de actuar y no sólo 

son actuadas, “la acción, se nos dice, sigue a la agencia como el efecto sigue a la 

causa” (Gell, 1998, p. 16). 

El objetivo principal de esta investigación es analizar y comprender el proceso de 

patrimonialización en el municipio de Santa María de los Reyes Huatlatlauca y 

examinar cómo los actores sociales intervienen en dicho proceso. Por lo tanto se 

suma  la necesidad de observar e interpretar la “agencia” (materialidad) en este 

territorio determinado y analizarla a través de un estudio cualitativo.   

En el plano simbólico se verifican una serie de mecanismos de legitimación y 

exclusión de bienes culturales y de resignificación ideológica de éstos, de los 

que resultará la configuración de aquello que es socialmente aceptado como 

el patrimonio vivo de una nación. (Ratier, 1988, p. 27) 

En este sentido, el análisis de la patrimonialización en Huatlatlauca no solo permite 

comprender los procesos simbólicos y materiales que configuran lo patrimonial, sino 

también visibilizar las dinámicas sociales implicadas en su legitimación. A través de 

la etnografía, el estudio de la agencia posibilita reconocer cómo los actores sociales 

organizan y jerarquizan sus prácticas cotidianas y cómo, aun sin una definición 

explícita por parte de ellos, estas acciones se transforman en patrimonio. De este 

modo, se contribuye a una reflexión más amplia acerca de la manera en que las 

relaciones con el territorio generan un espacio de identidad y memoria colectiva. 



77 
 

Resulta importante denotar el concepto de “patrimonio vivo”. Para Ratier (1988) se 

define como el conjunto de relaciones sociales que producen patrimonio de manera 

empírica, por lo cual se mantiene en movimiento y configuración constante resultando 

en la cultura vigente de un territorio. Por otro lado, Ratier denomina “patrimonio 

muerto” a los elementos materiales y tradiciones orales cuyo significado social es 

caduco, debido a que difiere del atribuido originalmente. Esta propuesta da pauta para 

trazar una línea temporal con la finalidad de analizar la evolución del patrimonio en 

etapas definidas, con eventos, objetos, materiales, voces, etc., y por supuesto el 

espacio en donde se desarrolla y delimita de una escala mayor hasta llegar al objeto 

arquitectónico.  

En una primera escala, se coloca el concepto de “paisaje” como punto de partida para 

comprender la noción y visión del territorio a partir del pensamiento del habitante, con 

la finalidad de representar los elementos que a lo largo de la línea de temporalidad se 

han enraizado y han creado su contemplación específica, ligados a actividades 

sociales, lúdicas, laborales, climáticas, religiosas, etc. Además, se ha transmitido en 

lo que cada sujeto en su propia y comunal “agencia” identifican como identitario. Lo 

anterior es relevante para acuñar el concepto propio de “cultura local” del territorio de 

estudio, al respecto Berque menciona lo siguiente:     

¿Se oponen paisaje y pensamiento? Normalmente, el paisaje está afuera, 

frente a mí o a mi alrededor, mientras que el pensamiento está adentro, en 

algún lugar detrás de mi frente. Parece haber un límite entre ellos. Es difícil 

decir exactamente dónde se encuentra ese límite, pero es evidente que la 

contemplación no es meditación. La actitud del Pensador de Rodin no es la de 

quien contempla un paisaje [...] 

Sin embargo, es evidente que el paisaje también exige una forma particular de 

pensar e incluso inspira determinadas ideas. Una de las primeras experiencias 

paisajísticas de Occidente, la de Petrarca en la cima del Mont Ventoux en 1336, 

conduce a reflexiones puramente filosóficas. Ciertamente, no todo el mundo 

lleva consigo las Confesiones de San Agustín en el bolsillo para reproducirlas 

en el momento oportuno, topándose como por casualidad con el famoso pasaje 

donde el texto evoca lo que más tarde se llamará el paisaje: “Et eunt homines 

mirari. . . et relinquunt se ipsos” (Agustín, 1994, 1996, X, 8-25); y los humanos 



78 
 

irán y admirarán los picos de las montañas, las enormes olas del mar, los 

anchos arroyos de los ríos, las curvas playas de los océanos, las revoluciones 

de las estrellas y se alejarán de sí mismos. (2013, p. 1) 

En este sentido, el paisaje no solo es un escenario físico, sino un espacio de 

interacción simbólica que conecta la experiencia del habitante con la memoria 

colectiva y la identidad territorial. La contemplación del entorno, tal como la describe 

Berque, demuestra que la percepción del paisaje va más allá de la visión; genera 

pensamiento, reflexión y vínculos emocionales, en la acción cotidiana y en la 

interpretación consciente o inconsciente de quienes habitan el territorio. Este enfoque 

resalta la importancia de la etnografía como herramienta para comprender cómo la 

cultura local se construye en la práctica y cómo el patrimonio se convierte en un 

espacio de identidad compartida, memoria viva y continuidad histórica.  

Se puede afirmar entonces que la manera de actuar o “agencia” se encuentra ligada 

a la mentalidad del habitante, para los franceses Febvre y Bloch significaba forma de 

pensar y de ver el mundo (López-Silvestre, 2003, p. 291), debido a que una conlleva 

a la otra y refiere así que no es suficiente analizar las acciones de uno o más 

individuos a partir líneas de estudio concretas como la política o la geografía, sino, 

que es necesario enfocarnos a las ideas, valores, costumbres, arte, etc. El interés por 

las “mentalidades” y la “mentalidad paisajera” de Berque (1995) considera el paisaje 

como un producto cultural, y propone su análisis desde la literatura, vocabulario, 

iconografía, prácticas sociales, etc., siendo así que la noción deberá considerarse 

generalizada, dado que la idea rectora afectará directa y proporcionalmente a todos 

los sectores y escalas sociales, englobandolos dentro de un mismo sistema.    

Las mentalidades son fuerzas impersonales sólo en el sentido de que hacen 

referencia a la forma de pensar de muchos, de grupos enteros que, al vivir en 

las mismas circunstancias históricas, culturales y sociales, comparten ideas y 

valores. (López-Silvestre, 2003, p. 291) 

Resulta necesario para el trabajo de investigación localizar el conjunto de fenómenos 

que se aprecian adheribles y confirman la presencia de la “mentalidad paisajera”. 

Podría suceder que una cultura específica definiera su sensibilidad hacia el paisaje y 

no existiera evidencia de ello, pero dentro de la lógica analizada anteriormente, queda 



79 
 

de manifiesto que se puede identificar mediante diversos tipos de conductas. Este 

tipo de prácticas suelen ser diversas y están ligadas a los modos de expresión de la 

sociedad en donde se desarrolla. En el caso específico de esta tesis doctoral, existen 

elementos ligados al origen prehispánico que conciben y agrupan los elementos 

naturales convirtiéndolos en proveedores de materia prima para el arte local, así como 

una asociación con un ente supremo, creador y dador de vida, del que se hablará en 

el desarrollo del texto.  

Dado a lo anterior, se retomarán las cuatro categorías básicas de representación 

propuesta por Berque para su identificación en el trabajo de campo, las cuales son: 

lingüística, literaria, iconográfica y arquitectónico-espacial. 

La presencia de uno o varios términos para referirse al paisaje, la presencia de 

literatura dedicada a describir el paisaje –"représentations littéraires"– orales o 

escritas–, la presencia de imágenes que representan el paisaje-" 

représentations picturales": dibujos, grabados o fotografías de paisaje bucólico; 

costero; desértico; montañoso; urbano ... -y la presencia de jardines –

"représentations jardinieres"– son, según el autor galo (Berque), la mejor 

prueba de que la raison paysagere ha florecido. Sólo si comprueba que 

comparecen las tres últimas manifestaciones al mismo tiempo que la primera -

la representación lingüística-, podrá afirmar el investigador que la cultura que 

estudia es una auténtica cultura paisajera. (López-Silvestre, 2003, p. 294) 

En términos lingüísticos Berque refiere como criterio la necesidad de que el habitante 

utilice uno o varios términos para referirse al paisaje, así también en otro apartado, se 

genere una reflexión explícita sobre el mismo. Por lo tanto suman seis criterios: 

literatura, pintura, jardines, arquitectura y los dos anteriores. Se prevé también la 

posibilidad de que en el lugar de estudio pudiera no existir una mentalidad paisajera 

(mentalité paysagére) por el incumplimiento de los parámetros antes enunciados, 

pero si se evidenciara uno o más criterios, se acuñara el término propuesto por Berque 

y adaptado por Alain Roger como “proto-paisaje”. Se podrá soportar el análisis 

definiendo la etapa del proceso o procesos que intervienen en la gestación de la 

misma. 



80 
 

Se añadirá por lo tanto dentro de estas representaciones la particularidad de la 

estructura mental actual, dado a que el proceso que se pretende analizar se toma con 

una premisa en el presente, enfatizando las formas de pensar del pasado y las 

vigentes, contrastando su posible resistencia y estabilidad con el paso de los años, 

en donde se expondrá las transiciones dentro de la línea de tiempo planteada 

anteriormente, así también los obstáculos que podrían tener un significado amplio en 

la manera de pensar tanto grupal como individual. Por lo tanto el eje rector del proceso 

de patrimonialización se basará en el estudio del “motivo” o “motivos” en torno al 

paisaje, parte de la conversión de la mentalidad “sin paisaje” a la mentalidad paisajera. 

Para la anterior afirmación, Peter Burke (2000) afirma la necesidad de concebir las 

mentalidades y culturas como un sistema abierto y receptivo, con la finalidad de 

recrearse de manera constante con la diversidad de conexiones entre los diversos 

elementos materiales-naturales e intangibles.  

Por lo tanto, se establece que el patrimonio cultural contiene dentro de su definición, 

un proceso identificable (patrimonialización), en donde el paisaje se convierte en un 

conjunto de ideas y creencias compartidas por los habitantes, las cuales promueven 

de manera directa el desarrollo de determinadas representaciones y prácticas, que se 

encuentran ligadas y no podrían mantener una “vida” autónoma.  

La relevancia del factor social en la patrimonialización radica en que son los propios 

habitantes quienes, a través de sus prácticas cotidianas, creencias y relaciones, 

confieren sentido y valor al patrimonio. Sin este entramado social, los objetos y 

paisajes, carecerían de significado y permanecerían como elementos inertes. Desde 

una perspectiva etnográfica, resulta necesario establecer en Huatlatlauca una 

campaña de observación que permita comprender cómo esta comunidad interactúa 

con su entorno con la finalidad de evidenciar la agencia de los actores sociales en la 

construcción de memoria, identidad y permanencia. La patrimonialización, entonces, 

no es un proceso unilateral, sino una dinámica viva donde la cultura se renueva 

constantemente gracias a la participación de quienes habitan el territorio, mostrando 

que el patrimonio sólo adquiere sentido pleno cuando se reconoce como un fenómeno 

socialmente activo. 



81 
 

2.3 La valoración del espacio arquitectónico y la transformación de la 
materialidad en materia 

El concepto patrimonio se ha definido desde diversos estándares, disciplinas y 

perspectivas, inicialmente se le identificó como “bienes”. De acuerdo con la Real 

Academia Española se define como “conjunto de bienes y derechos propios 

adquiridos por cualquier título”, su evolución dio paso a una vertiente propia de la 

cultura de protección-restauración, terminando en un elemento ajustado de leyes e 

instituciones reguladas de manera internacional y local. Por lo tanto, para poder tener 

una comprensión fidedigna de su significado, se plantean tres etapas puntuales con 

la finalidad de establecer una definición contundente que abarque los parámetros 

necesarios que guiarán el tema de investigación. 

La primera etapa se definirá como “factor de propiedad”, ya que resulta útil rastrear y 

analizar los elementos de identificación que anteceden al concepto contemporáneo 

de propiedad cultural. Desde esta perspectiva, las leyes de las indias ya establecían, 

de manera implícita, una relación indicativa con los bienes patrimoniales bajo el 

principio medieval “primi invenientis”. Dichas normas regulaban los bienes 

provenientes de los territorios ocupados y fueron promulgadas por los monarcas 

españoles con el propósito de organizar y controlar los territorios americanos y 

asiáticos del Imperio Español durante el siglo XVI.  

Es así, que dentro del factor de propiedad, se da también un interés y sensibilización 

por los bienes, como lo fue el caso del jesuita Don Carlos De Sigüenza y Góngora 

(1645–1700) y el Caballero Don Lorenzo Boturini de Benaducci (1702-1751), ambos 

reunieron una importante colección de manuscritos y documentos de origen 

prehispánico, revelando una primicia del valor intrínseco de documentos históricos 

pertenecientes a una cultura ajena, que deben permanecer, trascender e incluso ser 

analizados y estudiados. 

Lo anterior pone de manifiesto que desde siglos anteriores ya existía en México una 

conciencia sobre la importancia de preservar lo que se consideraba valioso, aunque 

fuese de una cultura distinta a la dominante. Desde el enfoque antropológico del 

patrimonio, este reconocimiento no debe limitarse únicamente a lo normativo, sino a 

la manera en que las comunidades actuales se relacionan con sus bienes culturales, 



82 
 

otorgándoles significados que trascienden las leyes y decretos. En este sentido, la 

investigación en Huatlatlauca resulta fundamental dado que allí, las prácticas 

comunitarias, los relatos orales, las expresiones simbólicas, la arquitectura y la 

cosmovisión del paisaje dan cuenta de una forma viva de patrimonio, que no depende 

únicamente de su inscripción en un marco legal, sino del valor que la misma 

comunidad le confiere y de los usos sociales que lo mantiene vigente.  

Este enfoque permite entender cómo los bienes culturales, ya sean documentos, 

objetos o paisajes, adquieren relevancia en contextos locales como el de 

Huatlataluca, donde la preservación está intrínsecamente ligada a la identidad de la 

vida comunitaria. Es evidente el interés de la preservación tanto de los bienes 

muebles como inmuebles.  

Los documentos de carácter normativo inician en Italia en 1778, con el caso del 

inspector Pietro Edwards, con la inscripción de su documento referente a la pintura 

de caballete. A esta segunda etapa la podemos definir como “normativa y teórica”. 

Dentro de la escuela francesa, ya se ha abordado en el estado del arte a Viollet-Le-

Duc (1814–1879). Es importante retomar a este teórico debido a que su propuesta 

constituye un punto de inflexión en la historia de la conservación ya que no solo 

desarrolló una teoría coherente, sino que la trasladó a la práctica. Viollet-Le-Duc 

reconocía los orígenes y el uso del espacio construido y la importancia que tenía para 

una sociedad específica de manera intrínseca enfocada al nacionalismo. Reflexionar 

sobre su enfoque permite comprender que la restauración no es un acto meramente 

técnico, sino un proceso que involucra valores culturales, de uso, intrínsecos y de 

signo. Así mismo se puede observar un significado simbólico en su trabajo, que 

apoyaría de manera relevante la postura antropológica que se requiere para la 

elaboración de esta investigación, dado a que cada intervención al patrimonio 

construido debe dialogar con la memoria colectiva y el contexto local, evitando la 

pérdida de identidad que pueda generar un trabajo desvinculado de la realidad social.  

La frase “le rétablir dans un état complet qui peut návoir jamais existé à´un moment 

donné”, traducida al español como “restablecerlo a un estado completo que no pudo 

jamás existir” ha sido motivo de diversas críticas que sugieren la alteración y 

deformación del monumento. Uno de los factores primordiales sobre la teoría de Le 



83 
 

Duc, son los indicios de acercamiento hacia la valoración cultural e intrínseca. Por un 

lado, dentro de su obra “Diccionario Razonado de Arquitectura Francesa”, dentro del 

prefacio, el autor delimita y define al “Gótico”, en palabras de Chanfón, como lo “mejor 

que ha producido Francia desde la decadencia del Imperio Romano hasta el 

Renacimiento y que desde Francia se extendió a los demás países de Europa” (1988, 

p.20).  

Esto infiere en la relación del monumento y define el valor específico que tenía el 

elemento para un país, expresado como nacionalismo e identidad, que cruza la línea 

de la restauración mecanizada orientada al uso, es ahí en donde el trabajo y 

metodología se basaba más en la valoración estética–histórica, como lo infiere dos 

de sus obras “Diccionario razonado de la arquitectura francesa” y “Diccionario 

razonado de muebles franceses”. Dentro de los factores que destacan esta obra, es 

el análisis del conocimiento previo de los elementos góticos, tanto estéticos como 

estructurales, la lógica constructiva planteada por los diferentes estratos de la 

sociedad medieval francesa. Esto sin duda acentúa de manera elocuente el impacto 

antrópico debido a que no se limita a describir a los monumentos como estructuras 

aisladas, sino que analiza cómo la intervención humana tanto histórica como 

contemporánea ha moldeado su forma, función y significado. Así mismo la definición 

cultural por medio de una particularidad específica en la arquitectura que trasciende 

y caracteriza un paisaje y territorio, dotándolo como único. Esto dentro de la valoración 

patrimonial cultural resulta importante, ya que contiene un impacto del reconocimiento 

del elemento transmitido en valores en la mente del habitante, basados en parámetros 

socioespaciales, en lo que se reconoce como “valor de identidad”, que es “la 

asociación emotiva de individuos o de una comunidad a un objeto o un lugar” 

(Jukiletho, 2016, p. 27). 

En esta valoración se aprecian los factores, histórico–artístico y técnico–histórico, y 

reconoce la rareza y la particularidad de un elemento en términos comparativos con 

otros de características similares, como el uso, en donde “la cuestión de la relación 

con el otro, con el extranjero, con el diferente, data de tiempos muy remotos” 

(Balcarce, 2014, p. 196). 

Lo que subyace en un reconocimiento por la valía de lo propio, de lo único. En 

Huatlatlauca, este enfoque cobra especial relevancia: los elementos arquitectónicos 



84 
 

y culturales del lugar no solo son testimonio de su historia, sino que también reflejan 

la interacción constante entre las personas y su territorio. La identificación de valores 

estéticos, históricos y sociales se traduce en un valor de identidad que articula 

memoria, pertenencia y sentido de comunidad, reforzando la idea de la 

patrimonialización como “proceso vivo”. Así, el reconocimiento de lo propio, único y 

significativo en Huatlatlauca, permite que el patrimonio trascienda su materialidad y 

se convierta en un eje de continuidad cultural y social para la comunidad. 

Por otro lado aparece la obra de Cesar Brandí (1906–1988), conocido por la “Teoría 

del Restauro” de 1963, que contiene un resumen de las clases impartidas por Brandi 

en el Instituto Centrale del Restauro, elaborado por sus alumnos, Borelli, Serra y 

Urbani. Su teoría se enfoca principalmente en bienes muebles, principalmente la 

pintura. Para este teórico, la directriz principal se concentraba en el valor estético, en 

el cual el contexto histórico quedaba irrelevante pero constante y de cierta manera 

coexistente, le daba profundidad a la consistencia material que conservaba y 

transmitía el valor artístico.  

Uno de los factores interesantes dentro de su teoría, es que dentro de la exigencia 

estética, emana la primicia de autenticidad y el carácter de único e irrepetible del 

objeto, dando cabida a la valoración patrimonial intrínseca y de uso. La relación de la 

obra de arte se reflejaba en el valor específico que tenía el elemento para la 

humanidad, definido como el asociado a un objeto en sí mismo o por el mismo. 

Jukilehto define el valor intrínseco de la siguiente manera: 

Intrínseco: valores asociados al recurso patrimonial en sí mismo (valores 

estéticos, históricos, sociales, científicos); su impacto puede verse en relación 

con las iniciativas adoptadas para investigar y dar a conocer sus cualidades, 

ya sean históricas, artísticas o científicas, dando como resultado publicaciones, 

pero también fomentando el mantenimiento y la conservación del recurso 

patrimonial. (2016, p. 28) 

En el caso del uso, marca una pauta en la identificación y estudio de la expresión 

artística, dado a esto, el elemento de estudio se convertía en un producto definido por 

sus características específicas y requería un tratamiento especial, para ello tendría 

que ser reconocido. En consecuencia se convirtió al elemento en un objetivo esencial 



85 
 

para la restauración. En términos básicos, Brandi compara la obra de arte con un 

objeto “común” usado para una función particular. Por lo tanto, un producto “común” 

puede ser restaurado con el objetivo de restablecer su funcionalidad y su valía estaría 

contenida en la utilidad y uso de la unidad.  

En Huatlatlauca estos posicionamientos aportan un enfoque que permite valorar los 

bienes culturales no solo por su historia o contexto, sino también por su carácter 

intrínseco, estético y funcional, debido a sus elementos paisajísticos–arquitectónicos 

que pueden considerarse únicos y con un valor propio, lo que requiere un tratamiento 

especial para su conservación y uso, lo cual trasciende su simple utilidad fomentando 

su preservación dado a que se encuentra conectado con la identidad cultural del 

individuo y su comunidad, reforzando la significación de quienes lo habitan. 

En la escuela inglesa, John Ruskin (1879–1900), manifestó desde su teoría la 

necesidad de conservar la arquitectura que ha sido y ha estado presente en las 

diversas etapas del ser humano y ha sido testigo de acciones, emociones y gozos, 

pasados y presentes. Las huellas de la actividad cultural de una sociedad podrían 

estar concentrados en la memoria e interpretación de el o los individuos. Establece 

así el planteamiento de la identidad cultural y la continuidad hacia futuras 

generaciones.  Se aprecia este mensaje en la siguiente idea: 

Si algún provecho existe en conocer lo pasado, o en la idea de no ser olvidado 

en la continuación de los siglos, existe alguna alegría que pueda añadirse al 

vigor de nuestro esfuerzo o a nuestra paciencia en el sufrimiento, los deberes 

se imponen hacia la arquitectura nacional, a los que es imposible no conceder 

gran importancia. El primero, hacer histórica la arquitectura de una época, y el 

segundo, conservarla como la más preciosa de sus herencias: la de los siglos 

pasados. (Ruskin, 2001, p. 236) 

También es relevante resaltar la importancia de la materialidad dentro de esta 

perspectiva teórica, en donde expone: 

Pues, a decir verdad, la mayor gloria de un edificio no está en sus piedras ni 

en su oro. Su gloria está en la edad, en una profunda impresión de estar lleno 

de voces, de contemplación severa, de misteriosa simpatía, mejor dicho, 

incluso de aprobación o condena, que percibimos en las paredes que han sido 



86 
 

largamente bañadas por transitorias oleadas de humanidad. (Ruskin, 2001, p. 

166) 

La idea que involucra la definición propuesta por Pollard, mencionada por Ingold 

(2011, p. 31), indica que la materialidad recrea el carácter material de cómo el mundo 

es comprendido, adecuado y envuelto en los proyectos humanos. En correspondencia 

con lo anterior, se construye el concepto de patrimonio a partir de la “vida social” de 

las piedras en relación con la “vida social” de las personas. 

Este posicionamiento teórico va encausado a la valoración patrimonial de signo. De 

acuerdo a Jukilehto (2010), el concepto de significado se toma a veces como sinónimo 

de valor, y dentro del propósito de la valoración patrimonial, es conveniente 

adentrarse en la etimología de la palabra significar, ser un signo o símbolo de algo.  

Por lo tanto, un gran número de bienes pueden obtener un significado similar para los 

o el habitante de un territorio particular. Algunos otros pueden estar relacionados a 

una construcción de valor más alto. 

Se observa también que ciertos posicionamientos teóricos se han definido 

históricamente como opuestos, tal es el caso de la postura de Ruskin con la de Le-

Duc, siendo cierto que dentro de los métodos planteados referentes a la materia 

contienen perspectivas alternas. Puede destacarse la transición de ambas en relación 

con las voces del pasado y la identidad cultural, concretando un equilibrio de 

autoevaluación social en cuanto a la permanencia de un elemento que representó, 

representa o representará valores y significados identitarios. 

Esta perspectiva expuesta en la materialidad resalta la importancia de valorar la 

arquitectura y los bienes culturales no solo por su materia, sino por las huellas de la 

actividad humana que contienen y transmiten. Para Huatlatlauca, esta visión es 

especialmente relevante, ya que sus espacios, construcciones y objetos patrimoniales 

son portadores de memorias, emociones y representaciones que dan forma a la 

identidad local. Desde el enfoque antropológico cultural, observar cómo los habitantes 

se relacionan con estos bienes, permite comprender el significado que adquieren en 

la vida social cotidiana y cómo contribuyen a la construcción de un valor de identidad 

colectivo. 



87 
 

Por lo tanto, al integrar las voces del pasado con las prácticas contemporáneas, la 

patrimonialización en Huatlatlauca no se limita a la conservación física, sino que se 

convierte en un proceso dinámico que reconoce la transmisión de valores y memorias 

a futuras generaciones. Así, cada elemento de patrimonio local se convierte en un 

signo de pertenencia y un reflejo de la relación entre el actor y su territorio, anclando 

el sentido de pertenencia e identidad que caracteriza a esta comunidad. 

Por el lado mexicano, José Villagrán García (1901–1982) arquitecto, catedrático y 

teórico, expuso en su Teoría de la Arquitectura, la inclusión directa del “valor social” 

cómo eje rector, situándose en la posición más alta dentro de la jerarquía de valores 

y considerándolo integrador de los demás elementos culturales. Si bien hemos 

analizado que todas las teorías reconocen la importancia del valor identitario, es 

evidente que el valor material, artístico y estético tiende a predominar y presentarse 

cómo incuestionable, dando origen a la discusión sobre lo que “se puede” y “se debe” 

realizar en la intervención de un elemento patrimonial. 

Chanfón considera que este raciocinio proviene de una visión “antropologista”, 

basado en la axiología adquirida por Villagrán en calidad de instrumento aplicado a la 

teoría de la restauración, que es eficaz y posibilita la comprensión de “proteger 

solamente aquello que vale”. 

Y aquí, como sucede en cada aspecto de los integrantes valores del 

arquitectónico, se penetra sin sentirlo, en lo social, a medida que más se 

consideren los aspectos antes contemplados. La validez social en la obra de 

arquitectura es una expresión y una delación, en suma, de la cultura de que 

forma parte y en la que hunde sin discusión, sus raíces. (Villagrán, 1988, p. 

110) 

Para Jukiletho, la definición del valor relativo de un bien particular debe basarse en 

una comparación con otros elementos que posean un significado similar o cualidades 

y atributos similares. Lo anterior con la finalidad de definir un juicio de valor individual 

o general que parte los aspectos y teorías antes enunciadas, ponderando la 

perspectiva del habitante, en donde se atañe de manera directa el valor de uso, 

intrínseco, cultural y de signo, convirtiendo al bien mueble o inmueble en 

irremplazable debido a la cosmogonía recreada por el sujeto.   



88 
 

El aspecto teórico de Villagrán emana de textos y conferencias impartidas a lo largo 

de su carrera profesional. Este autor consideró al espacio como resultado inherente 

al incursionar en la restauración, que coincide con el concepto de “espacio fluido” (Mol 

y Law citados por Ingold, 2011, p. 86), en donde no existen objetos o entidades 

definidas, más bien sustancias que fluyen, mutan y se mezclan, a veces 

materializándose en formas efímeras que pueden disolverse o reformarse sin 

incumplimiento de continuidad. Lo anterior dependerá y se verá reflejado por la 

evolución de la sociedad que contenga el elemento cultural. La primicia de esta teoría 

se basa en la subjetividad de la solución restauratoria reafirmando una postura que 

cuestiona la doctrina planteada por sus antecesores y la doctrina irrompible impuesta. 

Quizá sorprenda a algunos decir que la materia primera que transforma la 

arquitectura sean los espacios, porque se sigue pensando como en el 

Renacimiento, que la arquitectura se hace con elementos edificatorios, muros, 

apoyos, cubiertas, puertas y arcos, bóvedas y techos. Nótese que las 

arquitecturas, secularmente se han hecho no sólo con estos espacios que 

delimitan, sino también y fundamentalmente con otros espacios, que son los 

delimitados por aquellos. En el campo de la ciencia del arte, ya Reynaud, a 

mediados del pasado siglo XIX, había hecho notar el valor que tenía esa 

porción de aire encerrado por una cúpula como la de la Basílica de San Pedro, 

en Roma; mas, propiamente tocó al estético y arquitecto alemán Schmarsow, 

a principios del siglo XX, exponer que la esencia de la arquitectura, está en la 

comprensión de los espacios. (Villagrán, 1988, p. 11) 

Las reflexiones teóricas de Villagrán sobre el espacio, entendidas como flujos y 

transformaciones más que como entidades rígidas, ofrecen un marco fértil para 

pensar la patrimonialización no como un proceso estático ni como una norma 

incuestionable, sino redefiniéndolo en función de los contextos de construcción social. 

Esta perspectiva permite comprender cómo las comunidades, como en el caso de 

Huatlatlauca, dieron significado y lo adaptan a la contemporaneidad, otorgando 

valoración, en el cual se entraman las memorias y usos sociales en el diálogo entre 

las representaciones y el patrimonio construido.  

Como conclusión, podemos afirmar que las diversas teorías de la restauración - 

conservación, abordan desde su propio raciocinio, ya sea el teórico, práctico o 



89 
 

filosófico, la relación e importancia material ligada a la materialidad, dispuesta y 

percibida desde diferentes aproximaciones jerárquicas, encabezadas dependiendo 

de la perspectiva por su importancia artística–histórica, técnico–constructiva y social–

etnográfica. 

Dado a lo anterior, se ha presentado un panorama analítico y es importante reflexionar 

en la importancia de estructurar un cuerpo de doctrina general que resulta necesario 

en el presente, y que pudiese abordar los posicionamientos de manera holística, 

evitando integrarlos de manera piramidal o vertical; de manera subjetiva al elemento 

que se está estudiando, evitando así formulas o metodologías inadecuadas, 

integrando la valoración patrimonial sin sesgos o separaciones, articulando el 

conocimiento de manera horizontal, como lo infiere Ingold, a “lo largo”, dotando a cada 

variante con la misma jerarquía. 

La tercera etapa, la podemos definir como “institucional” e inicia después de la 

segunda guerra mundial (1939–1945), debido a la preocupación derivada por la onda 

de destrucción por el conflicto bélico y la puesta en marcha de la reconstrucción 

acelerada en los países europeos. Fue en 1945 que se creó la ONU con la finalidad 

de definir y establecer políticas relacionadas con los derechos y obligaciones de los 

países miembros congruentes con la problemática del mundo actual. Dentro de esta 

organización, se creó en 1946 la UNESCO especializada en crear condiciones para 

el diálogo, paz y seguridad mundial, a través de la educación, ciencia y cultura. Cabe 

resaltar la importancia de los textos especializados, convenciones y las cartas 

internacionales que han integrado, definido y normado al patrimonio. 

Posteriormente, las convenciones de 1972 y 2003 establecieron la relevancia y valor 

excepcional como mecanismo de protección a elementos emblemáticos de la 

humanidad, por un lado el patrimonio cultural y natural, englobado en el patrimonio 

tangible o material, y por el otro el patrimonio intangible o inmaterial respectivamente. 

Es importante examinar que, dentro de la definición de patrimonio material, 

encontrada en los artículos 1ro y 2do de la convención de 1972, se establece una 

definición tácita, que prevalece y magnífica en cuestión del elemento a valorar. La 

misma dinámica se establece al patrimonio inmaterial, desde una postura descriptiva 

con base en los elementos por su identificación en “...usos, representaciones, 

expresiones y técnicas…” (UNESCO, 2018, p. 6). 



90 
 

2.4 Conclusiones del marco teórico 

A través de las tres etapas propuestas, podemos identificar las diferentes 

percepciones teóricas y las amplias variantes en la concepción de lo que podemos 

emular como patrimonio y lo relativo al tema de investigación, que es lo relacionado 

con el proceso de patrimonialización. Se considera necesario dentro del análisis de la 

división gradual de las categorías del patrimonio, precisar el conjunto de patrimonio 

cultural englobado: bienes muebles e inmuebles, tangible e intangible, patrimonio 

cultural y natural.  

Por lo tanto, el patrimonio cultural se define como el o los elementos perceptibles, 

físicos o imaginarios consistentes en materia y/o materialidad apropiados por un 

sujeto o sociedad como huella y componente de representación y diferenciación de 

su territorio, que reside en múltiples interconexiones que lo conforman y arraigan a la 

psique social, creando un modelo que no cesa de constituirse y es heredado por 

generaciones, que conlleva a la salvaguarda o destrucción de la unidad en cuestión. 

Aunado a esto, el proceso por el cual se identifica, asigna y caracterizan estos 

atributos se conoce como patrimonialización, es por sí mismo el conjunto de derechos 

propios adquiridos para su salvaguarda y protección.  

En términos de espacio o espacialidad, refiriendo el término a la materia ligada a la 

materialidad, se puede definir que la tarea del arquitecto queda determinada por 

medio de los métodos y procesos en donde el programa de funcionamiento y las 

relaciones de uso, al igual que otros elementos puntuales como el estilo (del inmueble 

o área) puede llegar o no de manera plena a representar lo que se quiere expresar, 

ya sean sensaciones, impresiones, emociones de un espacio determinado, el cual se 

transmite al actor en un proceso individual y colectivo.  

Esta expresión puntual queda plasmada en la memoria a través de recuerdos, en 

donde las sensaciones de vivencias en el pasado remarcan de manera inevitable un 

espacio específico en donde se realizó alguna actividad, lo cual connota el hecho de 

haber sido habitado o usado por largos o cortos plazos de tiempo que finalmente 

forman parte de la identidad del actor.  

En la percepción de la patrimonialización el espacio y la actividad emergen de manera 

paralela, identificados como patrimonio local a través de expresiones propias 



91 
 

realizadas en el mismo, teniendo de esta manera una vivencia de la espacialidad lo 

cual deriva en una valoración de lo que el usuario definirá como patrimonio. Existen 

posicionamientos de la conceptualización del espacio arquitectónico referidos a 

elementos sensoriales y no solamente a los funcionales y constructivos, como lo 

menciona Pallasma:  

Paisajes, entornos construidos, casas y habitaciones son partes integrales de 

nuestro paisaje mental y conciencia. A través de la estructuración y articulación 

del espacio existencial vivido y las situaciones de la vida, la arquitectura 

constituye nuestro sistema más importante de orden externo, jerarquía y 

memoria. (2013, p. 8)  

Lo anterior refleja que el elemento material encuentra una balanza con las actividades 

que se desarrollan en sí mismo y constituye un satisfactor a las necesidades 

espaciales del actor o actores, lo que dará como resultado dentro de la valoración de 

los mismos, la preservación y cuidado a través de las diferentes generacione por lo 

que el espacio arquitectónico nos convierte en seres con una línea de tiempo e historia 

que crea una identidad propia a un territorio específico, en este caso a Santa María 

de los Reyes Huatlatlauca.  

La esencia humana de la arquitectura no puede comprenderse en absoluto a 

menos que reconozcamos su naturaleza metafórica, mental y expresiva. "La 

arquitectura es espacio mental construido", solía decir mi colega, el profesor 

Keijo Petäjä. En el idioma finlandés, esta frase proyecta simultáneamente dos 

significados: la arquitectura es una expresión materializada del espacio mental, 

y nuestro propio espacio mental está estructurado por la arquitectura. 

(Pallasmaa, 2013, p. 8)  

Huatlatlauca como pueblo rural, permite comprender que la patrimonialización no es 

un proceso abstracto ni exclusivo de instituciones internacionales, sino una 

construcción social situada, donde el territorio, el paisaje y las prácticas cotidianas se 

entrelazan en la conformación de una identidad colectiva. En este sentido, el 

patrimonio no se reduce únicamente a los bienes materiales o inmateriales, sino que 

se manifiesta en la memoria social, en la apropiación de los espacios habitados y en 

las relaciones simbólicas que los pobladores establecen con su entorno. 



92 
 

Los estudios culturales, al recuperar estas vivencias y representaciones, nos 

muestran cómo el paisaje de Huatlatlauca no solo se observa, sino que se habita, se 

recuerda y se narra. Dicho paisaje, cargado de significados, se convierte en 

depositario de la memoria histórica y de la continuidad cultural de la comunidad, 

reafirmando la idea de que el patrimonio es también experiencia y no solo objeto. 

De esta manera, la patrimonialización del territorio revela un doble movimiento: por 

un lado, la influencia de marcos normativos que buscan ordenar y clasificar los bienes 

culturales; y por otro, la resignificación local que dota a los espacios de un valor vivo, 

sensorial y afectivo. Este encuentro genera tensiones, pero también abre 

posibilidades de diálogo entre la visión global y la práctica comunitaria.  

El patrimonio en Huatlatlauca se construye en la intersección entre materia, memoria 

y territorio, configurando un paisaje cultural que refleja la identidad social y su 

historicidad. Reconocer este proceso a través de la mirada etnográfica nos permite 

entender que el patrimonio no es una entidad estática, sino una práctica en constante 

devenir, heredada y adaptada por cada generación. Así, el territorio rural se convierte 

no solo en escenario, sino en protagonista de la construcción patrimonial y en base 

fundamental para el desarrollo de la continuidad cultural de esta comunidad. 

 

 

 

 

 

 



93 
 

 

Capítulo 3- Metodología 

Figura 5. Vista hacia el río Atoyac, desde las afueras de Huatlatlauca, Puebla.   
Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 



94 
 

La propuesta metodológica para la presente investigación se enmarca en la 

necesidad de darle una representación adecuada a las voces que de manera concreta 

recrean y establecen el concepto de patrimonio y lo reflejan en mayor medida en los 

procesos que han adaptado a través de los años, guiados por actividades puntuales 

en la cotidianidad y ligados a elementos materiales.  

 

A partir de la postura teórica planteada anteriormente, que consiste de manera 

primordial en analizar, entender y priorizar la conceptualización y los procesos 

sociales arraigados y adaptados al entorno inmediato, partiendo de discursos, 

experiencias y vivencias de los habitantes de Santa María de los Reyes Huatlatlauca, 

se prioriza la necesidad de hacer una recolección de datos de índole cualitativa. 

 

En un primer momento se retoman los estudios críticos del patrimonio, que hacen 

énfasis en dos características elementales: por un lado, los discursos hegemónicos 

dedicados al patrimonio que se encuentran presentes en textos, legislaciones, normas 

y son representados por gobiernos, instituciones, organizaciones y por el otro, la 

necesidad de implementar y reconocer a los actores sociales, utilizando como punto 

de partida el reconocimiento de la valoración social contenida en el proceso de 

patrimonialización que ellos han creado y adaptado en su propia línea temporal.  

 

Por ello, la metodología cualitativa necesaria para este estudio doctoral tiene como 

prioridad el análisis de discursos que engloban al concepto de patrimonio, así como 

las actividades que se llevan a cabo en el propio territorio que hacen del habitante un 

portador de cultura.  

 

En un segundo momento, se trata de entender que la patrimonialización se refiere a 

un proceso complejo de valoración y selección de elementos patrimoniales, enraizado 

en la construcción social, para su estudio es necesario identificar las acciones y los 

sujetos relacionados con el elemento y su contexto, así como las conexiones con los 

actores que hacen posible que la representación sea relevante. Por esta razón, el 

análisis desde el concepto de paisaje, ayuda a comprender la cosmovisión y 

recreación para que el investigador pueda crear un proceso descriptivo. El interés por 

el estudio de las mentalidades y la mentalidad paisajera, engloba de acuerdo a 

Augustin Berque (2000) la necesidad de recrear de manera constante, las conexiones 



95 
 

con los diversos elementos y define al sistema como “abierto y receptivo”, con la 

noción de los estudios críticos del patrimonio, retomando la identificación de 

valoraciones “no autorizadas” en los discursos oficiales.  

 

Las cuatro categorías básicas de representación propuestas por Berque (1995), 

(lingüística, literaria, iconográfica y arquitectónico–espacial) resultan indispensables 

debido a la estrecha y necesaria relación del paisaje con las prácticas sociales y su 

dependencia dentro de la mentalidad del individuo, que converge en la cosmogonía 

de Huatlatlauca. 

 

En un tercer momento, se busca identificar si existe la mentalidad paisajera en el 

municipio o proto-paisaje, así como analizar especialmente la categoría 

arquitectónico–espacial, con la finalidad de comprender la noción territorial del 

habitante a través de la transformación que realiza el individuo de un área o inmueble 

específico, en un elemento “importante” o con “valor” y cómo se transmite a las áreas 

urbanas y naturales.  

Se considera que la etnografía constituye el método más pertinente para esta 

investigación, ya que permite comprender y describir a los distintos actores sociales, 

sus discursos y las formas en que estos se vinculan con las prácticas cotidianas 

observadas a lo largo del trabajo de campo. Desde la perspectiva de Rosana Guber 

(2001), la etnografía puede entenderse como un proceso que integra enfoque, método 

y texto; una vía para acceder a las realidades locales y hacer visibles aquellas voces 

que habitualmente permanecen fuera de los discursos oficiales. Bajo esta mirada, la 

diversidad de experiencias humanas y los sentidos que las configuran se presentan 

como el motor que impulsa el trabajo de campo, no sólo con el propósito de 

comprender los procesos sociales contemporáneos, sino también de restituir la 

agencia de los sujetos frente a los contextos globales que inciden en sus vidas. 

La etnografía aplicada a la arquitectura (ver figura 6) permitirá comprender que los 

espacios construidos no son únicamente el resultado de decisiones técnicas, 

estilísticas o normativas, sino que responden a un entramado social, simbólico y 

cultural que los dota de sentido. En este caso, la etnografía posibilita identificar cómo 

los habitantes de un territorio, en este caso Huatlatlauca, recrean y transmiten sus 



96 
 

valoraciones patrimoniales a través de prácticas cotidianas, discursos y 

transformaciones espaciales que otorgan relevancia a determinados inmuebles, 

paisajes o elementos urbanos y naturales. 

 

 

Figura 6. Obra de teatro respectiva a la celebración de los Santos Reyes en 

Huatlatlauca, Puebla. 

Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). 

 
La principal implicación radica en que la arquitectura deja de entenderse sólo como 

una disciplina que produce formas físicas, para concebirse como un campo enraizado 

a partir de la vida social. El análisis etnográfico permite visibilizar las maneras en que 

la comunidad interpreta, usa y resignifica los espacios, generando un puente entre la 

materialidad arquitectónica y la cosmovisión local. De esta forma, el arquitecto o 

investigador no solo observa la obra construida, sino también los procesos sociales 

que la legitiman como patrimonio y que le confieren un valor simbólico. 

 



97 
 

Asimismo, la etnografía abre la posibilidad de reconocer valoraciones “no autorizadas” 

o subalternas que no suelen estar presentes en los discursos oficiales de la 

conservación o la restauración arquitectónica. Al situarse en la perspectiva de los 

habitantes, se logra documentar cómo estos convierten un espacio cotidiano en un 

elemento identitario, lo que implica una lectura más amplia y compleja de la 

patrimonialización y del paisaje arquitectónico–espacial. 

 

En términos metodológicos, la etnografía en arquitectura implica un cambio de 

paradigma: del análisis técnico–formal al análisis socio–cultural de los espacios. Esto 

significa reconocer que cada edificio, plaza, calle o territorio no solo cumple una 

función práctica, sino que se constituye en un contexto social donde convergen 

prácticas y significados. De este modo, la etnografía enriquece la disciplina 

arquitectónica al permitir conservar, restaurar, planificar o gestionar al patrimonio 

desde la perspectiva de quienes lo habitan y lo dotan de sentido, garantizando así 

procesos más inclusivos, sostenibles y representativos.  

 

Es de esta manera como la etnografía resulta compatible con lo referente a los 

estudios críticos del patrimonio, a la noción del paisaje dentro del estudio de las 

mentalidades y el análisis arquitectónico–espacial, que queda sujeto a un concepto 

más amplio dentro del territorio. En el alcance de este estudio, el objetivo es la 

interpretación de los discursos dentro del ámbito antrópico en donde se encuentran 

inmersos y desde esa perspectiva, añadir los elementos explicativos que definirán el 

proceso de patrimonialización en Huatlatlauca.  

El enfoque etnográfico se concibe como una práctica de conocimiento orientada a 

comprender los fenómenos de una sociedad determinada desde la perspectiva de sus 

propios miembros, considerados como actores y agentes sociales. Su rasgo distintivo 

frente a otros métodos antropológicos radica en la importancia de la descripción como 

herramienta central para acercarse a la realidad social. Este enfoque contempla, 

además, tres niveles principales de interpretación que permiten analizar de manera 

profunda y situada las experiencias y prácticas de la comunidad estudiada. 

En un primer nivel, la etnografía se centra en la observación directa del entorno y 

genera como resultado un registro descriptivo que da cuenta de lo que ocurre en la 



98 
 

vida cotidiana de la comunidad estudiada. En un segundo nivel, estos datos se 

analizan para identificar causas y ofrecer explicaciones sobre por qué ocurren ciertos 

fenómenos sociales. Finalmente, en un tercer nivel, se busca comprender cómo 

perciben y experimentan los hechos los propios habitantes, enfocándose en la acción 

y en los significados que les atribuyen los sujetos sociales. Para lograr una 

aproximación más completa se origina la descripción que el investigador ajusta a la 

perspectiva de los actores, debido a que son ellos el papel central, ya que de sus 

experiencias, pensamientos, palabras y acciones surge la información que luego se 

interpreta desde la perspectiva de la comunidad, reconociendo que solo ellos pueden 

dar cuenta de sus propias vivencias y sentidos. 

Además de la descripción, es fundamental realizar una interpretación de los datos 

obtenidos en el campo. Mientras la descripción se centra en las conductas como 

acciones observables, sin necesariamente explicar sus motivos, la interpretación 

permite profundizar en los marcos de sentido que los propios actores utilizan para 

clasificar y dar significado a su comportamiento, proporcionando así una comprensión 

más densa y contextualizada de la vida social. 

En este tipo de trabajo descriptivo e interpretativo, adoptar un enfoque etnográfico 

implica construir una representación coherente de lo que piensan y expresan los 

miembros de la comunidad, entendiendo que dicha representación no es idéntica al 

mundo de los habitantes ni a su percepción directa, sino una conclusión interpretativa 

elaborada por el investigador. A diferencia de otros tipos de informes, esta conclusión 

surge de la combinación entre la reflexión teórica del investigador y su contacto 

prolongado y cercano con la comunidad. De este modo, las etnografías no se limitan 

a reportar el objeto empírico de estudio —una cultura, un grupo o una sociedad—, 

sino que constituyen una interpretación y descripción de lo que el investigador 

observó y escuchó. En el caso del presente estudio, la etnografía se sitúa en la 

interpretación del proceso de patrimonialización a través de las tres líneas principales 

descritas al inicio de este apartado, analizando la realidad de la acción humana desde 

la perspectiva de quienes la viven. 

Así mismo la metodología planteada de enfoque cualitativo y crítico de patrimonio, 

aporta una perspectiva que dialoga de manera directa con los objetivos del Doctorado 

en Ciencias de los Ámbitos Antrópicos, cuyo interés central se encuentra en analizar 



99 
 

las múltiples interacciones entre los seres humanos y los espacios que habitan, 

construyen y transforman. 

 

En primer lugar, la investigación evidencia que los procesos arquitectónicos y 

territoriales no pueden comprenderse únicamente desde su dimensión técnica o 

formal, sino que requieren ser abordados desde las prácticas sociales, los discursos 

y las valoraciones culturales que les otorgan sentido. Esto amplía el horizonte 

académico del doctorado al situar los espacios construidos dentro de un entramado 

simbólico, vivencial y cotidiano, abriendo la posibilidad de generar un conocimiento 

más integral sobre los ámbitos antrópicos. 

 

En segundo lugar, la incorporación de la etnografía como método de análisis beneficia 

el programa doctoral al ofrecer herramientas para visibilizar las voces que han sido 

tradicionalmente ignoradas por los discursos oficiales de planeación, conservación y 

gestión del patrimonio. La atención a valoraciones “no autorizadas” y a la mentalidad 

paisajera de los habitantes permite comprender cómo surgen dinámicas identitarias y 

de apropiación territorial, fortaleciendo así las líneas de investigación del doctorado 

orientadas al reconocimiento de la diversidad social y cultural en el espacio 

construido, dentro de los estudios arquitectónicos urbanos. 

 

En tercer lugar, el estudio aporta una dimensión interpretativa valiosa: al combinar 

observación, explicación y descripción, se logra articular teoría y práctica, integrando 

los marcos analíticos de la academia con las experiencias de los actores sociales. 

Este enfoque es especialmente pertinente para un programa doctoral que busca 

formar investigadores capaces de analizar los ámbitos antrópicos desde la 

complejidad, la interdisciplina y la crítica. 

 

Por esta razón, como se comentó desde la introducción, los objetivos son los 

siguientes: 
 
En concordancia con la metodología etnográfica planteada, el objetivo general de esta 

investigación es analizar y comprender el proceso de patrimonialización de Santa 

María de los Reyes Huatlatlauca, Puebla, examinando de manera puntual cómo los 

actores sociales intervienen en dicho proceso. Se busca identificar en la vida cotidiana 



100 
 

la materialidad que emerge del actuar común de los habitantes dentro de su territorio, 

reconociendo a través del trabajo etnográfico los elementos materiales a los que se 

les otorga significado y valor, y que en conjunto configuran un patrimonio vivo, 

dinámico y en constante resignificación. 

 

De manera particular, se pretende identificar los elementos arquitectónicos y 

naturales que la comunidad ha seleccionado como patrimonio local, vinculándolos 

con la cosmogonía cultural, histórica y espacial que subyace en la mentalidad de los 

actores y que los convierte en referentes identitarios de gran relevancia. Asimismo, 

se busca analizar las estrategias y acciones emprendidas por la sociedad para 

preservar y promover dicho patrimonio, prestando especial atención a la agencia 

comunal que asegura la continuidad de las prácticas y la transmisión de valores en el 

ciclo entre actores y entorno. 

 

Otro procedimiento fundamental es examinar las condicionantes espaciales que 

funcionan como hitos simbólicos y en los que se desarrollan las prácticas sociales 

cotidianas, a fin de comprender cómo se configuran las relaciones entre territorio, 

paisaje y memoria colectiva. En paralelo, resulta necesario caracterizar la 

organización social local, entendida no desde estructuras piramidales rígidas, sino 

desde posicionamientos y conexiones que expresan significados múltiples en torno al 

patrimonio y al modo en que este se vincula con la vida comunitaria. 

 

También se propone determinar los principales problemas y beneficios derivados de 

la identificación y valoración local del patrimonio, contrastándolos con las políticas 

oficiales de conservación y gestión. Este análisis permitirá evidenciar tensiones y 

complementariedades entre discursos hegemónicos y valoraciones comunitarias, 

ofreciendo una visión crítica e integral del proceso de patrimonialización de 

Huatlatlauca. 

 

El trabajo de investigación visto desde el ámbito antropológico, invita a reflexionar 

acerca de esta sociedad particular (Huatlatlauca), y nos hace plantearnos las 

siguientes preguntas en torno a lo que ellos han definido como patrimonio, o en la 

postura de Prats (2005) como lo “valioso” del territorio: 

 



101 
 

● ¿Cómo se relacionan en torno a lo valioso del territorio? 

● ¿Cómo perciben los actores su relación entre ellos? 

● ¿Cómo creemos nosotros que es su relación, conexión y sistema? 

 

Las técnicas cualitativas utilizadas en campo fueron la entrevista abierta y 

semiestructurada, así como la observación directa y participante mediante cuaderno 

de campo. Estas herramientas permitieron recopilar no solo discursos formales, sino 

también narrativas cotidianas, expresiones simbólicas y prácticas sociales vinculadas 

al territorio. La entrevista posibilitó acceder a distintas perspectivas generacionales y 

de actores clave en la comunidad, mientras que la observación participante favoreció 

el registro de dinámicas colectivas, rituales y usos del espacio. En conjunto, estas 

técnicas ofrecieron un acercamiento integral que permitió interpretar los procesos de 

patrimonialización desde la mirada de los propios habitantes, otorgando profundidad 

y sentido etnográfico al análisis de los espacios arquitectónicos. 

 

3.1 Fase de construcción de datos 

Se reconocen dos campañas, la primera del 03 de julio de 2023 al 31 de noviembre 

de 2023, registrando un total de 11 documentos, 9 grabaciones de audio y 778 

fotografías. Las entrevistas abiertas están divididas de la siguiente forma: 1) seis 

miembros de la comunidad, 2) dos especialistas en patrimonio edificado del Instituto 

Nacional de Antropología e Historia (INAH), 3) un miembro externo a la comunidad. 

Se realizó un grupo focal con 41 niños entre 7 y 14 años de 9 localidades o barrios de 

Huatlatlauca con 6 preguntas semiestructuradas (ver figura 7). La actividad consistió 

en describir por medio de dibujos la respuesta.  

 



102 
 

 

Figura 7. Participación en grupo focal con niños de Huatlatlauca. 

Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). 

 

La segunda campaña consistió en una estancia de 30 días en la comunidad del 08 de 

abril del 2024 al 07 de mayo de 2024, registrando un total de 16 documentos, 15 

grabaciones de audio y 119 fotografías. Las entrevistas semiestructuradas fueron 15 

a miembros de la comunidad. Los diarios de campo, se han colocado en el anexo de 

esta tesis. 

3.2 Fase de análisis o procedimiento 

El material recolectado en ambas campañas fue organizado en un cuerpo 

documental. Las entrevistas y los diarios de campo fueron transcritos, mientras que 

las fotografías y los dibujos de los niños fueron sistematizados y clasificados por ejes 

temáticos, de acuerdo con las unidades de análisis propuestas (Tabla 2). Este 

proceso permitió establecer un banco de información estructurado, en el cual se 

identificaron de manera preliminar categorías relacionadas con la patrimonialización, 

el territorio, el paisaje, la memoria colectiva, los actores sociales y las prácticas 

comunitarias. 

 

 



103 
 

Tabla 2. Unidades de análisis (elaboración propia 2023) 

 Actividades Técnicas de recolección Posibles indicadores 

Jerarquías 
sociales 

Identificación de 

individuos o grupos 

con autoridad y 

liderazgo en la 

comunidad, 

observable en la toma 

de decisiones sobre el 

patrimonio y la 

asignación de 

responsabilidades. 

Observación participante, 

entrevistas 

semiestructuradas, análisis 

de asambleas y reuniones 

comunitarias. 

Número de líderes 

reconocidos, frecuencia de 

participación en decisiones 

patrimoniales, referencias 

de legitimidad social. 

Valoración social 
(uso, intrínseco, 
cultural, signo) 

Registro de elementos 

patrimoniales 

considerados 

importantes por su 

funcionalidad, 

simbolismo o 

relevancia cultural. 

Entrevistas, relatos orales, 

observación de prácticas, 

análisis de objetos y 

espacios con actividades 

relevantes. 

Elementos señalados 

como valiosos, frecuencia 

de uso o celebración, 

menciones simbólicas en 

relatos y pláticas 

cotidianas. 

Normas oficiales 
y no oficiales 

Identificación de 

reglas formales e 

informales que regulan 

el uso, protección y 

transmisión del 

patrimonio. 

Entrevistas, observación de 

prácticas comunitarias. 

Existencia de acuerdos 

tácitos, sanciones o 

prohibiciones locales, 

cumplimiento observado 

de reglas no 

necesariamente escritas. 

Mentalidad 
paisajera 

Percepción y 

narración del paisaje 

que revela valores 

estéticos, simbólicos y 

de memoria colectiva. 

Entrevistas, recorridos 

guiados, mapas cognitivos, 

fotografías, relatos de 

memoria colectiva. 

Elementos del paisaje 

destacados, narrativas 

sobre el significado del 

territorio, frecuencia de 

referencia a sitios 

emblemáticos. 



104 
 

Organización y 
apropiación 

espacial 

Documentación de 

cómo los habitantes 

usan, delimitan y 

distribuyen los 

espacios del territorio. 

Observación participante, 

entrevistas, registros de 

actividades diarias, mapeo 

participativo. 

Distribución de actividades 

por espacio, propiedad o 

uso de áreas, prácticas de 

cuidado o exclusión 

espacial. 

Espacio 
arquitectónico 

Identificación y 

descripción de 

construcciones 

tradicionales y 

contemporáneas, 

evaluando su 

significado histórico, 

simbólico y funcional. 

Inventarios de edificios, 

observación de técnicas 

constructivas, entrevistas 

sobre historia y uso, análisis 

fotográfico. 

Número y tipo de 

construcciones 

patrimoniales, referencias 

históricas, uso actual, 

relación con identidad y 

memoria colectiva. 

 

3.3 Fase de interpretación 

 

Con base en las unidades de análisis, se realizó una revisión inicial de la campaña 

uno que permitió identificar la falta de percepción de la cultura en la cotidianidad, 

mostrada también fuera del ámbito religioso. Aunque resulta un hecho que la 

continuidad y las transformaciones primordiales de la cultura se enfrascan en los 

discursos y representaciones de esta índole. La segunda campaña permitió 

interpretar los significados atribuidos al territorio y a los bienes culturales cotidianos, 

contrastando la mirada de los habitantes adultos y la visión simbólica de los niños. 

Esta interpretación buscó evidenciar las distintas formas en que se configuran las 

narrativas y prácticas de patrimonialización, resaltando tanto las tensiones como las 

convergencias dentro de la vida comunitaria. 

3.4 Codificación con ATLAS.ti 

El análisis cualitativo fue asistido con el software ATLAS.ti, aplicando en una primera 

etapa codificación abierta para identificar categorías emergentes a partir del material 

empírico. Posteriormente, se implementó una codificación axial, lo que permitió 

relacionar categorías y establecer vínculos entre actores, prácticas y significados. 



105 
 

Finalmente, se realizó una codificación selectiva, orientada a articular las categorías 

centrales y construir un esquema interpretativo en torno a los procesos de 

patrimonialización de Huatlatlauca. 

 

Para el análisis se integró y ordenó la información transcrita en ATLAS.ti, codificando 

por medio de las unidades de análisis propuestas y sus respectivas categorías, con 

la finalidad de asociar los factores que integran el proceso de patrimonialización 

identificando las redes, puntos de conexión y relación dentro del sistema de códigos 

de ACTOR, PRÁCTICA, MATERIALIDAD, MATERIA, con el propósito de comprender 

la agencia y mentalidad con sus múltiples extensiones “se remite a un mapa que debe 

ser producido, construido, siempre desmontable, conectable, alterable, modificable, 

con entradas y salidas múltiples, con sus líneas de fuga” (Deleuze y Guattari, 2016, 

p. 60). 

 

El calendario de la etapa uno es el siguiente: 

 

Tabla 3. Análisis de actividades de campo en Huatlatlauca. Fuente: Elaboración 

propia (2025) 

 
Nº Fecha Actividades Objetivo e importancia 

1 03/07/2023 Presentación con 
el Pbro. Jovany 
Monroy Cruz en 
Parroquia Ex 
Convento de los 
Santos Reyes 

Objetivo: Generar un primer acercamiento con 
la autoridad religiosa, actor clave en la gestión y 
legitimación del patrimonio cultural local. 
Justificación: El sacerdote concentra parte del 
discurso autorizado del patrimonio y funge como 
mediador entre comunidad, territorio y ritualidad. 
Importancia: Su participación legitima el trabajo 
etnográfico y permite entender cómo la iglesia 
articula prácticas de patrimonialización en el 
pueblo.  

2 11/07/2023 Entrevista abierta 
con el Pbro. 
Jovany Monroy · 
Visita a templos 
en San Pablo 
Zoyatitlanapan 
(San Juan 
Atzompa) 

Objetivo: Recuperar la narrativa institucional de 
la parroquia y registrar la noción “oficial” de 
materialidad del patrimonio edificado. 
Justificación: Los templos constituyen un nodo 
central en el entramado territorial y simbólico de 
Huatlatlauca. 
Importancia: Permite comprender cómo se 
vincula lo religioso con la vida comunitaria y 
cómo se definen las estructuras sociales en las 
representaciones culturales y la conservación 
de los espacios arquitectónicos. 



106 
 

3 12/07/2023 Actividad con 
monaguillos: 
grupo focal (niños 
7–14 años) 

Objetivo: Conocer la percepción de niños y 
jóvenes respecto al patrimonio a partir de la 
noción y cotidianidad de sus prácticas y 
representaciones.  
Justificación: La infancia proyecta el futuro de la 
comunidad y revelan la transmisión 
intergeneracional de valores patrimoniales 
locales. 
Importancia: Visibiliza cómo se construye la 
identidad patrimonial desde edades tempranas 
y cómo se reproduce en la cotidianidad. 

4 26/07/2023 Presentación en 
Presidencia 
Municipal · 
Entrevista con 
Ermenegildo 
Medel · Comida 
de compadrazgo 
en San Nicolás 
Tolentino 

Objetivo: Reconocer el papel del gobierno 
municipal y de líderes locales en la gestión del 
patrimonio. 
Justificación: Las instituciones políticas locales 
poseen poder de decisión sobre el territorio y el 
uso de los bienes culturales. 
Importancia: Fortalecer la perspectiva de 
patrimonialización como proceso social y 
político, más allá de lo religioso. 

5 04/08/2023 Último jubileo del 
año en 
Tochmatzintla y 
Procesión con el 
Santísimo 

Objetivo: Documentar rituales religiosos 
comunitarios que resignifican el espacio 
urbano–territorial. 
Justificación: Estas celebraciones son prácticas 
vivas que actualizan la relación entre 
comunidad, territorio y fe. 
Importancia: Evidencia cómo los rituales 
refuerzan el sentido de pertenencia y 
materializan el patrimonio inmaterial en el 
territorio. 

6 05/08/2023 Entrevista con 
Jafet Atlamac 
Paredes · 
Entrevista con 
mayordoma 
María Cleofas 
Galeno Campos 

Objetivo: Identificar las voces de actores con 
roles directos en la organización y gestión 
festiva.  
Justificación: Los mayordomos y líderes 
comunitarios son agentes patrimonializantes 
que sostienen la continuidad cultural. 
Importancia: Aporta al análisis del sistema de 
cargos como práctica material y simbólica de 
patrimonialización. 

7 09/08/2023 Torneo de futbol 
de monaguillos · 
Entrevista con 
Pbro. Carlos 
Morales (La 
Magdalena 
Tlatlauquitepec) · 
Entrevista con Sr. 
Rafael (sacristán 
del Ex Convento) 
· Entrevista con 
Mtro. Juan 
Pamilla Aguilar 

Objetivo: Observar la interacción comunitaria en 
espacios no estrictamente religiosos y registrar 
distintas narrativas sobre el patrimonio. 
Justificación: El futbol y los espacios de 
convivencia también son parte de la vida social 
que construye sentido territorial. 
Importancia: Permite analizar cómo lo 
patrimonial se entrelaza con la vida cotidiana y 
las dinámicas sociales de jóvenes y adultos. 



107 
 

8 27/09/2023 Entrevista y 
grupo focal con 
mayordomos de 
San Lucas 
Ahuatempan 
(previo a fiesta 
patronal) 

Objetivo: Indagar sobre la organización festiva y 
la gestión patrimonial en torno a la fiesta 
patronal. 
Justificación: Los mayordomos son “guardianes” 
del patrimonio ritual y festivo de la comunidad. 
Importancia: Aporta a la comprensión de las 
estructuras sociales que sostienen la 
patrimonialización del territorio y sus 
celebraciones. 

9 30/11/2023 Reunión con 
Comité de Obras 
en Tochmatzintla 
· Visita a 
Xochiplaza 

Objetivo: Identificar la relación y organización de 
la estructura social que se encuentra a cargo 
del inmueble religioso, así cómo los términos de 
cooperación y percepción de técnicas de 
conservación. En relación con la Xochiplaza el 
objetivo fue identificar la apropiación 
comunitaria del entramado urbano. 
Justificación: La conservación de espacios 
arquitectónicos denota la importancia de estos 
dentro de la cotidianidad, la cual otorga de 
manera directa la materialidad al espacio. 
Importancia: Permite comprender tensiones 
entre modernización, conservación y usos 
comunitarios del territorio. 

10 31/11/2023 Visita a 
Xochiplaza · 
Recabar datos en 
archivo de la 
parroquia 

Objetivo: Revisar documentos históricos y 
contrastarlos con la memoria oral y las prácticas 
actuales. 
Justificación: Los archivos parroquiales 
resguardan huellas de la historia local vinculada 
a la patrimonialización religiosa. 
Importancia: Integra la dimensión histórica al 
análisis etnográfico, mostrando continuidad y 
transformación en la definición de lo patrimonial. 

 

Dentro de esta primera etapa metodológica resultó necesario entender “qué” y “cómo” 

el proceso de patrimonialización tiene una adherencia en la vida social de Santa María 

de los Reyes Huatlatlauca, comprendiendo la diversidad de conexiones que se han 

creado y recreado entre los componentes de la misma, para poder describir e 

interpretar esta construcción entre dichas relaciones y significados. Es decir, no solo 

observar hechos aislados, sino reconocer la red de vínculos que configuran el sentido 

colectivo del patrimonio.   

 

Para ello debe existir una correspondencia entre el investigador y los actores. Se debe 

tener un acercamiento a dichos entornos y espacios, con la finalidad de observar, 

escuchar y sentir, de entender e interpretar el significado de sus prácticas. Este 

vínculo se construye a partir de la sensibilidad y la disposición del investigador para 

sumergirse en la cotidianidad local.  



108 
 

El análisis de los patrones que estructuran la vida social no depende exclusivamente 

de la experiencia del investigador, ya que cualquier persona tiene la capacidad de 

observar, escuchar, percibir y reflexionar sobre los fenómenos sociales. Esto permite 

democratizar la mirada metodológica, reconociendo que la interpretación de la vida 

social no es un privilegio exclusivo de la academia. En este sentido, al describir una 

práctica sociocultural, es fundamental considerar que dicha práctica debe existir 

previamente y que tanto su descripción como su existencia se desarrollan en planos 

distintos, paralelos y con dinámica propia, aunque interrelacionados. 

Esto implica reconocer que la práctica posee una vida propia que no depende de su 

registro o escritura, existiendo antes y después de ser narrada por el investigador. El 

campo se entiende como el laboratorio del investigador (en este caso el etnógrafo–

arquitecto), un espacio que permite generar conocimiento y que se define por cuatro 

componentes fundamentales: los lugares a estudiar, los actores o grupos con quienes 

se interactúa, las actividades de seguimiento y las temporalidades involucradas. Esta 

perspectiva se articula con los tres ejes propuestos en el marco teórico, permitiendo 

una aproximación integrada y situada al objeto de estudio (ver figura 8). 

 



109 
 

Figura 8. Comida hecha por mayordomias, fiesta patronal enero 2024, Santa María 

de los Reyes Huatlatlauca. 

Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 
Dentro de la primera etapa o campaña, se propuso analizar desde una inmersión 

inicial la noción de patrimonio de la comunidad, visualizando el campo de estudio y 

delimitándolo, debido a que Huatlatlauca cuenta con un vasto territorio. Un total de 27 

localidades. Esta delimitación evidenció que el patrimonio no se concentra en un solo 

núcleo, sino que se distribuye en una diversidad de lugares, donde cada comunidad 

aporta una visión particular sobre lo que considera digno de resguardo y transmisión. 

Aunque independientemente de estos rasgos propios, el eje rector del municipio como 

lo menciona Don Rafael, habitante local, en donde la “colonia”, “barrio” o “localidad” 

más importante es la “cabecera”, aunque dentro de su propia percepción todas las 

comunidades son iguales, a pesar de que cada una de ellas tenga costumbres y 

tradiciones particulares, debido a la existencia de variaciones dentro del tipo de 

organización comunal, por ejemplo: en algunos lugares hacen cambios de 

mayordomos y en otras no, hay algunos otros en donde buscan fiscales los cuales 

tienen un sueldo y en otros es de manera honorífica como es la tradición.  

 

Los principales líderes son de manera indudable el presidente municipal y el párroco 

(ver figura 9), debido a que ambos representan las figuras de mayor autoridad y 

legitimidad dentro del municipio: el primero como cabeza política y administrativa, 

encargado de la gestión de recursos, la organización civil y la representación oficial 

de la comunidad ante instancias externas; el segundo como guía espiritual y moral, 

con influencia directa en la vida religiosa, festiva y simbólica, la cual constituye un eje 

central de la cohesión social en Huatlatlauca. En conjunto, estas dos figuras articulan 

lo civil y lo religioso, lo administrativo y lo ritual, convirtiéndose en referentes obligados 

dentro de la vida comunitaria en la toma de decisiones colectivas. 

 



110 
 

 

Figura 9. Expo Feria Artesanal Huatlatlauca 2024, al centro los dos hombres de 

blanco: el presidente municipal y el párroco de Huatlatlauca, junto con autoridades 

estatales de la Secretaría de Cultura. 

Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 

Una de las principales áreas de oportunidad que se logró reconocer en esta primera 

etapa fue el exceso de acercamiento con la organización parroquial y con el párroco. 

Si bien esto permitió obtener resultados concretos y dio apertura al núcleo de la 

organización de las diferentes fiestas y organizaciones de las representaciones 

litúrgicas y lúdicas que giran en torno a la fe católica, al mismo tiempo dejó en segundo 

plano la cotidianidad, las controversias y las disputas que también constituyen 

dimensiones fundamentales del patrimonio local, debido a que estas permiten 

comprender cómo vive, negocia y reproduce sus tradiciones en la práctica diaria.  

 

Esta investigación no solo se enfoca en las expresiones visibles y celebratorias, sino 

también en los procesos sociales donde emergen tensiones, desacuerdos y acuerdos, 



111 
 

los cuales revelan la manera en que se construye y resignifica el sentido de lo valioso 

en el territorio. Estas dinámicas muestran que el patrimonio no es un ente estático ni 

armónico, sino un campo en constante transformación, atravesando por relaciones de 

poder, diversidad de intereses y la vida común de los habitantes. 

 

En la segunda etapa o campaña, se propuso una estancia prolongada en él, 

concebida no sólo como un recurso metodológico, sino como una estrategia necesaria 

para adentrarse en la complejidad de la vida social. La larga temporalidad permite 

observar la verdadera cotidianidad de la cultura local, más allá de los eventos 

extraordinarios o rituales, poniendo atención en los pequeños gestos, prácticas diarias 

y dinámicas sociales que configuran la vida comunitaria. Bajo este enfoque, resulta 

posible identificar cómo se construyen las nociones de patrimonio en las interacciones 

más elementales y cómo estas se articulan en torno a la cosmogonía que da sentido 

a la existencia colectiva de Huatlatlauca.  

Esta propuesta se sitúa en una perspectiva de interpretación cultural, entendida desde 

un abordaje profundo y detallado que no se limita a la descripción de los hechos, sino 

que busca comprender los significados que los actores locales atribuyen a sus propias 

prácticas. Desde esta mirada, el proceso de patrimonialización no se reduce 

únicamente a políticas o intervenciones institucionales, sino que se concibe como una 

red simbólica en la que los habitantes determinan lo valioso, lo sagrado y aquello que 

consideran digno de transmitirse. Por ello, la permanencia prolongada en el campo 

se volvió una herramienta esencial para captar tanto la dimensión material como la 

simbólica del patrimonio. 

El análisis de las tres líneas propuestas en el marco teórico referente al patrimonio 

visto desde los estudios críticos del patrimonio también definirá factores que se han 

ido modificando con el paso del tiempo, como la noción del paisaje o proto–paisaje 

dentro del estudio de las mentalidades y el análisis arquitectónico–espacial, centrados 

en espacios, sujetos, representaciones, trazando una línea temporal. De esta manera 

se podrá tener como meta, la comprensión de las dinámicas recurrentes del grupo / 

comunidad y estudiar sus conexiones, con la finalidad de analizar la 

patrimonialización del territorio de Huatlatlauca.  



112 
 

Resultó importante considerar también dado a las condiciones específicas de 

Huatlatlauca, los límites y escalas espaciales, tomar en cuenta el contexto territorial 

actual, y las circunstancias de cambio, por ello es fundamental rastrear los puntos de 

inflexión que han funcionado como modificador dentro del ámbito social, lo podrían 

ser a manera de hipótesis la migración y el cambio climático que podría afectar los 

campos de cultivo y generaría una ruptura en el ciclo habitual. 

 

El objetivo de interpretar dichos elementos patrimoniales que serán recabados en el 

trabajo de campo, mediante la recolección de discursos con la técnica de entrevista 

abierta y el cuaderno de campo con la observación directa y participante, serán 

tomados en cuenta como categoría “emic” siguiendo la definición hecha por Pike: 

 

Resulta conveniente, aunque parcialmente arbitrario, describir el 

comportamiento desde dos perspectivas diferentes, lo que conduce a 

resultados que se complementan. El punto de vista ético estudia el 

comportamiento desde fuera de un sistema particular y como una aproximación 

inicial esencial a un sistema ajeno. El punto de vista émico resulta de estudiar 

el comportamiento desde dentro del sistema. (Acunté los términos ético y 

émico a partir de las palabras fonético y fonemático, siguiendo el uso lingüístico 

convencional de estos últimos. Los términos cortos se utilizan de manera 

análoga, pero con fines más generales). (1967, p. 37). 

 

La categoría “emic”, se adapta a la intención del trabajo doctoral, cuyo objetivo es 

comprender el proceso de patrimonialización de una comunidad tomando en cuenta 

las voces de los actores y el valor que han adquirido ciertos elementos y se han 

transformado en patrimonio local.  

 

Aunque de cierta manera se complementará con la visión e interpretación del 

investigador, referente a la categoría “etic”, la cual no resulta opuesta a la anterior, y 

se considera una relación dialéctica entre ellas. Ambos conceptos o categorías se 

generan mediante una interrelación en la que viven mediante el vínculo entre el 

etnógrafo y los respectivos actores de una comunidad particular. La relación entre etic 

y emic es de orden dialéctico porque existe una retroalimentación entre ambos a 

medida que el estudio avanza. Aunque este proceso dialéctico se ha pasado por alto 



113 
 

muchas veces, en algunas investigaciones de orden etnográfico o inspiraciones 

lingüísticas ha sido considerada como una forma de imperialismo intelectual (Pike, 

1967, p. 40). 

 

En este sentido, comprender la patrimonialización en Huatlatlauca requiere mantener 

un equilibrio constante entre ambas perspectivas: la emic, que recupera las voces, 

memorias y significados que los propios habitantes otorgan en sus prácticas, objetos 

y territorios; y la etic, que permite al investigador establecer marcos analíticos más 

amplios y comparativos. La riqueza de esta relación radica en que no se trata de 

perspectivas excluyentes, sino complementarias, que posibilitan captar tanto la 

experiencia vivida de los actores como los procesos históricos, políticos y sociales 

que hacen única a la comunidad. 

 

Así los relatos de migración, las transformaciones productivas derivadas del clima, la 

centralidad de la fe católica y las disputas locales en torno a la organización comunal 

no solo son datos empíricos, sino expresiones que revelan la manera en que la 

comunidad define lo que considera valioso y, por ende, patrimonio (ver figura 10). El 

reto del trabajo etnográfico consiste en articular estas voces locales con la reflexión 

crítica del investigador, de manera que el patrimonio de Huatlatlauca no sea 

comprendido como un inventario estático de bienes o representaciones, sino como 

un proceso vivo, dinámico y en constante negociación, donde la memoria, el territorio 

y la identidad se entrelazan en la vida cotidiana de sus habitantes. 

 



114 
 

 

Figura 10. Paisaje natural de Huatlatlauca, Puebla. Camino que funge como acceso 

al pueblo. 

Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). 

3.5 Técnicas etnográficas de investigación 

La etnografía se considera un método abierto de investigación, considerando el 

campo como el laboratorio en donde se realizará el trabajo, con técnicas no directivas. 

El resultado, como se analizó en el anterior apartado se evidencia en una descripción 

/ interpretación.  

 

El aspecto central de este método reside en que pone el énfasis en los actores y no 

en el investigador, reconociendo que los habitantes son quienes poseen la autoridad 

para expresar, tanto de manera oral como mediante sus representaciones, el 

significado de su vida cotidiana, sus rutinas y hechos extraordinarios. Esta perspectiva 

replantea la centralidad del investigador, no como un poseedor de conocimiento 

preexistente, sino como un sujeto que, a través de la investigación, transita de un 



115 
 

proceso de desconocimiento hacia la comprensión profunda de la experiencia de la 

comunidad. 

 

Este planteamiento recuerda que la etnografía no busca imponer verdades acabadas, 

sino abrir un espacio de diálogo en el que los actores sociales tienen la palabra 

central. En el caso de comunidades como Huatlatlauca, esto significa reconocer que 

el conocimiento sobre el patrimonio no reside únicamente en la mirada académica, 

sino en la experiencia vivida y transmitida por quienes habitan el territorio. El 

investigador, más que portador de certezas, se convierte en un acompañante que 

aprende a “desconocer” sus propios marcos de referencia para poder reconocer la 

riqueza y complejidad de los significados locales.  

En la primera etapa del proceso etnográfico, el investigador se aproxima a la realidad 

estudiada partiendo de un estado de desconocimiento metodológico, con el objetivo 

de construir su conocimiento a partir de esa apertura. Cuanto más consciente es de 

lo que ignora y de la necesidad de cuestionar sus certezas, mayor disposición tiene 

para aprender sobre la realidad en términos que no se limiten a su propia perspectiva. 

En una segunda etapa, una vez recopilados los datos, el etnógrafo centra su atención 

en la descripción e interpretación de la cultura, buscando comunicar los significados 

y prácticas observados a los lectores interesados. Este proceso puede compararse 

con una forma de “traducción” cultural, reconociendo que los conceptos y términos de 

una cultura no siempre encuentran correspondencia exacta en otra. 

De manera definitiva existe la probabilidad en donde algunas representaciones del 

territorio de trabajo no corresponderán a las costumbres del investigador. Por lo tanto, 

es necesaria una sensibilidad genuina que sea capaz de reconocer la práctica o 

noción para la clasificación en el sistema creado por el etnógrafo a manera de 

hipótesis.  

 

El anterior planteamiento enfatiza que la etnografía no puede partir de la certeza ni 

de categorías fijas, sino de la disposición a dejarse sorprender por la lógica interna de 

la cultura estudiada. En este sentido, asumir la “ignorancia metodológica” no significa 

carecer de herramientas analíticas, sino reconocer que el valor del conocimiento 

etnográfico surge del encuentro con lo inesperado y lo distinto. Para contextos como 



116 
 

el de Huatlatlauca, esto implica aceptar que las representaciones del patrimonio, del 

territorio y de la vida cotidiana (ver figura 11) pueden desafiar los esquemas previos 

del investigador. Solo desde esa apertura crítica es posible generar descripciones e 

interpretaciones que no traduzcan mecánicamente la realidad, sino que restituyan su 

densidad y permitan comprenderla en sus propios términos. 

 

 

Figura 11. Presentación de Principales en Templo de Santo Tomás Atlixilihuian. 

Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). 

 

Entre las técnicas centrales del enfoque etnográfico se encuentran la entrevista 

abierta y la observación participante, siendo el investigador mismo el principal 

instrumento, cuyas características personales —como género, edad, nacionalidad, 

simpatía o habilidad para relacionarse— influyen en la interacción con la comunidad. 

A partir de estas cualidades, se desarrollan herramientas que facilitan la recolección 

de información y la comprensión de los discursos de los habitantes, permitiendo 



117 
 

identificar cómo la teoría se refleja en la práctica observada durante el trabajo de 

campo. Así, la experiencia del investigador se convierte en un medio para constatar 

de manera viva los principios teóricos que guían la investigación. 

Este planteamiento subraya que el valor de la investigación etnográfica no depende 

únicamente de las técnicas aplicadas, sino de la capacidad del investigador para 

convertirse en un instrumento sensible y receptivo frente a la realidad que estudia. La 

entrevista no dirigida y la observación participante, en este sentido, funcionan como 

puentes hacia la comprensión cultural, pero es la disposición personal la que define 

la calidad del encuentro en campo. En lugares como Huatlatlauca, donde la vida 

cotidiana se entreteje con tradiciones, memorias y disputas locales, el etnógrafo se 

enfrenta al reto de reconocer cómo su propia presencia influye en lo que observa y 

escucha. La experiencia del campo, por tanto, no solo confirma teorías planteadas, 

sino que también confronta al investigador con la necesidad de replantearlas desde 

la vivencia directa. 

 

Lo que definirá la importancia de este trabajo doctoral, es la adecuada relación entre 

la teoría y el trabajo de campo, que resulta fundamental para la familiarización de los 

investigadores externos a la descripción de determinados aspectos culturales de 

Huatlatlauca, así como su posterior interpretación puntual.  

Sin la implicación profunda y el contacto directo que exige la investigación de campo, 

el material etnográfico corre el riesgo de volverse distante y carente de vida. Con el 

tiempo, los datos podrían reducirse a simples ilustraciones, alejándose de la 

experiencia integral que caracteriza al trabajo de campo. En consecuencia, se pierde 

la interacción teórica entre el conocimiento del investigador y las perspectivas de los 

actores locales, un diálogo que se construye en la práctica misma de la investigación. 

Sin este contacto, el investigador corre el riesgo de mantenerse aislado de la 

experiencia de la comunidad, limitándose a un enfoque externo y desconectado de la 

realidad estudiada. 

Este señalamiento revela que la investigación etnográfica adquiere sentido 

únicamente cuando teoría y campo dialogan de manera constante, evitando que los 

datos recolectados se conviertan en simples ilustraciones de la vida cotidiana. En el 

caso de Huatlatlauca, este vínculo se vuelve esencial, ya que la riqueza cultural del 



118 
 

municipio no puede comprenderse sin la experiencia directa de quienes la encarnan 

en sus prácticas, memorias y narrativas cotidianas. La teoría, por sí sola, corre el 

riesgo de distanciar al investigador, reduciendo la complejidad cultural a categorías 

abstractas.  

 

Por lo tanto, dentro de la línea propuesta para este trabajo, se enfatiza en el propósito 

con el cual fueron creados los Estudios Críticos del Patrimonio, ya que uno de los 

objetivos es comparar e inclusive añadir ciertos conceptos que resulten más 

adecuados para la comprensión del patrimonio inmaterial, material y natural, en el 

caso específico de este estudio, dentro de un territorio rural. Desde esta perspectiva, 

el enfoque etnográfico no busca reproducir modelos preestablecidos, sino articular 

teoría e investigación de manera que se favorezcan nuevos hallazgos y 

aproximaciones al objeto de investigación (ver figura 12). 

 

 



119 
 

 

Figura 12. Patrio del Claustro del Ex Convento de Huatlatlauca, Puebla. 

Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). 

 

 

El método empleado se enmarca en el naturalismo, dado que se establece una fusión 

entre el investigador y la comunidad, integrando la comprensión individual con las 

representaciones compartidas por los habitantes de Huatlatlauca. Este enfoque se 

concibe como una alternativa epistemológica que permite acceder a una realidad ya 

interpretada por los sujetos. En lugar de mantener una distancia objetiva frente al 

campo, el naturalismo propone que el investigador se integre al grupo, aprendiendo 

la lógica de la vida social desde la perspectiva de sus miembros. El objetivo de este 

aprendizaje no es explicar una cultura de manera universal, sino interpretarla y 

comprenderla en su singularidad, reconociendo que cada forma de vida es irreductible 

a otra. 

 

Es importante considerar que, durante la estancia de trabajo de campo, el 

investigador pudiese no comprender el sentido que su presencia tiene para los 

habitantes del lugar, ya que los actores desconocen en un primer momento las 

intenciones del principal instrumento metodológico. Esto se manifiesta como un 

“obstáculo”, en la medida en que dificulta o impide alcanzar la aceptación de los 

actores a los que se pretende abordar. Dicho obstáculo puede forzar el modelo 

planteado para la conformación de la descripción y el posterior análisis, pues cierta 

reflexividad podría no obtener respuesta. En este sentido "La información obtenida en 

situación unilateral es más significativa con respecto a las categorías y las 

representaciones contenidas en el dispositivo de captación, que a la representación 

del universo investigado" (Thiollent, 1982, p. 24). 

 

El laboratorio de investigación, entendido como el campo, otorga validez a la 

reflexividad, ya que es el espacio en el que los actores sociales confrontan los 

procesos de patrimonialización y articulan sus propias definiciones de patrimonio. La 



120 
 

reflexividad en este contexto se manifiesta como diálogo dinámico entre observador 

y comunidad. 

 
En el marco de la metodología etnográfica, la configuración de las unidades de 

análisis es fundamental para ordenar la información recogida en campo y dotarla de 

un sentido interpretativo que permita comprender el proceso de patrimonialización de 

Huatlatlauca. Dichas unidades permiten vincular las prácticas sociales con la 

materialidad del territorio, estableciendo un puente entre la observación, la 

experiencia de los actores y los marcos teóricos que sustentan la investigación. 

3.6 Entrevista abierta y semiestructurada 

La entrevista abierta tiene la particularidad de responder las preguntas en palabras 

propias del participante, en donde los cuestionamientos permiten captar el punto de 

vista específico de cada actor con menos interferencia del investigador. “La entrevista 

es una estrategia para hacer que la gente hable sobre lo que sabe, piensa y cree” 

(Spradley, 1979, p. 9).  

 

Los datos que se obtienen con este tipo de instrumento se van ligando y desembocan 

en un flujo específico de información que en conjunto con la teoría definirían el 

significado y la temática particular del proceso de patrimonialización. El discurso 

planteado dentro de la entrevista abierta acoplado a partir de temas específicos que 

convergen dentro del patrimonio local, aportará con mayor facilidad los 

cuestionamientos necesarios para dar cabida al universo de sujetos con los que se 

pudiese aplicar esta técnica, dado que el significado de “patrimonio”, podría 

comprenderse dentro de otros términos propios al lugar (ver figura 13).  

 



121 
 

 
 

Figura 13. Vista hacia desde la cubierta del Templo de Santa María Huatlatlauca 

hacia San Nicolas Tolentino.  

Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). 

 
La entrevista constituye un encuentro cara a cara en el que convergen diversas 

reflexividades y, al mismo tiempo, se genera una nueva. Se trata de una relación 

social mediante la cual se obtienen enunciados y verbalizaciones en un contexto de 

observación directa y de participación. En el caso de Huatlatlauca, se convierte en un 

recurso indispensable para registrar cómo los habitantes narran su propio territorio, 

no solo desde la memoria oral sino también desde la materialidad y materia que lo 

sostiene: la arquitectura conventual, las viviendas rurales y el paisaje agrícola que los 

rodea. La voz de los actores permite reconocer que la patrimonialización no es un 

concepto externo, sino un proceso que se articula en la vida cotidiana y en la manera 

en que las personas significan sus espacios. Al registrar estas narrativas, la etnografía 

revela cómo el paisaje y la arquitectura son asumidos como huellas de identidad y 



122 
 

continuidad histórica, resignificados constantemente en el presente. Así, la entrevista 

abierta no solo recupera testimonios, sino que se convierte en un puente entre las 

experiencias locales y la reflexión antropológica sobre el patrimonio, mostrando que 

el valor atribuido al territorio nace de la interacción entre la memoria, práctica social y 

materia.  

 

De la entrevista abierta, se configuró la siguiente guía a aplicar en campo: 

 

1.- Presentación:  

Explicar brevemente el objetivo 

Aclarar que no hay respuestas correcta o incorrecta, dado a que su experiencia 

personal es lo más importante 

 

2.- Identidad y memoria local: 

¿Qué significa para usted vivir en Huatlatlauca? 

¿Qué recuerdos o historias le vienen a la mente cuando piensa en el pueblo y su 

entorno? 

¿Qué lugares considera más representativos o significativos para la comunidad? 

 

3.- Patrimonio y valoración social 

¿Qué considera patrimonio en su comunidad? 

¿Qué cosas, lugares, costumbres o celebraciones cree que son los más importantes? 

¿Qué elementos del pueblo son los más valorados o son los más importantes? 

 

4.- Paisaje y territorio 

¿Cómo describiría el paisaje que rodea a Huatlatlauca? 

¿Qué importancia tiene el paisaje en la vida cotidiana? 

¿Ha cambiado el paisaje con el tiempo? 

 

5.- Arquitectura y espacio 

¿Qué inmuebles del pueblo considera más importantes? 

¿Cómo se utilizan actualmente los espacios y qué papel juegan en la vida 

comunitaria? 

¿Ha notado cambios en la manera de construir y habitar las viviendas? 



123 
 

 

6.- Organización social y normas 

¿Quiénes participan más en la toma de decisiones sobre el cuidado y uso de los 

espacios comunitarios? 

¿Existen reglas, acuerdos o costumbres que indiquen cómo debe cuidarse el 

patrimonio del pueblo? 

¿Qué papel tienen las autoridades civiles, religiosas o comunitarias en este tema? 

 

Uno de los principales errores durante la primera campaña fue realizar la 

configuración de las preguntas con base en términos y definiciones académicos y 

hegemónicos, debido a que la comunidad no comprendía la terminología empleada. 

El párroco del pueblo expresaba desde la primera entrevista esta complicación: 

“Bueno, aquí tal vez partiría yo de que me apoyaras encuadrando, ¿cuál es el 

concepto de patrimonio del que tu partes?” (Comunicación personal 11/07/2023).  

 

Esta intervención resultó clave porque expone desde el inicio, la necesidad de aclarar 

y contextualizar las nociones que el investigador trae consigo. Más que un 

malentendido semántico, se trata de una evidencia de cómo el patrimonio no es un 

concepto universal. Fue por ello importante establecer diversas herramientas para la 

recolección de datos. 

 

Durante la campaña 2 se configuraron entrevistas semiestructuradas con 26 

preguntas, organizadas de la siguiente manera: 

 

1.- Espacio arquitectónico (preguntas 1 a 4) 

Estas primeras preguntas están dirigidas a situar al informante dentro de un marco de 

identificación personal y espacial, y a indagar en torno a los espacios arquitectónicos 

más significativos del pueblo. Se busca reconocer qué espacios son considerados 

centrales para la comunidad (templos, plazas, capillas, casas antiguas, etc) así como 

los motivos por los que adquieren relevancia y los significados que se les otorgan. El 

énfasis aquí está en la carga simbólica y cultural del espacio construido, más allá de 

su mera función física. Esto permite comprender cómo los habitantes definen la 

importancia del patrimonio arquitectónico y cómo lo asocian con su identidad local. 

 



124 
 

2.- Materialidad en el espacio (preguntas 5 a 11) 

En este bloque se explora cómo los actores perciben los elementos materiales del 

patrimonio arquitectónico y cómo éstos influyen en su valoración. Se indaga en la 

relación entre los componentes constructivos (arcos, columnas, iconografía, 

materiales) y el sentido cultural que poseen. Asimismo, se busca conocer cómo los 

espacios se legitiman a través de las actividades que se realizan en ellos, si son 

funcionales o si podrían ser sustituidos por otros y la importancia de su conservación. 

Este apartado revela la conexión entre materialidad y práctica social, mostrando cómo 

lo tangible (piedra, ornamentación, conservación) sostiene las expresiones simbólicas 

y comunitarias del patrimonio. 

 

3.- Jerarquías y organización comunitaria (preguntas 12 a 18) 

Este conjunto de preguntas está orientado a identificar a los actores sociales y las 

estructuras organizativas que intervienen en la gestión, cuidado y transformación del 

patrimonio local. Se pregunta por las personas y líderes que se han encargado de 

proteger los espacios, por los recursos humanos y no humanos vinculados, y por los 

cambios en las actividades o en el espacio a lo largo del tiempo. De este modo, se 

visibilizan las jerarquías comunitarias, los liderazgos y las formas de organización 

social que sostienen el patrimonio. También se recupera la memoria histórica de las 

transformaciones, lo que permite ver cómo la comunidad ha resignificado sus 

espacios con el paso de las generaciones. 

 

4.- Mentalidad paisajera (preguntas 19 a 26) 

Finalmente, estas preguntas se centran en la percepción del paisaje y en las 

representaciones simbólicas que la comunidad asocia con él. Se indaga en los 

elementos que llaman la atención en el espacio, así como en las narrativas que lo 

rodean: relatos, cuentos, pinturas y denominaciones que dotan de significado al 

territorio. Se busca identificar qué hace único al paisaje de Huatlatlauca y cómo se le 

diferencia frente a otros. Así mismo, se cuestiona sobre la organización deseable para 

garantizar el cuidado de las construcciones y tradiciones, lo cual permite ver cómo los 

pobladores proyectan el futuro del patrimonio desde su propia mentalidad paisajera, 

viéndolo desde una forma de pensar y sentir el entorno. 

 

La entrevista semiestructurada es la siguiente: 



125 
 

 

1. Nombre, edad y lugar de procedencia 

2. ¿Cuál es el lugar o espacio arquitectónico que consideras más importante de 

Huatlatlauca? 

3. ¿Por qué es importante este lugar? 

4. ¿Qué significado tiene este lugar? 

5. ¿Qué representa este lugar para usted y para la gente de la comunidad? 

6. ¿Qué significado tienen para usted los arcos, columnas, elementos decorativos 

e iconografía? 

7. ¿Qué tipo de actividad se hace en este lugar para que sea importante? 

8. ¿Cree usted que el espacio es suficiente para dicha actividad? 

9. ¿Es importante el lugar o se podría hacer la actividad que me comenta en otro 

espacio? 

10. ¿Es importante mantener o conservar este lugar? ¿Por qué? 

11. ¿El material con el que está construido es importante?                                                                                                                

12. ¿Qué personas son las que han organizado y participado en el mantenimiento 

de este lugar? 

13. ¿Quién ha sido un líder en el mantenimiento y protección del lugar? 

14. ¿Qué es más importante el lugar o el evento? 

15. ¿Qué recursos humanos se ven representados en el espacio? 

16. ¿Qué recursos no humanos se ven representados en el espacio? 

17. ¿Qué actividad ha cambiado desde que usted era niño y por qué le llamó la 

atención ese cambio? 

18. ¿Cómo se ha modificado el espacio a través del tiempo? 

19. ¿Qué es lo primero que le llama la atención del espacio? 

20. ¿Considera que los jardines son importantes? ¿por qué? 

21. ¿Qué arquitectura representa más a Huatlatlauca, la de piedra o la “nueva”? 

¿Cuál le gusta más y por qué? 

22. ¿Qué considera que hace único su paisaje? 

23. ¿Existen pinturas que describen su paisaje? 

24. ¿Existen cuentos o relatos que hablen del paisaje? 

25. ¿Con qué otros nombres o conceptos se identifica el paisaje? 

26. ¿Cómo cree que debería ser la organización en Huatlatlauca en cuanto al 

cuidado de las construcciones y las tradiciones? 



126 
 

3.7 La observación participante 

La observación participante se define de manera general en dos actividades 

esenciales:  

● Observar de manera sistemática y controlada lo que acontece en el entorno 

del etnógrafo.  

● Participar en prácticas y actividades cotidianas. 

El objetivo principal de esta técnica es adentrarse y a medida de lo posible ser 

aceptado por la sociedad, con la finalidad de obtener los datos pertinentes para ser 

capaz de realizar la descripción y registro detallado de lo que se escucha y se ve, en 

término de las líneas teóricas presentadas.  

 

La presente propuesta metodológica cuenta con un enfoque naturalista, basada en la 

obtención de las voces de los actores, con la finalidad de poder concretar y atribuir 

nuevos significados y definir conceptos adecuados dentro del patrimonio cultural local.  

1.  Partido de fútbol con monaguillos: La participación como árbitro en un partido que 

reunió a familias de distintas localidades de Huatlatlauca y municipios cercanos 

permitió al investigador aplicar el método etnográfico mediante la observación 

participante, favoreciendo la inmersión en la vida comunitaria. La interacción con 

personas de diferentes edades posibilitó registrar cómo los eventos no 

necesariamente religiosos contribuyen a la construcción de vínculos sociales y a la 

apropiación simbólica del territorio, evidenciando dimensiones culturales y 

relacionales del patrimonio local, en donde resulta viable registrar a los líderes dentro 

de la organización de un evento común y la espacialidad dentro de la arquitectura 

huatlatlauquense. 

2. Fiesta de Santa María y Los Santos Reyes Magos: La asistencia a la ceremonia 

litúrgica y a la comida organizada por los mayordomos facilitó la observación de 

rituales y prácticas colectivas, un elemento central del enfoque etnográfico. La 

documentación de estas actividades permitió comprender cómo la religiosidad, los 

festivales y las prácticas gastronómicas participan en la patrimonialización del 

territorio, reforzando la identidad comunitaria y la memoria colectiva asociada a los 

espacios y símbolos locales. 



127 
 

3. Restauración de la escultura de San Lucas (ver figura 14): La participación limitada 

en el proceso de restauración permitió observar directamente las prácticas de 

conservación y normatividad aplicadas a un bien material. Desde la perspectiva 

etnográfica, esta experiencia evidenció cómo la comunidad se involucra en la 

preservación de su patrimonio tangible y cómo estas prácticas contribuyen a la 

resignificación de la escultura como un símbolo relevante dentro del territorio cultural 

de Huatlatlauca. Resalta la autoridad del sacerdote en donde su palabra es la decisiva 

en cualquier conversación. 

 



128 
 

Figura 14. Escultura de San Lucas, Huatlatlauca, Puebla. 

Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). 

4. Diseño y proyección del museo comunitario de Huatlatlauca: La interacción con la 

comisión y el sacerdote para adaptar las celdas en planta alta del edificio histórico 

permitió aplicar la observación participante y la entrevista informal, herramientas 

centrales del método etnográfico. Esta actividad mostró cómo la comunidad define y 

organiza espacios patrimoniales, incorporando conocimientos locales y significados 

colectivos que fortalecen la patrimonialización del territorio a través de la museografía 

comunitaria. 

5. Remodelación de la fachada del Templo de Tochmazintla: La participación 

mediante recomendaciones generales con la comisión de obra evidenció cómo los 

procesos de diseño y restauración arquitectónica integran la visión comunitaria. La 

etnografía permitió observar la articulación entre la práctica constructiva, la memoria 

histórica y la identidad cultural, mostrando cómo la arquitectura religiosa se convierte 

en un elemento central para la patrimonialización del territorio. 

6. Fiestas familiares y de compadrazgo: La participación en estos eventos, permitió 

registrar relatos, costumbres y normas sociales que forman parte del patrimonio 

inmaterial (ver figura 15). La etnografía facilitó la comprensión de cómo estos vínculos 

familiares y rituales contribuyen a la transmisión de valores, conocimientos y símbolos 

culturales, desde la preparación de los alimentos hasta la puesta en mesa, 

consolidando la construcción social del patrimonio del territorio de Huatlatlauca. 



129 
 

 

Figura 15. Platillo tradicional de Huatlatlauca, consiste en pollo y mole. 

Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). 

7. Modificación de espacios en capillas en San Nicolás Atlalpan y Santo Tomás 

Atlixilihuian: La participación junto a los comités de obra permitió observar y registrar 

la proyección de adaptaciones a los inmuebles arquitectónicos, tanto en aspectos 

estéticos como funcionales, para responder a las necesidades actuales de la 

comunidad. Desde la perspectiva etnográfica, esta experiencia facilitó la comprensión 

de cómo la intervención en el patrimonio construido se negocia con los actores locales 

y cómo dichas modificaciones reflejan la resignificación de los espacios sagrados 

dentro del territorio, contribuyendo a la patrimonialización al mantener su relevancia 

social y cultural en la vida cotidiana. 



130 
 

La aplicación de la observación participante en Huatlatlauca, permitió reconocer que 

el territorio, el paisaje y la arquitectura no son únicamente escenarios físicos, sino 

espacios cargados de significados sociales y culturales que los habitantes reafirman 

y resignifican en su cotidianidad. La doble condición de observar y participar, tal como 

se plantea, se vuelve indispensable para comprender cómo los pobladores se 

relacionan con su entorno patrimonial, desde la valoración de los cerros que 

configuran la Sierra del Tentzo, hasta la manera en que los templos, capillas y las 

viviendas se integran como símbolos de memoria y pertenencia. 

 

La tensión entre registrar y convivir, entre acercarse como investigador y ser parte de 

la vida comunitaria, abre la posibilidad de captar la visión de lo que los habitantes 

consideran valioso y propio. En el caso de Huatlatlauca, estas miradas se entrelazan 

en la manera en que el paisaje natural se patrimonializa a través de rituales y relatos 

locales, o en cómo la arquitectura religiosa y vernácula conserva la huella de procesos 

históricos de adaptación y resistencia. 

 

En este sentido, la observación participante no solo facilita el registro de las prácticas 

y discursos que dotan de valor al patrimonio, sino que también evidencia los límites 

del investigador. Lo fundamental es reconocer que el patrimonio de Huatlatlauca, se 

construye en la práctica social y en la memoria colectiva. 

3.8 La observación directa 

Este tipo de técnica se define como se ha comentado anteriormente dentro del 

positivismo, en donde el investigador no se une a los actores participantes, dado que 

esto garantizaría la objetividad científica de la descripción y el objetivo del trabajo, “la 

observación directa tendería a evitar las distorsiones como el científico en su 

laboratorio” Hammersley (1983, p. 48). 

 

El etnógrafo adopta el papel de simple observador (ver figura 16) tratando de no hacer 

una inserción social o adoptar un rol participante. Dentro de lo planteado 

anteriormente también resulta necesario adoptar esta técnica, debido a que ciertas 

prácticas podrían requerir un mayor riesgo dentro del entorno de Huatlatlauca, cómo 

los son las fiestas patronales, en donde una gran cantidad de gente se aglomera y 



131 
 

consume bebidas embriagantes, aunque es común que se otorgue comida y alcohol 

a todas las personas que acuden a esta representación, de manera general lo hacen 

en grupos de conocidos, de familias y de invitados. Podría resultar en un peligro para 

el investigador adentrarse a esta dinámica.  

 

 

Figura 16. Misa en San Pablo Zoyatitlanapan. 

Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). 

 

En relación con los actores locales, resulta fundamental observar las actividades que 

desempeñan en la vida cotidiana y en los espacios comunitarios, los horarios en los 

que se desarrollan dichas prácticas, así como las emociones que emergen en torno a 

ellas. Es importante reconocer la jerarquía que ocupan dentro de la estructura social 

del pueblo, identificar las conexiones sociales que establecen y el estatus que les 

otorga la comunidad. Estos aspectos permiten comprender cómo los sujetos se 

insertan en las dinámicas que configuran el patrimonio cultural y el territorio rural. 

 



132 
 

En cuanto a las prácticas comunitarias, se debe prestar atención a la organización de 

los grupos, las colectas y formas de trabajo colaborativo que sostienen la vida social 

en Huatlatlauca. También es relevante analizar los discursos que vinculan a los 

actores con el paisaje, ya sea desde el ámbito lingüístico o literario, así como las 

narrativas y relatos locales que transmiten la historia, las tradiciones y la relación con 

el entorno natural y arquitectónico. Dentro de este rubro adquieren especial 

importancia los discursos sobre el patrimonio local, la percepción de los elementos 

arquitectónicos y espaciales, las perspectivas individuales que cada actor proyecta 

sobre lo que debe o no conservarse. Igualmente, se contemplan las manifestaciones 

religiosas, las actividades recreativas y sociales, y las experiencias personales que 

fortalecen la memoria y la transmisión del patrimonio en el territorio.  

 

Con respecto a la materia y los espacios (ver figura 17), la observación debe dirigirse 

hacia la composición del entorno construido y natural, la iconografía plasmada en 

muros y templos, la presencia de jardines y plazas, así como las formas 

arquitectónicas que dan identidad al pueblo. Es necesario registrar la manera en que 

estos espacios son utilizados, los materiales de construcción empleados 

históricamente y en la actualidad, así como el estado de conservación en que se 

encuentran. Estos elementos permiten dimensionar cómo el paisaje y la arquitectura 

se integran como procesos de patrimonialización en el contexto rural de Huatlatlauca.  



133 
 

 

Figura 17. Pintura mural en el claustro del Ex Convento de Santa María de los 

Reyes, Huatlatlauca, Puebla. 

Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). 

 

 

 

 
  



134 
 

 

Capítulo 4- Contexto histórico y social 

Figura 18. Xochiplaza en Huatlatlauca, Puebla.  
 Fuente: Archivo personal del autor (noviembre 2023). 



135 
 

Para comprender a Santa María de los Reyes Huatlatlauca, se debe tener una noción 

general del contexto histórico, que si bien es cierto no es el propósito de esta 

investigación, resulta necesario establecer una línea general de tiempo con la 

finalidad de analizar las transformaciones sociales y las representaciones que se 

reflejan en la “voz” del habitante hoy en día.  

 

Así fue como se fundaron conventos en las cercanías de México, en la región 

de Hidalgo y en la de Puebla, en fechas que son ciertamente anteriores a 1572, 

a veces por muchos años, pero que no podemos precisar con seguridad. Tales 

como Tlalnepantla, Xochimilco, Huexotla, Otumba, Tula, Zempoala, más tarde 

cedido a los agustinos; Cholula, Atlixco y Tehuacán. Escasas fechas hallamos, 

como extraviadas en este mar de incertidumbres, unas de ellas casi seguras, 

apenas aproximadas otras: por 1540, en la región de Puebla, Tecamachalco, 

Quecholac y Tecali; la de Tecamachalco representa quizá el principio de una 

metódica evangelización de los popolocas, retardada por la dificultad de su 

lengua. (Ricard, 2014, p. 115) 

 

La región de Huatlatlauca es considerada en un contexto general como “popoloca” 

por su cercanía con Tecamachalco y Tehuacán (aunque esto es incorrecto y la gente 

residente identifica esta discrepancia), que en náhuatl significa “persona que 

balbucea”, debido a que la lengua popoloca difiere fonéticamente del náhuatl pero 

tiene cierta concordancia.  

 

Esta zona referida por Ricard (2014), resulta importante ya que la primera orden 

mendicante en llegar a este municipio fueron los Franciscanos cerca de 1541 de 

acuerdo a Martínez del Sobral, iniciando como una visita de Tecamachalco, para 

posteriormente ser una “guardianía”, que significaba la existencia de un “fraile 

guardián”, en donde la iglesia fungía como cabecera y tenía “sujetos” a otros 

asentamientos cercanos como lo podrían ser capillas de barrio o de visita, este 

periodo abarcó de 1549 a 1567, cuando fue en esta fecha final que se otorga el lugar 

a los agustinos. El territorio de Huatlatlauca fue considerado desde un inicio como un 

asentamiento de escala menor, aunque no por eso de poca importancia.   

 



136 
 

De acuerdo con la investigación de Carrasco, es incierta la fecha en la cual fue 

fundada Huatlatlauca, dado a que “Antonio Rubial indica la fecha de fundación en 

1566, Peter Gerhard en 1548, el Catálogo de Bienes Muebles del Consejo Nacional 

para la Cultura y las Artes en 1534” (2012, p. 36). Los Franciscanos llegados a estas 

tierras adaptaron el modelo urbano indígena existente, primero bajo el criterio de 

identificar las cabeceras políticas pertenecientes al imperio mexica o a los señoríos 

autónomos conocidos como “altepetl” (Rubial, 2002, p. 23), en donde los religiosos 

congregaron los poblados y los distribuyeron en barrios otorgando a cada uno su 

propia capilla mientras que las estancias alejadas quedaron como visitas, por lo tanto 

para su evangelización se construyeron tres tipos de templos: el conjunto conventual, 

las capillas de barrio y las capillas de visita.   

 

El sincretismo territorial también fue un punto importante dentro de la organización 

físico–política, debido a que la similitud de los patrones indígenas y españoles fue un 

acierto dentro de la aceptación y rápida adaptación a este nuevo establecimiento de 

normas.  Así surge Huatlatlauca, de la conjunción de varios calpoltin (pueblos sujetos 

a uno principal o calpolli) asentados en una superficie próxima a un afluente de agua 

como es el río Atoyac. Los calpoltin agrupados se convirtieron en los actuales barrios, 

con su propio centro comunitario y religioso mientras los calpolli seguramente 

ocupaban el área circundante al convento.  

 

Los conventos tuvieron dos propósitos principales, por un lado, ser un refugio para 

los conquistadores españoles, y por otro convertirse en fortaleza de los ataques de 

los indios. De esta manera se consumó la doble conquista: militar y espiritual. Existe 

una lógica en la fundación de los pueblos de indios, dado a que la distribución 

demográfica y territorial funcionó (y funciona) como una organización colectiva, en 

donde cada uno de los actores interaccionan dentro de un bien común beneficiando 

a su barrio, localidad y al pueblo de manera general, creando así un apego e identidad 

dentro de la mentalidad y la memoria del habitante. 

 

Esta agencia se refleja en las dinámicas que se despliegan en el espacio que 

constituye la estructura territorial, conforme a un proceso de patrimonialización que 

pasa desapercibido debido a las características que se reflejan en las dimensiones 

ambientales, espaciales y arquitectónicas (ver figura 19). 



137 
 

 

Figura 19. Convivio con niños y padres de familia que participaron en partido de 

futbol. 

Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). 

 

Son los vínculos de las unidades personales, familiares, barriales y municipales las 

que establecen de manera gradual el nexo invisible pero perceptible con el pueblo, 

reflejado en la materialidad de las calles, plazas, atrios, iglesias y naturaleza. Dicha 

afectividad genera memoria de pertenencia que se establece a través de dinámicas 

que se experimentan en la vida cotidiana frecuentadas en la organización social 

establecidas en primera instancia por la espiritualidad y fe.  

 

En voz de los habitantes, la ahora cabecera municipal funcionó como punto de 

inflexión en la toma de decisiones de carácter civil, eclesiástico y de usos y 

costumbres por parte de los frailes franciscanos y posteriormente por los agustinos 

en 1570 de acuerdo a Olmedo (1970). Se debe tener presente que las órdenes 

mendicantes fungieron como promotoras de la religión y también como 



138 
 

administradoras del territorio hasta la separación de la iglesia-estado con las leyes de 

reforma.   

 

Huatlatlauca como cabecera se convierte entonces en el punto principal de dominio, 

en su actual división se encuentran 5 barrios, y en áreas geográficas más dispersas 

se establecieron otros pueblos que con el paso del tiempo se convirtieron en las 

actuales localidades (dentro de la administración eclesiástica fungieron como visitas).  

 

Dichos barrios se dividen de la siguiente manera: La Candelaria, San Francisco, San 

José, San Pedro y San Pablo, y Pemex. Este último creado en los años 60 – 70, se 

localiza fuera de la cuadrícula original de la traza urbana.  

 

Los Reyes Guatlatlauca (Quauhtlatlauca, Coatlatlaucan, etcétera; 1950: 

Huatlataluca, pueblo) tenía en 1548 una estancia y cinco barrios. La relación 

de 1549 da los nombres de santos de cuatro sujetos, situados hasta dos leguas 

de la cabecera. Tres lugares sobrevivían como pueblos en 1792, aparte de la 

cabecera: Santo Tomás (¿Cocuacán?), San Miguel Cuausautla, y Santa María 

Cuausauatla. (Gerhard, 1986, p. 291) 

 

Se entiende en el párrafo anterior que la cabecera municipal se conformaba por los 

actuales barrios con excepción de Pemex el cual sustituye a San Nicolas Tolentino, 

conocido hoy en día como “sección segunda”, identificada como la localidad no. 36 

en la tabla del INEGI. 

 

En la memoria colectiva, los habitantes de Huatlatlauca reconocen 17 localidades que 

conforman el municipio que en muchas ocasiones les es complicado nombrar. En el 

2010 el Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI) registraba 27 localidades 

en su “compendio de información geográfica municipal 2010”. Para el censo 2020 se 

establecen 23 localidades oficiales, así como “localidades de una vivienda” y 

“localidades de dos viviendas”, esto lo refieren los actores, debido a la migración 

constante a otros estados de la República Mexicana6.  

 
6 https://www.inegi.org.mx/app/buscador/default.html?q=huatlatlauca 



139 
 

 4.1 Demografía de Huatlatlauca 

La población del municipio de Santa María de los Reyes Huatlatlauca, según el Censo 

de Población y Vivienda 2020 del INEGI, asciende a 6,111 habitantes, de los cuales 

3,327 son mujeres y 2,784 son hombres. La distribución por edad revela que los 

grupos de 5 a 9 años, 10 a 14 años y 15 a 19 años concentran un total de 1,658 

personas, lo que representa aproximadamente el 27.1 % de la población total. Esta 

concentración en la población joven es particularmente relevante para el estudio de 

la patrimonialización del territorio, ya que estos grupos representan a los futuros 

transmisores de las tradiciones, festividades y valores culturales locales. 

 

El análisis detallado de la pirámide poblacional, que va desde los 0 a los 4 años hasta 

los 85 y más, permite identificar no solo la estructura etaria del municipio, sino también 

las tendencias demográficas que inciden en la conservación y transmisión del 

patrimonio tangible e intangible. La información sobre la población por edad y sexo es 

crucial para comprender cómo las prácticas culturales y festividades, como las 

mayordomías y las celebraciones patronales, se distribuyen entre los diferentes 

grupos generacionales. Además, esta información sirve para planificar estrategias de 

preservación patrimonial que aseguren la participación activa de niños, jóvenes y 

adultos en la continuidad de las tradiciones locales. 

 

El grupo focal realizado con 41 niños de entre 7 y 14 años, provenientes de nueve 

localidades y barrios de Huatlatlauca, permitió reconocer la manera en que los más 

jóvenes valoran y representan su entorno inmediato. Al ser cuestionados sobre el 

lugar más importante después de su casa, los niños coincidieron en señalar a la 

iglesia de su localidad o barrio, así como la parroquia de la cabecera municipal. Esta 

respuesta refleja que desde temprana edad los niños internalizan la centralidad de los 

espacios religiosos como referentes de identidad, espiritualidad y cohesión social. 

Para ellos, la iglesia no solo es un sitio sagrado, sino también un espacio de alegría 

y fiesta, lo que reafirma el papel del patrimonio arquitectónico como un lugar vivo y 

significativo en la vida comunitaria (ver figura 20). 

 

En cuanto a las figuras más importantes del pueblo, los niños mencionaron al 

sacerdote y al presidente municipal, lo que pone de manifiesto que desde edades 



140 
 

tempranas reconocen las jerarquías locales tanto en el ámbito religioso como en el 

político. Este dato es relevante porque muestra cómo la estructura comunitaria y de 

poder se transmite simbólicamente a las nuevas generaciones, quienes identifican en 

estas figuras el orden y la organización social. 

 

 

Figura 20. Comida de familiar para invitación de compadrazgo.  

Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023). 

 

Respecto a los eventos más importantes de su comunidad, los niños destacaron de 

manera unánime la fiesta patronal, señalando que se trata de un momento especial 

porque “la gente viene de otros lugares al pueblo”. La mención de este evento 

evidencia que para la infancia, la fiesta no solo tiene un carácter festivo-religioso, sino 

que también representa un espacio de encuentro y de apertura hacia el exterior, 

donde el pueblo adquiere visibilidad y protagonismo frente a otras comunidades. 

 



141 
 

Al describir su comunidad, los niños recurrieron al dibujo como recurso expresivo. 

Este aspecto resulta fundamental, ya que permite comprender cómo los más jóvenes 

construyen su relación con el territorio de manera simbólica y visual. A través de los 

trazos plasman la centralidad de la iglesia, las calles principales, los elementos 

naturales y los espacios de convivencia, configurando así un paisaje cultural infantil 

que, aunque sencillo, da cuenta de la apropiación del espacio y del lugar que ocupan 

en la vida cotidiana. 

 

Finalmente, al preguntarles dónde les gustaría vivir cuando fueran grandes, varios 

manifestaron el deseo de trasladarse a otros estados del país o incluso al extranjero. 

Este hallazgo es particularmente significativo porque revela una tensión entre arraigo 

y aspiración a la movilidad: por un lado, los niños valoran profundamente los espacios 

patrimoniales y festivos de su comunidad; por otro, proyectan su futuro fuera del 

territorio local. 

 

Estas respuestas muestran que la patrimonialización en Huatlatlauca debe considerar 

de manera especial la mirada infantil (ver figura 21), ya que los niños son quienes 

garantizan la continuidad de las prácticas culturales y del sentido de pertenencia al 

territorio. Sin embargo, el hecho de que aspiren a migrar en el futuro plantea un tema 

interesante, el cual reside en la necesidad de salir del pueblo, pero de regresar a las 

representaciones culturales. 

 

 

 



142 
 

Figura 21. Pirámide poblacional total de Huatlatlauca 2020. 

Fuente: INEGI 2020. 

https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-

and-housing 

4.2 Idioma Náhuatl 

El hecho de que el 53.9 % de la población de Huatlatlauca, es decir, aproximadamente 

3,290 habitantes, hable al menos una lengua indígena, principalmente náhuatl (3,267 

personas) (ver figura 22), revela la profunda persistencia de la identidad cultural en el 

municipio. Desde la perspectiva de la patrimonialización, este dato cobra relevancia 

porque las lenguas indígenas no solo son vehículos de comunicación, sino también 

portadoras de memoria histórica, saberes locales y cosmovisiones que están 

íntimamente ligadas al territorio y al paisaje. Cada palabra, expresión o relato en 

náhuatl está vinculada a prácticas tradicionales, festividades, manejo del espacio rural 

y a la organización comunitaria, configurando un patrimonio intangible que coexiste 

con el patrimonio material del municipio, como el Ex Convento y los espacios de 

celebración colectiva. 

 

 

https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-and-housing
https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-and-housing


143 
 

Figura 22. Principales lenguas indígenas habladas por la población de 3 años y más 

en Huatlatlauca. 

Fuente: INEGI 2020. 

https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-

and-housing 

 

Desde un enfoque etnográfico, la prevalencia del náhuatl permite observar cómo se 

mantiene la transmisión intergeneracional de conocimientos y tradiciones, 

especialmente en un contexto donde la migración y la urbanización podrían generar 

procesos de pérdida cultural. La lengua indígena se convierte así en un indicador de 

resistencia cultural y de vinculación con el territorio; quienes la hablan no solo 

reconocen su origen, sino que participan activamente en la apropiación de los 

paisajes locales, en la organización de fiestas patronales, carnavales y mayordomías, 

así como la conservación de la memoria colectiva. 

 

Además, la distribución lingüística refleja la heterogeneidad del municipio: mientras la 

gran mayoría mantiene la lengua náhuatl, pequeños grupos hablan mixteco o 

tarahumara, lo que indica la presencia de dinámicas migratorias históricas y la 

interacción entre distintas culturas indígenas en el territorio. El Señor Rafael, oriundo 

de este pueblo, manifiesta lo siguiente del idioma indígena. 

 

Rafael: Pues porque son nuestras raíces, sí, o sea, es lo que nuestros   

antepasados nos dejaron. Hubo un tiempo en que todos hablaban náhuatl, 

entonces, eso nos lleva a que… pues al menos a mí me encanta nuestra   

cultura ancestral. Sí, entonces yo mi segundo apellido lo llevo en náhuatl, 

Entonces sí… pero le digo ya para dentro de 10 años pues yo pienso que 

serían menos personas que hablaran náhuatl y así… yo digo que se perdería 

completamente en unos 30-40 años. Y en las comunidades sí… hay muchas 

personas que hablan náhuatl, ahí todavía está  muy arraigado el náhuatl, están 

a más del 50% todavía las personas que hablan náhuatl, pero aquí no 

(cabecera municipal), aquí hablará un 10-20%. (Comunicación personal, 2023) 

 

https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-and-housing
https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-and-housing


144 
 

El Señor Rafael reconoce que el náhuatl constituye un vínculo directo con la memoria 

histórica y la identidad ancestral, pero también expresa su preocupación por la 

disminución de hablantes en la cabecera municipal. Esto evidencia que la transmisión 

intergeneracional del idioma está debilitándose, lo que podría traducirse en una 

pérdida significativa del patrimonio intangible ligado al lenguaje, las tradiciones y las 

prácticas culturales locales derivado de la migración y globalización de la cultura. 

 

La lengua náhuatl se convierte así en un marcador de identidad territorial y social, y 

su preservación se vincula directamente con la capacidad de la comunidad para 

mantener viva la memoria histórica y el sentido de pertenencia al paisaje y al territorio, 

como lo menciona el Señor Juan Pamila. 

 

Sr. Juan: —Inclusive el náhuatl también pues es una lengua descriptiva… 

varios especialistas, antropólogos y todo eso ¿no? Te dicen que la lengua 

náhuatl es la lengua, una de las lenguas más cultas del mundo ¿no? 

Es descriptivo…  Y entonces… llamas las cosas digamos…  por cómo tú lo vas 

creando… lo que tú vives en el espacio que te rodea lo nombras, por ejemplo 

para nosotros, si me preguntas ¿cómo se dice ballena?, ¿Cómo se dice 

tiburón?... es algo que nosotros desconocemos porque dentro de nuestro 

ámbito no lo existió, entonces si lo podemos interpretar, si le puedo dar un 

nombre, pero ya nunca el original…(Comunicación personal, 2023) 

 

Desde la perspectiva de la patrimonialización, esto es fundamental porque muestra 

cómo el náhuatl condensa una cosmovisión territorial que conecta al individuo con su 

ambiente inmediato, reforzando la identidad comunitaria. La lengua no solo transmite 

herencia cultural, sino también una manera de habitar y apropiarse del espacio. Así, 

cada palabra en náhuatl constituye un registro del conocimiento acumulado en torno 

al territorio y sus elementos, conformando un patrimonio intangible que dialoga con el 

ambiente inmediato. De ahí deriva la toponimia de las diferentes localidades de 

Huatlatlauca, en donde converge el lado indígena en donde se establece el imaginario 

local, transformado desde el paisaje natural y construido en relación directa con la fé 

católica.  



145 
 

4.3 Las redes sociales de colaboración 

Los actores sociales se encuentran en un proceso cíclico de configuración social y 

con su entorno inmediato en donde se observa al habitante en un modo vívido, que 

reconoce el espacio arquitectónico patrimonial como el lugar de alegría, espiritualidad 

y memoria. Los datos recabados permitieron reconocer que la experiencia espacio–

representación no contiene una variación en torno a la percepción y valoración de los 

actores de las diferentes localidades y barrios, creando una diversidad de 

microsistemas, que se configuran alrededor de uno con escala y reconocimiento 

universal, que es la cabecera municipal. 

 

Este proceso revela que la patrimonialización en Huatlatlauca no se limita a la 

conservación de los bienes arquitectónicos, sino que se manifiesta como un tejido 

social y simbólico en constante movimiento. Los espacios no solo son habitados 

físicamente, sino también resignificados a partir de prácticas colectivas que los 

convierten en referentes de identidad. Así, la cabecera municipal adquiere un papel 

central como nodo articulador de la memoria y la cohesión comunitaria. 

 

En este sentido el estudio se ha delimitado a la cabecera respecto al espacio 

arquitectónico, pero se ha estudiado las percepciones de los habitantes de otras 

localidades con la finalidad de validar que el núcleo de donde surge la generalidad 

cultural y la valoración patrimonial local, parte de este punto, debido a que la fundación 

franciscana y el pasado indígena crearon la actual organización social, civil y 

eclesiástica. Tomando en cuenta que Huatlatlauca surge dentro del contexto de 

pueblos de indios del siglo XVI, resulta importante entender que la presencia de las 

órdenes mendicantes estableció una ideología en la sociedad y dentro de la 

temporalidad del sitio quedan remanentes en el contexto urbano–arquitectónico y en 

mayor escala en la organización social, a lo que en ambos casos se nombra 

patrimonio local. 

 

Hoy en día Huatlatlauca es un territorio con poco movimiento, las semanas en donde 

no existe una fiesta, reunión o convocatoria de cualquier índole de interés común, el 

pueblo se percibe desierto. El mercado o día de plaza es el evento semanal de mayor 

importancia (así como la misa dominical), se instala en la avenida 20 de noviembre y 



146 
 

la calle Adolfo López Mateos, desde la calle “la paz” hasta “independencia”, los 

comerciantes comienzan a colocar sus puestos entre las 3:00 y 4:00 de la mañana y 

terminan aproximadamente entre las 16:00 y 17:00 horas de la tarde. Los pobladores 

se apropian de las calles y es visible la naturalidad del espacio común y compartido.  

 

En una semana común, los principales generadores de actividad dentro de la 

cabecera son la presidencia municipal y la parroquia de Santa María. Debido a la falta 

de oportunidades laborales, debido a las sequías que han dejado en el abandono al 

campo. La autoridad civil es una de las principales proveedoras de trabajo, directa e 

indirectamente. Personas entran y salen de las diferentes oficinas y secretarías, 

muchas esperan su turno en los portales a doble altura en donde la policía mantiene 

un punto permanente de vigilancia, que inclusive se conserva en la noche y 

madrugada.  

 

Rafael: La agricultura se ha ido perdiendo por las lluvias escasas como en este 

momento está sucediendo, entonces, pues ya la gente tiene que emigrar… 

buscan trabajo, oportunidad de trabajo, aquí son escasas, casi nulas. Sí, 

entonces pues tienen que salir a buscarle a otro lado y hay muchos que han 

encontrado la manera de trabajar muy bien, les ha ido bastante bien por allá, 

por dónde andan… (Comunicación personal, 2023)  

El Ex Convento funciona como “administrador” de fe, debido a que solo en la oficina 

parroquial se puede realizar los trámites correspondientes para misas de bodas, 

bautizos, quince años, graduaciones, difuntos, patronales, de gracias, etc., así 

también se encuentra el archivo, que almacena todas las actas correspondientes de 

los sacramentos otorgados. La escala territorial de la parroquia abarca el municipio 

de Santa María y el de San Juan Atzompa (hoy municipio independiente), que 

originalmente estaba añadido a Huatlatlauca como una localidad adicional.  

 

Los actores del municipio de manera general, consideran que las principales 

representaciones y mentalidades culturales partieron de la cabecera y se extendieron 

a las diferentes comunidades, las cuales funcionan como pequeños sistemas. De 

acuerdo con las charlas informales, fue hasta principios de los años 60, cuando cada 

localidad empezó su independencia del ex convento, al lograr sus propias fiestas 

patronales dentro de un espacio arquitectónico propio. Así mismo en términos 



147 
 

colectivos implicaría una organización similar a la de la parroquia con la finalidad de 

establecer un orden. Lo mismo pasaría con la organización civil. Esto se denota 

también en los espacios arquitectónicos contemporáneos dedicados a este tipo de 

funciones, los cuales se identifican con facilidad debido a la diversidad en sus diseños, 

los cuales algunos difieren del paisaje original. 

 

La investigación realizada en Huatlatlauca dentro de la campaña dos, pone de relieve 

la manera en que los habitantes construyen y actualizan sus vínculos con el territorio 

a través de sus espacios arquitectónicos, su memoria histórica y sus prácticas 

comunitarias. De manera reiterada, en las entrevistas aparece el Ex Convento como 

el lugar más importante y representativo de la comunidad. Este edificio, erigido en el 

siglo XVI por las órdenes mendicantes (como ya se ha mencionado, iniciado por los 

Franciscanos y concluido por los Agustinos), ha trascendido su condición material 

para convertirse en un símbolo colectivo de identidad. No se trata únicamente de un 

recinto religioso, sino de un emblema que condensa el pasado, las raíces y la herencia 

cultural que los pobladores reconocen como propia. 

 

Para los entrevistados, el convento “representa a la comunidad” y es reconocido 

dentro y fuera de la región como la imagen de Huatlatlauca. En palabras de varios 

participantes, este edificio “los diferencia de otras comunidades” y “es lo que les da 

prestigio frente a quienes nos visitan”. El reconocimiento externo refuerza la 

valoración interna, generando un vínculo en el que el convento opera como carta de 

presentación y como núcleo de identidad. Así, el patrimonio arquitectónico no solo se 

valora por su antigüedad o belleza estética, sino también porque se convierte en una 

marca de pertenencia y diferenciación social. 

 

El significado profundo del convento se asocia también con lo espiritual. Para muchos, 

este espacio representa un lugar de culto y de fe a Dios. Lo religioso y lo comunitario 

se entrelazan de manera inseparable: el edificio es al mismo tiempo una obra material 

construida con piedra, cal y madera locales, y un lugar sacralizado por las prácticas 

rituales y festivas que ahí se realizan. En este sentido, el convento articula dos 

dimensiones complementarias: por un lado, la materia que lo hace tangible y 

resistente al tiempo, y por otro, la materialidad incrustada en la simbología religiosa y 

cultural que le otorga vigencia en la vida cotidiana de los habitantes. 



148 
 

 

El valor que los pobladores atribuyen a los elementos constructivos como arcos, 

columnas, murales, ornamentaciones remite a la memoria de los ancestros. El hecho 

de que “los abuelos lo construyeron con materiales propios de aquí mismo” otorga al 

convento un carácter profundamente enraizado en el territorio. La piedra y la cal no 

son únicamente recursos físicos, sino símbolos de continuidad histórica, cada muro 

remite a generaciones anteriores que dedicaron esfuerzo y trabajo colectivo. Los 

entrevistados afirman que los materiales le confieren frescura, solidez y belleza al 

espacio, pero, más allá de la funcionalidad, lo que valoran es el vínculo afectivo con 

aquello que fue levantado por sus antepasados (ver figura 23). 

 

 

Figura 23. Capilla de San Nicolás Atlalpán. 

Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). 

 

De la misma manera, las actividades que se realizan en torno al convento son 

fundamentales para su legitimación como espacio patrimonial. Entre ellas destacan 



149 
 

la bajada del ángel, la representación del Día de Reyes, las fiestas patronales y las 

misas. Estas prácticas refuerzan la idea de que el convento no es un edificio pasivo o 

congelado en el tiempo, sino un espacio vivo, escenario de representaciones rituales 

que actualizan la tradición. Aunque en ocasiones las celebraciones se expanden al 

panteón o a las calles, los entrevistados subrayan que la tradición tiene sentido 

únicamente en el convento, ya que es allí donde se concentra la fuerza de la memoria 

colectiva. En este aspecto se observa con claridad que la patrimonialización no es 

únicamente un proceso de conservación material, sino una dinámica social y 

simbólica que mantiene vigente la relación entre la comunidad y su espacio. 

 

En cuanto al mantenimiento del edificio, las respuestas evidencian la existencia de 

una estructura organizativa en la que el párroco desempeña un papel central. Se 

reconoce que “del padre dependen muchas cosas que pasan dentro y fuera de la 

iglesia”. Esta figura se percibe como el motor que convoca y motiva a la población, 

articulando a mayordomos, principales y vecinos en las tareas de cuidado y 

conservación. Si bien los mayordomos representan un recurso humano clave, su 

participación se enmarca en un esquema jerárquico en el que el sacerdote es el 

organizador principal y su palabra es emblema de obediencia inmediata, dejando 

poco rango de negociación, lo cual en algunos casos ha causado malestar en algunos 

pobladores debido a que se han modificado de algunas tradiciones tanto rituales como 

lúdicas, como lo es la visita de las capillas en Semana Santa. Antes el sacerdote 

visitaba cada uno de los barrios y localidades, hoy en día, son los principales los que 

tienen que acudir con su bastón de mando a la parroquia para acompañar al 

Santísimo. Esto muestra cómo la gestión del patrimonio está atravesada por 

liderazgos específicos y por la forma en que se distribuye la autoridad en la vida 

comunitaria. 

 

Los entrevistados también resaltan que los recursos no humanos, principalmente las 

cooperaciones económicas, son esenciales para sostener el convento en condiciones 

óptimas. Estas aportaciones, aunque necesarias, son también un punto de conflicto, 

pues no toda la población participa con el mismo entusiasmo. De hecho, varias voces 

coinciden en que “a veces no nos ponemos de acuerdo entre nosotros” y que “no toda 

la gente quiere cooperar”. Este aspecto revela que el patrimonio es también un 



150 
 

espacio de disputa y negociación, donde la continuidad de las tradiciones depende 

tanto del compromiso colectivo como de las tensiones internas de la comunidad. 

 

El convento ha sido escenario de recuerdos personales y familiares que los 

entrevistados evocan con nostalgia: correr por sus pasillos, rezar en sus bancas o 

contemplar la decoración mural son experiencias que han marcado la infancia de 

muchos. Estos recuerdos dotan al convento de un valor afectivo que trasciende su 

función religiosa. De este modo, se observa cómo la memoria individual se entrelaza 

con la memoria colectiva, generando una fuerte carga emotiva que sostiene la 

valoración patrimonial. Aun cuando los entrevistados reconocen que no conocen a 

fondo el significado de todas las reliquias y murales, su sola presencia transmite 

tranquilidad y arraigo. 

 

Respecto al paisaje, los pobladores identifican como elementos centrales el cerro del 

Tentzo las nubes que lo rodean y el propio convento con sus capillas (ver figura 24). 

El paisaje no se reduce a un escenario natural, sino que se percibe como un territorio 

cargado de narrativas. Varias leyendas aluden al Tentzo como espacio donde habitan 

fuerzas sobrenaturales: algunos afirman que el diablo mora allí y que incluso ciertas 

personas acudieron a él en busca de riqueza, a cambio de su alma. Otras versiones 

señalan que debe pedirse permiso al Tentzo para recolectar palma destinada a la 

elaboración de petates y artesanías. Estos relatos, transmitidos de generación en 

generación, configuran una mentalidad paisajera en la que lo natural se entrelaza con 

lo sagrado y lo mítico, reforzando la relación espiritual con el territorio. 

 



151 
 

 

Figura 24. Vista del Tentzo desde las afueras de Huatlatlauca 

Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). 

 

El paisaje se resignifica también en los imaginarios contemporáneos. Algunos 

habitantes lo nombran “Huatla” o “Huatlayork” cuando regresan de visita, 

incorporando elementos de la cultura migrante y de la experiencia transnacional. Esta 

apropiación simbólica del territorio demuestra que la patrimonialización no es un 

proceso estático, sino una práctica dinámica que integra tanto la tradición como las 

nuevas formas de representación cultural. 

 

En cuanto a la arquitectura representativa, los entrevistados coinciden en que la de 

piedra es la que más identifica a Huatlatlauca. Esta arquitectura, vinculada al clima y 

a las condiciones locales, se percibe como parte de la autenticidad de la comunidad. 

Sin embargo, también reconocen que la construcción en piedra es más costosa, lo 

que ha llevado a que muchos opten por materiales más modernos como el concreto. 

El tránsito de las antiguas casas de palma, descartadas por el riesgo de incendios, a 



152 
 

las losas de cemento revela un proceso de cambio en el uso del espacio doméstico, 

pero también muestra la tensión entre tradición y modernidad en la configuración del 

patrimonio arquitectónico, así como la mutación constante debido a la globalización. 

 

Finalmente, al reflexionar sobre la organización deseable para el cuidado de las 

construcciones y tradiciones, los habitantes reconocen la necesidad de una mayor 

cohesión y coordinación. A pesar del orgullo por su patrimonio, se señala que “a veces 

no nos ponemos de acuerdo” y que existen divisiones internas que dificultan el trabajo 

colectivo. Esto pone de manifiesto que el patrimonio no es un recurso neutral, sino un 

campo donde se cruzan voluntades, intereses y desacuerdos. 

 

En suma, el trabajo etnográfico en Huatlatlauca evidencia que la patrimonialización 

se construye en la intersección de la memoria histórica, la materialidad arquitectónica, 

las prácticas rituales y la percepción del paisaje. El convento, como eje articulador de 

todos estos elementos, se erige no sólo como un edificio antiguo, sino como un 

símbolo de continuidad y resistencia cultural, donde pasado, presente y futuro se 

entrelazan en una misma narrativa. En él se condensan los recuerdos íntimos de las 

familias, la fe religiosa, los relatos míticos del territorio y las tensiones organizativas 

que acompañan a la vida comunitaria. 

 

De este modo, el ex convento y su entorno no son únicamente parte del paisaje físico, 

sino también parte del paisaje simbólico y afectivo que sostiene la identidad de 

Huatlatlauca. La etnografía revela que la comunidad lo concibe como un legado que 

debe ser protegido, no solo porque remite a los ancestros, sino porque sigue siendo 

el centro desde el cual se proyecta la memoria y la esperanza de continuidad para las 

generaciones futuras. 

 

La campaña dos combina jóvenes (18 a 20 años) y adultos (29 a 50 años). 

Predominan los entrevistados jóvenes de entre 18 y 20 años (6 participantes), lo cual 

refleja una fuerte participación de una generación que está en el tránsito entre la 

juventud y la adultez, momento clave para observar cómo se transmiten y resignifican 

las tradiciones patrimoniales. También se incluye un grupo de adultos (entre 29 y 50 

años, con 5 participantes), quienes representan la memoria más consolidada y la 

experiencia en las prácticas comunitarias. 



153 
 

 

La presencia de dos casos sin edad registrada (Justino Cuautle Osorio y Plácido 

Koyak Amatitla, ambos de Tochmatzintla) señala posibles limitaciones en el 

levantamiento de datos, pero aun así muestran la apertura de diferentes perfiles 

generacionales. 

 

Esta diversidad generacional permite ver el diálogo entre memoria y presente: los 

adultos recuerdan la historia y las transformaciones del espacio, mientras los jóvenes 

manifiestan cómo lo viven hoy y qué futuro proyectan. 

 

Se cuenta con 5 mujeres (Felicitas, Matilde, Cleotilde, Daisy y Angélica) y 9 hombres 

(Osvaldo, Juan José, Jesús Nicolás, Justino, Plácido, Sebastián, Miguel, Néstor y 

Jafet). El grupo, aunque inclina hacia la participación masculina, logra cierto equilibrio 

de género, lo cual es importante porque la visión del patrimonio puede diferir según 

los roles que hombres y mujeres desempeñan en las dinámicas religiosas, festivas y 

familiares. Las mujeres participantes se concentran en el rango de 29 a 50 años, lo 

cual sugiere que aportan una mirada más vinculada con la experiencia y la transmisión 

intergeneracional. En contraste, la mayoría de los varones se ubica en el rango juvenil 

(18–20 años), lo que refleja su involucramiento en actividades físicas, organizativas y 

festivas ligadas al patrimonio. 

 

Hay representación de 7 localidades distintas: Santa Cruz Tepetzinzintla (2 

participantes), Tochmatzintla (3 participantes + 2 sin edad), San Miguel Cosahuatla 

(1 participante), Huatlatlauca cabecera (1 participante), Huatlatlauca-La Candelaria (1 

participante), Huatlatlauca-San Francisco (1 participante), Copalcotitla (2 

participantes), Tepanazitla (1 participante), San Baltazar Quetzalapa (1 participante). 

La presencia de localidades diversas garantiza una mirada plural del territorio, con 

voces que abarcan desde comunidades más pequeñas hasta la cabecera municipal, 

lo que enriquece la comprensión del paisaje cultural de Huatlatlauca. 

 

En el marco de esta investigación, se decidió centrar el trabajo de campo en los 

pobladores que se identifican como católicos. Esta delimitación responde a dos 

razones principales: por un lado, la configuración histórica, social y territorial de 



154 
 

Huatlatlauca, y por otro, la representatividad estadística que la religión católica 

mantiene en el municipio. 

 

De acuerdo con datos del INEGI (2020), la población de 5 años y más que profesa la 

religión católica asciende a 4,887 personas, lo que representa el 86.6% de los 

habitantes. En contraste, el sector de población con religión distinta a la católica 

(principalmente protestante y evangélica) corresponde a 723 personas (11.3%), 

mientras que quienes se declaran sin religión representan un sector todavía menor 

(35 personas, menos del 1%). 

 

Dado que el propósito de esta investigación es analizar la patrimonialización, el 

paisaje y la construcción del territorio desde una perspectiva histórica y cultural, 

resultaba metodológicamente pertinente privilegiar la voz de los grupos mayoritarios 

que sostienen, reproducen y legitiman las expresiones religiosas y comunitarias 

vinculadas con la tradición católica. Esto se debe a que en Huatlatlauca, la iglesia, las 

festividades patronales, los espacios arquitectónicos y los símbolos religiosos 

católicos constituyen el eje de la vida comunitaria y son los elementos más visibles 

en los procesos de patrimonialización y resignificación del paisaje. 

 

Si bien la presencia de grupos protestantes y evangélicos es significativa en términos 

de diversidad religiosa, su papel en la configuración de la memoria colectiva y del 

patrimonio local no es predominante. Por ello, la investigación optó por priorizar a los 

sectores católicos, que históricamente han tenido un mayor peso en la definición del 

territorio simbólico y material del municipio. No obstante, se reconoce que la exclusión 

de voces no católicas es también una limitación del estudio, lo cual abre una posible 

línea de investigación futura para profundizar en cómo estas minorías religiosas 

negocian, rechazan o reinterpretan las dinámicas comunitarias en torno al patrimonio. 

 

Dentro de la campaña uno, se lograron resultados menos generales, debido a que las 

entrevistas abiertas fueron más puntuales, los resultados notables son los siguientes: 

 

El testimonio del Padre Jovany ofrece una mirada significativa sobre cómo en 

Huatlatlauca los procesos de patrimonialización no se construyen únicamente a partir 

de instituciones oficiales, sino que emergen de la propia vida comunitaria (ver figura 



155 
 

25). Uno de los aspectos más relevantes que señala es el sentido de pertenencia 

territorial, aun cuando la mayoría de los habitantes han migrado y no residen de 

manera permanente en la región, mantienen lazos activos con su pueblo. Esto se 

manifiesta en su participación en mayordomías, comisiones y cooperaciones 

económicas, incluso si solo visitan el lugar unos días al año. De esta forma, el territorio 

se extiende simbólicamente más allá de la residencia física, convirtiéndose en un 

espacio vivido y recordado al que siempre se “piensa en regresar”. 

 

Figura 25. Comida en “Barrio” de Tochmatzintla, derivado de mayordomia del Santo 

Patrón.  

Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). 

 

En este entramado, las fiestas patronales aparecen como el eje articulador de la vida 

comunitaria. Más que simples celebraciones religiosas, las fiestas configuran un 

paisaje social y cultural, donde convergen la religiosidad, la convivencia y la economía 

local. La organización de las mayordomías, que pueden llegar a invertir sumas muy 

altas para sostener la celebración, la cual puede alcanzar hasta una suma por fiesta 



156 
 

de cuatro días de 2 millones de pesos, es un ejemplo claro de cómo la comunidad 

reproduce prácticas tradicionales que, sin nombrarse formalmente como “patrimonio”, 

cumplen esa función de transmisión cultural intergeneracional. El gasto, la 

cooperación y la organización de los festejos se convierten en un mecanismo de 

cohesión y en la principal expresión del patrimonio inmaterial de Huatlatlauca. 

 

El padre también subraya cómo los templos y su mantenimiento son espacios 

centrales de patrimonialización. Aunque el INAH y factores políticos influyen en los 

procesos de restauración, lo cotidiano recae en la comunidad, que coopera en los 

trabajos de conservación, incluso con el ejemplo del propio párroco que aporta de su 

bolsa. Así, el patrimonio arquitectónico religioso no es un objeto aislado, sino parte de 

un sistema de reciprocidades que refuerza la identidad colectiva. 

 

Por otro lado, el sacerdote reconoce que Huatlatlauca carga con una memoria 

histórica conflictiva, asociada al caciquismo y a una fama de “pueblo difícil” dentro de 

la región. Esta narrativa revela cómo el territorio no es neutro, sino que está 

atravesado por jerarquías y tensiones pasadas que todavía configuran las 

percepciones actuales. El territorio, en este sentido, es también un espacio de 

memoria conflictiva, donde los relatos del pasado pesan en las relaciones presentes. 

 

Finalmente, la incorporación de personas externas, como el caso de familias de 

Michoacán que terminaron integrándose a través de las mayordomías, muestra que 

el paisaje comunitario es flexible e inclusivo. La fiesta abre la posibilidad de 

apropiación simbólica del territorio y de integración al tejido social. De igual manera, 

la existencia de espacios como las cocinas comunitarias o “barrios” dentro de los 

templos, que funcionan como lugares de convivencia y alimentación durante las 

fiestas, expresan la materialidad del patrimonio en su dimensión más cotidiana. 

 

En suma, lo expresado por el Padre Jovany permite observar cómo en Huatlatlauca 

los procesos de patrimonialización no dependen solo del reconocimiento institucional, 

sino de prácticas comunitarias que, desde la religiosidad, la cooperación y la fiesta, 

producen un paisaje patrimonial que conecta el territorio, la memoria y la identidad 

local. 

 



157 
 

Se hizo una entrevista abierta a la Señora María Cleofas, la mayordoma de la fiesta 

patronal de Tepetzinzintla 2023, algo poco común debido a que estos cargos se les 

da generalmente a los hombres. Las respuestas de la mayordoma Cleofas permiten 

observar cómo la vivencia del territorio, la tradición y la fiesta se articulan en la 

reproducción cultural de Huatlatlauca. Aunque emigró desde los 16 años, enfatiza que 

el pueblo es su “casa” y su “raíz”, lo que revela que el territorio no se concibe 

únicamente como un espacio físico, sino como un lugar de identidad y memoria que 

posibilita el sentido de pertenencia. Su regreso periódico está motivado por la 

necesidad de reafirmar ese vínculo afectivo y cultural, lo cual muestra cómo el paisaje 

vivido actúa como un anclaje emocional que refuerza la continuidad de la comunidad 

a pesar de la migración. 

 

En este marco, la fiesta patronal adquiere un papel central. La entrevistada la 

interpreta como un acto que se realiza por amor a Dios, lo que refleja el carácter 

espiritual y devocional que legitima las prácticas festivas. La celebración es también 

un mecanismo de cohesión social que permite la reproducción de la tradición y la 

reactivación de la comunidad dispersa. La afirmación de que las fiestas en 

Huatlatlauca “no se miden”, muestra la existencia de un imaginario colectivo en el que 

la festividad representa el mayor despliegue cultural, económico y simbólico de la vida 

local. 

 

El testimonio también pone en evidencia la organización comunitaria y las jerarquías 

que regulan la fiesta, donde el sacerdote y los fiscales ocupan las principales 

responsabilidades, mientras que los mayordomos, tradicionalmente hombres, 

participan en tareas logísticas como la preparación de alimentos. En este sentido, la 

participación de María Cleofas adquiere un valor simbólico, pues su nombramiento 

como mayordoma representa un cambio parcial frente a las prácticas de exclusión 

hacia las mujeres, evidenciando cómo la patrimonialización de la fiesta transmite tanto 

valores de continuidad como tensiones y transformaciones en la vida comunitaria. 

 

Asimismo, la descripción del recorrido del Santísimo por las calles muestra cómo el 

espacio urbano se resignifica temporalmente: las calles, adornadas colectivamente 

por los habitantes, se convierten en escenarios de sacralidad. Esta acción constituye 



158 
 

una apropiación simbólica del espacio público que refuerza la identidad compartida 

en torno a lo sagrado y revela la dimensión paisajística de la religiosidad.  

 

Otro aspecto importante en la entrevista es la transmisión intergeneracional de la 

tradición. Al señalar que su hijo disfruta venir al pueblo porque desde pequeño fue 

llevado a las fiestas, la entrevistada evidencia que la celebración no solo es un acto 

colectivo, sino también un mecanismo de socialización que asegura la continuidad de 

la costumbre y fortalece la unión familiar. La fiesta se convierte así en una oportunidad 

para restituir los lazos sociales fragmentados por la migración, reforzando su valor 

comunitario. 

 

Finalmente, el regreso a Huatlatlauca aparece como un proceso de revitalización 

emocional y existencial. La entrevistada afirma que volver a su pueblo le permite 

recordar su niñez y sentirse viva, lo que confirma que el territorio no se reduce a un 

espacio geográfico, sino que constituye un paisaje afectivo que otorga sentido a la 

vida cotidiana, incluso para quienes residen fuera. En suma, la experiencia de María 

muestra cómo la fiesta patronal y el territorio de Huatlatlauca operan como ejes 

patrimoniales de identidad, articulando memoria, religiosidad, organización 

comunitaria y paisaje, a la vez que expresan transformaciones sociales como la 

incorporación de las mujeres en cargos tradicionales. 

 

La entrevista con Armando Michaus, especialista del INAH, revela una concepción 

amplia e integral del patrimonio, en la que confluyen dimensiones históricas, 

culturales, naturales y comunitarias. Su testimonio permite entender cómo ha 

evolucionado el concepto mismo de patrimonio en México: en sus años de formación 

se hablaba principalmente de patrimonio histórico y arqueológico, enmarcado en la 

Ley Federal sobre Monumentos de 1972, mientras que hoy se reconoce un espectro 

más amplio que incluye el patrimonio tangible, intangible y natural. Esta ampliación 

del concepto se vincula con la necesidad de atender no solo a los bienes materiales 

aislados, sino también a los contextos en los que se insertan, reconociendo que un 

edificio o monumento pierde sentido si se separa de su paisaje, su clima, su territorio 

y su comunidad. 

 



159 
 

El especialista enfatiza que el patrimonio histórico debe concebirse como un 

patrimonio vivo, en tanto continúa en uso y requiere adaptaciones a nuevas 

necesidades sociales sin perder su esencia. Este enfoque lleva a destacar la 

participación de las comunidades como elemento fundamental en los procesos de 

conservación, dado que son ellas las que mantienen y actualizan los usos sociales de 

los monumentos. La pérdida de sentido de pertenencia o identidad constituye, desde 

su perspectiva, uno de los principales riesgos para la preservación, especialmente en 

un contexto globalizado marcado por la hiperculturalidad. Michaus señala cómo la 

penetración de modas externas, la migración laboral y la adopción de estilos de vida 

foráneos generan tensiones que impactan en las prácticas locales, debilitando 

tradiciones orales y modos de vida campesinos, aunque también abren la posibilidad 

de resignificar las estrategias de conservación. 

 

Su experiencia en campo muestra cómo estas transformaciones se materializan en lo 

cotidiano: el ejemplo de los jóvenes en Durango que prefieren la gorra “yanqui” frente 

al sombrero de palma tradicional sintetiza el desplazamiento de los saberes locales 

por influencias externas, al mismo tiempo que revela la resistencia de los adultos 

mayores a estas imposiciones culturales. Tales procesos conviven con problemáticas 

estructurales como la especulación inmobiliaria, la gentrificación, la inseguridad y el 

abandono del campo, que constituyen factores de deterioro patrimonial y social. En 

este sentido, Michaus reconoce la riqueza del patrimonio rural mexicano y la 

necesidad de revalorizarlo no solo como un recurso cultural, sino también como un 

potencial económico a través del turismo cultural, el senderismo o las rutas históricas. 

Sin embargo, advierte sobre los riesgos de enfoques estandarizados como el 

programa Pueblos Mágicos, que, al uniformar estéticas y dinámicas locales, terminan 

por borrar el carácter propio de cada sitio y ponen en riesgo el “espíritu del lugar”. 

 

El especialista también señala la importancia de la Agenda 21 y el reconocimiento de 

la cultura como cuarto pilar del desarrollo, junto con el crecimiento económico, la 

inclusión social y el equilibrio medioambiental. Bajo este marco, considera que la 

gobernanza y el trabajo horizontal entre instituciones y comunidades son 

fundamentales para asegurar un manejo integral y sostenible del patrimonio. Desde 

su experiencia, observa cómo los planes de manejo aplicados de forma genérica han 

derivado en intervenciones poco respetuosas con las materialidades locales, como el 



160 
 

caso del uso de cantera de Querétaro en lugar de piedra regional en Durango (en el 

mencionado estado), lo que evidencia la pérdida de coherencia entre arquitectura y 

entorno. 

 

Otro aspecto clave de la entrevista es el reconocimiento de los actores locales como 

mediadores en la conservación: sacerdotes, fiscales, cronistas, comisarios ejidales o 

líderes comunitarios se convierten en referentes que deben ser escuchados y con 

quienes el INAH busca construir procesos colaborativos. La anécdota de la 

comunidad que registró cuidadosamente las piezas de un templo para resguardarlas 

durante una obra muestra cómo las poblaciones desarrollan mecanismos propios de 

protección, lo que cuestiona la visión centralista y reafirma la importancia de la 

participación comunitaria en la custodia de su patrimonio. 

 

Finalmente, Michaus señala la amplitud de escalas con las que el INAH trabaja, desde 

conventos del siglo XVI hasta grandes itinerarios culturales como el Camino Real de 

Tierra Adentro, el paisaje agavero o el Acueducto del Padre Tembleque, subrayando 

que México posee un patrimonio diverso y complejo que exige enfoques 

interdisciplinarios. Su reflexión concluye en la idea de que “cualquier camino en 

México conduce a una obra de arte”, frase que sintetiza tanto la riqueza cultural del 

país como la necesidad de generar estrategias de patrimonialización que articulen 

territorio, paisaje, comunidad y memoria histórica. 

 

El testimonio de Leonardo, arquitecto del INAH en San Luis Potosí, ofrece una visión 

clara sobre la especificidad del trabajo con el patrimonio histórico y sobre las 

dinámicas de interacción entre las distintas áreas del instituto. Para él, una de las 

principales diferencias frente al quehacer arqueológico es que los arquitectos trabajan 

con un patrimonio vivo, es decir, con edificios que aún tienen usuarios y funciones 

cotidianas, como templos, oficinas públicas o viviendas habitadas. Esta condición 

hace que su labor se caracterice por un contacto constante con la sociedad, lo que 

convierte a la sección de monumentos históricos en una de las caras más visibles del 

instituto. La relación con la comunidad se intensifica en situaciones como las 

suspensiones de obra, que generan gran notoriedad y posicionan a los arquitectos 

como representantes directos de la autoridad patrimonial. 

 



161 
 

En su reflexión también subraya que, aunque la percepción pública sitúa a los 

arquitectos como los más activos del INAH, cada área, arqueología, restauración, 

antropología, desempeña un papel fundamental desde distintas escalas de análisis. 

Los arqueólogos estudian el territorio y los vestigios, los arquitectos se concentran en 

los inmuebles en uso y los restauradores profundizan en los objetos y detalles 

técnicos de conservación. Esta complementariedad permite una labor 

interdisciplinaria en la que se comparten aprendizajes, metodologías y tecnologías, 

enriqueciendo la visión global del patrimonio. Leonardo reconoce, sin embargo, que 

aún falta una integración más estrecha con la antropología, área que considera clave 

para trabajar de manera más directa con las comunidades. 

 

El vínculo con los actores locales ocupa un lugar central en su práctica. Subraya que 

al llegar a cualquier comunidad es indispensable presentarse primero con las 

autoridades, ya sean presidentes municipales, comités ejidales o representantes 

comunitarios, estableciendo un diálogo inicial que legitime la presencia institucional. 

Posteriormente, el contacto debe extenderse a los propietarios de los inmuebles y, en 

la medida de lo posible, al conjunto de la comunidad. Leonardo resalta que este 

protocolo no solo responde a una formalidad administrativa, sino que constituye un 

principio de respeto y colaboración. La anécdota de la comunidad que reaccionó con 

vigilancia ante la presencia de técnicos tomando fotografías en una capilla con un 

retablo barroco ilustra cómo las poblaciones se mantienen atentas y celosas de su 

patrimonio. Lejos de interpretarlo como un obstáculo, el arquitecto valora esta actitud 

como una muestra de apropiación social y como una oportunidad para abrir un diálogo 

que posicione al INAH como un aliado en la custodia y protección de los bienes 

culturales. 

 

En su discurso aparece con fuerza la idea de que la conservación del patrimonio 

histórico no puede desvincularse de las comunidades que lo habitan. La interacción 

con autoridades locales, propietarios y pobladores, no solo garantiza la viabilidad de 

los proyectos de conservación, sino que también fomenta una corresponsabilidad en 

la protección de los bienes. De esta manera, el trabajo técnico y normativo del INAH 

se complementa con la agencia comunitaria, que actúa como primera línea de 

vigilancia y defensa del patrimonio. 

 



162 
 

En suma, la entrevista con Leonardo muestra cómo el trabajo arquitectónico en el 

INAH articula tres dimensiones fundamentales: la gestión de un patrimonio vivo que 

aún se encuentra en uso, la construcción de vínculos de respeto y colaboración con 

las comunidades locales, y la práctica interdisciplinaria que permite integrar escalas 

diversas de análisis. Su reflexión evidencia que la patrimonialización no es 

únicamente una labor de normatividad o de conservación material, sino también un 

proceso de negociación social que requiere del reconocimiento de las autoridades, 

propietarios y pobladores como actores indispensables en la custodia del patrimonio 

histórico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



163 
 

 

Capítulo 5- Los actores de la patrimonialización 

 

Figura 26. Xochiplaza en Huatlatlauca, Puebla.   
Fuente: Archivo personal del autor (noviembre 2023). 

 



164 
 

En Huatlatlauca existe una configuración y reconfiguración continua de los actores 

que participan dentro de la red patrimonializante.  Es un cambio de poder cíclico que 

entrelaza los significados y el interés, creando nodos e interconexiones donde fluyen 

los valores con mayor o menor importancia hacia un elemento patrimonial específico.  

 

La configuración se manifiesta en la rotación cíclica de cargos, responsabilidades y 

jerarquías comunitarias. Este proceso no es estático, sino dinámico: los mayordomos, 

fiscales, comisionados o jueces de paz se renuevan de acuerdo con los sistemas 

normativos propios, lo que permite que el poder se distribuya y regrese 

constantemente a la colectividad. Dichos cambios implican una reconfiguración de 

vínculos, pues cada actor imprime su huella personal en la manera de organizar, 

valorar y defender los elementos patrimoniales, pero al mismo tiempo se encuentra 

condicionado por la memoria histórica, las normas internas y la relación con agentes 

externos (INAH, autoridades estatales o municipales, instituciones académicas). Así, 

el tejido social se reacomoda en función de las coyunturas, disputas y acuerdos que 

surgen en torno al agua, la tierra, la arquitectura religiosa, las fiestas o el comercio. 

La red patrimonializante se entiende entonces como un entramado flexible, donde los 

significados, los intereses y las prácticas se reordenan de manera permanente, 

reafirmando tanto la continuidad de las tradiciones como la capacidad de adaptación 

del territorio y su gente. 

 

Los actores distribuyen esta relación (poder – significado) en cargos establecidos por 

usos y costumbres en un orden jerárquico, con actividades específicas a desarrollarse 

de acuerdo a la escala , que no se limita únicamente a una línea ascendente de mayor 

a menor autoridad, sino que se despliega en distintos niveles de acción y de influencia. 

Esta escala puede comprender al mismo tiempo lo comunitario que va desde la 

asamblea general, juez de paz, mayordomos y fiscales (ver figura 27); como lo 

territorial, de donde se desprende la asamblea ejidal, las asociaciones de 

comerciantes y de agua, para llevar a lo institucional que se conforma por la 

presidencia municipal, las instancias estatales y las federales. Cada uno de estos 

niveles, aunque formalmente diferenciados, se entrecruzan en la práctica cotidiana 

generando superposiciones, tensiones y negociaciones. Así, lo que en apariencia 

tiende a ser lineal, se convierte en una trama compleja donde el poder circula en 

cadena, se producen conflictos, así como conexiones y rupturas adicionales, “el poder 



165 
 

(desde los actores) tiene que ser analizado como algo que circula, o más bien, como 

algo que no funciona sino en cadena” (Foucault, 1979, p. 144). 

 

 

Figura 27. Festividad del Santísimo en Tochmatzintla. 

Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). 

 

Por lo tanto, un juez de paz puede perder reconocimiento oficial pero mantener 

legitimidad comunitaria; una asociación de comerciantes puede escalar su influencia 

hasta negociar con autoridades estatales; o un mayordomo, aun en un cargo festivo 

y ritual, puede adquirir un estatus social que impacta más allá de lo religioso. En este 

sentido, la escala no es solo un criterio jerárquico, sino una dimensión relacional que 

expresa la capacidad de los actores para reconfigurar el territorio, el patrimonio y el 

paisaje mediante conexiones y rupturas que constantemente redefinen los límites de 

lo comunal, lo regional y lo institucional. 

 



166 
 

La balanza de las actividades relacionadas en torno al patrimonio y al proceso de 

patrimonialización constituye un satisfactor a las necesidades espaciales de los 

actores sociales, así como su mentalidad, lo que da como resultado la valoración de 

los mismos, la preservación y cuidado o en su defecto todo lo contrario.  Es necesario 

mantener ambos conceptos unidos porque el patrimonio alude a los elementos 

materiales e inmateriales como la arquitectura religiosa, las fiestas, el agua o las 

prácticas comunales, mientras que la patrimonialización explica los procesos sociales, 

políticos y culturales a través de los cuales dichos elementos son seleccionados, 

legitimados y dotados de sentido por los actores. En otras palabras, el patrimonio sin 

patrimonialización corre el riesgo de convertirse en un inventario estático de objetos 

o prácticas; por el contrario, la patrimonialización sin patrimonio perdería su anclaje 

en referentes tangibles o intangibles compartidos por la comunidad. En el caso de 

Huatlatlauca, ambos se entrelazan en la vida cotidiana: la arquitectura religiosa, las 

mayordomías o el territorio adquieren valor porque son patrimonializados en 

asambleas, rituales y disputas, y estos procesos a su vez reafirman la existencia del 

patrimonio como un recurso colectivo. De ahí que la dupla sea inseparable, pues 

constituye la base para comprender cómo la comunidad organiza su territorio, su 

memoria y su futuro. 

 

El análisis cualitativo de datos, refleja a una población que desde la infancia a la 

tercera edad considera a la iglesia (convento, capilla, templo) como el lugar más 

importante después de su casa y reflexiona también la posición del Sacerdote con la 

misma autoridad que el presidente municipal. El Convento de Santa María de los 

Reyes es considerado por la población como un hito cultural que manifiesta la 

diferenciación de su territorio (comparándolos con otros) y lo caracteriza como único. 

No obstante, esta centralidad arquitectónica no puede entenderse de manera aislada, 

ya que se articula con el paisaje natural y cultural que lo rodea, porque la ubicación 

del convento dentro de la traza urbana, las montañas que lo enmarcan y las rutas de 

acceso que lo conectan con otras localidades refuerzan su valor como marcador 

territorial. Asimismo, la cultura expresada en rituales, procesiones, fiestas patronales 

y relatos comunitarios otorga al espacio arquitectónico un sentido vivo que trasciende 

la materialidad del edificio. De esta manera, el convento no sólo se erige como 

símbolo arquitectónico, sino que se inscribe en un paisaje que potencia su visibilidad 



167 
 

y en una cultura que lo resignifica constantemente, consolidando así la identidad 

colectiva de Huatlatlauca. 

 

Existen diversas organizaciones y cargos sociales respecto al orden público, mercantil 

y comunal.  Así también en la disposición lúdica y religiosa que connotan la mayor 

carga de patrimonio local debido a las costumbres y tradiciones determinadas desde 

hace cinco siglos que establecen un sistema visible de relación entre materia y 

materialidad.   Este entramado no se limita al ámbito arquitectónico monumental, sino 

que se expande al paisaje cotidiano, donde se inscriben las formas de habitar y 

producir el territorio. En este sentido, los sistemas constructivos de las casas 

habitación, elaborados con muros de piedra y techos de palma a dos aguas, no solo 

responden a necesidades prácticas y climáticas, sino que también constituyen una 

expresión cultural que dialoga con el entorno natural y con la memoria colectiva. El 

paisaje y la vivienda se convierten así en extensiones del patrimonio local, reforzando 

la conexión entre el espacio construido, las prácticas sociales y la historicidad del 

territorio. 

 

Las formas culturales y de organización social territorial se describen a través de las 

diferentes narrativas en donde se mantienen las raíces identitarias dentro de los 

propios sistemas normativos que se han creado en la línea temporal y que inclusive 

se han adaptado en  relación con los agentes externos, con los que de manera forzosa 

se debe tener una conexión, como en el caso del conjunto Conventual con el INAH, 

el Gobierno del Estado de Puebla e inclusive en este momento la Universidad 

Autónoma de Aguascalientes en el ámbito académico.   

 

En el hogar Huatlatlauquense, la organización familiar es el eje que sostiene la vida 

cotidiana y a su vez refleja la estructura social más amplia del territorio. El padre y la 

madre desempeñan roles complementarios. El padre suele estar asociado a la 

provisión económica, la representación de la familia en las asambleas y cargos 

comunales -independientemente si trabaja en Huatlatlauca o se encuentra en algún 

otro estado de la República Mexicana o el extranjero-; la madre es la guardiana del 

espacio doméstico, la cocina y la transmisión de valores morales y culturales, debido 

a la participación directa en la educación de los hijos, pero ambos se coordinan para 

cumplir con los compromisos que la comunidad demanda. 



168 
 

Los hijos desde temprana edad, son integrados a este orden doméstico comunitario. 

Las niñas aprenden las labores de la casa, en algunos casos el cuidado de los 

animales de traspatio así como las prácticas culinarias, mientras que los niños aportan 

la encomienda del cuidado en casa en la ausencia del padre y apoyan a la madre en 

las tareas diarias dedicadas al trabajo, cargar leña, mover botes con agua, hasta las 

reparaciones menores que se necesitasen. Por lo tanto, la familia no se entiende de 

manera aislada, sino como una cédula que reproduce en lo doméstico el sistema de 

organización social territorial. La jerarquía y las obligaciones que se ejercen dentro de 

la casa se trasladan al ámbito comunal, donde los padres representan al hogar en los 

cargos y faenas, los hijos se forman para asumir en el futuro esas mismas 

responsabilidades. La casa, por lo tanto, es simultáneamente refugio y herencia, en 

el que se enlaza la vida íntima con la vida pública del pueblo. 

 

Este territorio se contempla a un nivel comunal (ejidos) y se convierte en una 

expresión de la organización social que patrimonializa y expresa la vida cotidiana y 

considera el pensamiento cosmogónico del trabajo en conjunto y valida las prácticas 

a nivel personal y en comunidad, dicha noción se remite en las actividades y 

elementos culturales, como lo menciona el testimonio de Sebastián Novelo, joven de 

Tochmazintla que actualmente reside en Durango, ofrece una mirada significativa 

sobre cómo se vive y se reproduce la patrimonialización del territorio en Santa María 

de los Reyes Huatlatlauca. A pesar de haber nacido fuera de la región, Sebastián 

mantiene una relación constante con el pueblo a través de visitas periódicas, 

principalmente en fechas festivas como el Día de Reyes, la Encarnación o las 

celebraciones de noviembre. Estas visitas no solo representan un retorno físico, sino 

también un reencuentro con los valores transmitidos por su madre, quien le inculcó 

desde la infancia la importancia de participar en las festividades religiosas, asistir a la 

iglesia, disfrutar de la plaza y reconocer en las artesanías, en la comida y en las 

leyendas locales los elementos centrales de su identidad (ver figura 28). 



169 
 

 

Figura 28. Paisaje natural de Huatlatlauca, visto desde los límites del pueblo. 

Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). 

 

La experiencia de mayordomía de la madre de Sebastián resulta especialmente 

reveladora, pues muestra cómo la casa y la familia funcionan como espacios de 

formación en la responsabilidad comunitaria. Sebastián describe cómo apoyó en la 

organización de la fiesta, supervisando detalles logísticos y atendiendo a los invitados, 

lo que evidencia la manera en que los hijos, desde jóvenes, se integran a la dinámica 

comunal y aprenden la lógica del servicio, la ayuda mutua y el trabajo colectivo. Así, 

el hogar se convierte en un microterritorio donde se reproduce la organización social 

y religiosa del pueblo, marcando el paso de la vida doméstica hacia la vida pública. 

 

Entre los elementos que Sebastián reconoce como más representativos de 

Huatlatlauca, las artesanías ocupan un lugar central. Él mismo señala que son lo 

primero que destaca cuando habla de la región con sus amigos en Durango. Las 

identifica no solo como objetos de intercambio económico, sino como piezas que 



170 
 

concentran memoria y creatividad comunitaria, que transmiten la destreza manual y 

el vínculo con los materiales locales. Las artesanías constituyen (ver figura 29), en 

sus palabras, un orgullo y un referente inmediato de identidad, al mismo nivel que las 

fiestas patronales, la convivencia en las plazas y la arquitectura religiosa. El hecho de 

que las asocie a la idea de “presumir” con los de fuera, muestra cómo funcionan como 

símbolos tangibles del patrimonio, capaces de representar al territorio en otros 

espacios sociales. 

 

 

Figura 29. Expo Feria Artesanal Huatlatlauca 2024.  

Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 

La percepción de Sebastián también permite contrastar la vida rural huatlatlauquense 

con su vida urbana en Durango. Mientras que en el norte observa la pérdida gradual 

de prácticas religiosas y comunitarias propias de la metrópoli, en Huatlatlauca 

reconoce la permanencia de costumbres que dan cohesión a la sociedad local: asistir 

a misa los domingos, convivir en la plaza, cocinar con leña en fiestas familiares, 



171 
 

organizarse en torno al mayordomo o conservar las tipologías arquitectónicas 

tradicionales de piedra y palma. Incluso al imaginar su propia casa en el futuro, 

expresa el deseo de combinar ciertos elementos modernos con la preservación de la 

fachada y los materiales típicos de la región, lo que refleja un sentido de continuidad 

con la memoria arquitectónica de su comunidad. 

 

Asimismo, su relato otorga un lugar relevante al paisaje y a los recursos naturales. 

Sebastián destaca las extensas áreas verdes, los ríos, las cascadas y los cerros, 

asociándolos tanto a la diversión como al carácter distintivo de la región. Este 

componente natural, junto con las iglesias y la organización social, conforma para él 

una unidad inseparable que define a Huatlatlauca frente a otros territorios. En este 

contexto, las artesanías reaparecen como un puente entre naturaleza y cultura, 

expresan en formas materiales la apropiación del entorno (ver figura 30) y constituyen 

un testimonio vivo de cómo la comunidad transforma su territorio en patrimonio. 

 

 



172 
 

Figura 30. Toma de vialidades por el paso del Santísimo, Tochmatzintla.  

Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). 

 

En conjunto, la experiencia de Sebastián muestra que la patrimonialización en 

Huatlatlauca no es un proceso abstracto, sino un fenómeno que se encarna en la vida 

de las familias, en la reproducción de las tradiciones religiosas y festivas, en la 

materialidad de la casa y en la producción artesanal. La casa funciona como escuela 

donde se aprende la lógica del servicio comunitario, la plaza y la iglesia como 

escenarios de sociabilidad y cohesión, y las artesanías como símbolo tangible de 

identidad compartida. Para los jóvenes que viven entre dos mundos, la ciudad de 

residencia y el pueblo de origen, como en el caso de Sebastián, estos elementos 

constituyen el vínculo que los mantiene conectados con sus raíces y los proyecta 

hacia el futuro con el deseo de seguir participando en la vida comunal, preservando 

la memoria y manteniendo viva la cultura huatlatlauquense. 

 

Se puede decir, entonces, que las relaciones emotivas y afectivas con los elementos 

tangibles e intangibles del territorio en Huatlatlauca se sostienen a través de los 

actores que los patrimonializan (ver figura 31), lo que hace evidente la importancia de 

las normas no oficiales que emergen del conjunto de acuerdos colectivos de trabajo 

y convivencia. Estos acuerdos, transmitidos tanto en la vida doméstica como en la 

esfera comunal, constituyen la autodeterminación del territorio y encuentran su 

expresión en las asambleas que, en distintos niveles, regulan la vida social. La 

asamblea general, la ejidal, la de comerciantes en los días de plaza, la de fiscales 

para la protección de los inmuebles religiosos o la de mayordomos para la 

organización de las fiestas, representan espacios de democracia directa donde 

participan las familias y se discuten los asuntos más relevantes de la comunidad. 

Desde allí se ordena el uso del agua, la tierra, el cuidado de los bienes religiosos y la 

organización de las celebraciones, lo que implica no solo responsabilidad compartida, 

sino también un ejercicio de servicio comunitario que se aprende desde el hogar. 

 



173 
 

 

Figura 31. Xochiplaza 2023. 

Fuente: Archivo personal del autor (noviembre 2023). 

 
La importancia de estas estructuras colectivas radica en que otorgan sentido a la vida 

cotidiana, pues en la casa misma los hijos crecen viendo a los padres asumir cargos, 

colaborar en la preparación de las fiestas o aportar a los trabajos comunales. Esa 

enseñanza doméstica se enlaza con el espacio público de la asamblea, generando 

un tránsito natural entre el ámbito familiar y el comunitario. Así, la organización interna 

de las familias huatlatlauquenses se convierte en la base de la estructura territorial, 

reforzando el valor de la ayuda mutua, el respeto a los acuerdos colectivos y la 

preservación del patrimonio cultural y natural. 

 

Este orden comunitario, aunque no siempre reconocido formalmente, está amparado 

en el marco constitucional, particularmente en el artículo 2º de la Constitución Política 

de los Estados Unidos Mexicanos, que reconoce la facultad de los pueblos indígenas 

para aplicar sus propios sistemas normativos en la regulación de sus conflictos 



174 
 

internos, siempre respetando los derechos humanos y la dignidad de las personas. 

En este sentido, la jurisdicción indígena se ejerce por medio de las autoridades 

comunitarias, quienes legitiman sus decisiones a través de prácticas que se ajustan 

tanto a la tradición como al orden jurídico vigente. 

 

La organización comunitaria puede entenderse en tres niveles: en un primer nivel, la 

asamblea general concentra las responsabilidades más amplias y funciona como un 

espacio de compromiso y reconocimiento colectivo. En un segundo nivel, surgen 

organizaciones permanentes derivadas de ella, como las comisiones de agua y 

comerciantes, el juez de paz, los fiscales o los mayordomos, quienes asumen tareas 

específicas de cuidado y organización. Finalmente, en un tercer nivel, aparecen los 

sujetos vinculados a políticas públicas más amplias, como la presidencia municipal, 

el juez menor, el inspector y el sacerdote, que articulan la vida comunal con las 

estructuras estatales y federales, cada uno desde su respectivo posicionamiento. Es 

común ver al sacerdote en eventos de carácter político como la visita de alguna 

secretaría del gobierno del estado. 

 

Las prácticas y protocolos de las asambleas, en sus distintos niveles, se constituyen 

como procedimientos de consenso que permiten resolver los problemas internos, 

organizar la vida social y cultural y garantizar la continuidad de las tradiciones. A 

través de esa racionalidad comunitaria, los actores se convierten también en autores 

de su territorio, dejan su huella en la manera de gestionar recursos naturales como el 

agua o la tierra, en la preservación de los paisajes y en el mantenimiento de los 

inmuebles religiosos. Al mismo tiempo, la racionalidad comunitaria se refleja en el 

trabajo artesanal, que materializa los saberes locales y condensa la memoria colectiva 

en objetos que son tanto de uso cotidiano como de representación identitaria. De esta 

manera, se reconoce una conexión directa entre paisaje, espacio, organización 

comunitaria y vida familiar. En la práctica, los acuerdos colectivos no solo aseguran 

la reproducción de las festividades o la distribución justa de los recursos, sino que 

también consolidan el valor de las artesanías y la transmisión intergeneracional de 

responsabilidades. Así, Huatlatlauca se configura como un territorio patrimonializado 

desde adentro, donde el sistema normativo propio refuerza el vínculo entre lo material 

y lo simbólico, asegurando la continuidad de su identidad frente a los retos externos. 

 



175 
 

En Huatlatlauca el territorio se entiende como un espacio ancestral, agrario y 

espiritual. Lo ancestral se refleja en la memoria de los antiguos asentamientos y en la 

transmisión de costumbres familiares y comunales, mientras que lo agrario se 

organiza a través de los comités ejidales, aunque ya no se cultiven de forma central 

los productos tradicionales, y lo espiritual se expresa en las iglesias, las fiestas 

religiosas y los sistemas de mayordomía. Estos tres ámbitos generan relaciones de 

poder y, a la vez, consolidan la legitimidad del poder social comunitario, que encuentra 

su expresión en la patrimonialización del territorio. La defensa y el cuidado de la tierra, 

del agua, de los inmuebles religiosos, de las artesanías y del paisaje son las formas 

concretas con que la comunidad reafirma ese poder y asegura la continuidad de su 

identidad. 

 

La organización social de usos y costumbres en Huatlatlauca se articula de manera 

jerárquica y descendente, conformando un entramado de cargos, asambleas y 

responsabilidades que, más allá de la administración inmediata, constituyen formas 

de patrimonialización y de apropiación del territorio. Cada puesto, cada función y cada 

práctica están cargados de valor simbólico y de sentido histórico, transmitiendo una 

forma de vida que se inscribe tanto en la memoria colectiva como en la materialidad 

del espacio. 

 

En la cúspide de este sistema se encuentra el juez de paz, encargado de impartir 

justicia en la comunidad. Aunque su nombramiento es tramitado a través del municipio 

y respaldado por el gobierno del estado, la legitimidad de este cargo proviene, sobre 

todo, del reconocimiento comunitario. Los jueces de paz avalan actas y acuerdos con 

sellos oficiales, pero aun en ausencia de tales sellos, su palabra conserva autoridad 

en el pueblo, lo que refleja cómo el poder social se sustenta en el prestigio y la 

confianza comunitaria más que en la burocracia estatal. Representan una forma de 

patrimonialización normativa, su autoridad es parte del patrimonio intangible de 

Huatlatlauca, que garantiza la continuidad en la resolución de conflictos y la defensa 

del orden interno del territorio. 

 

De manera subordinada se encuentran los inspectores, cargos elegidos por la 

comunidad, aunque su nombramiento lo otorga formalmente la presidencia municipal. 

Los inspectores son los responsables de recolectar dinero para el montaje de las 



176 
 

estructuras festivas como gradas y corrales y, aunque no reciben sueldo, su labor es 

reconocida como un servicio comunitario. La oficialidad del sello municipal y la 

legitimidad social convergen en este puesto, expresando la dualidad de normas 

oficiales y no oficiales que rigen en el pueblo. El inspector, además, es un paso previo 

para quienes aspiran a ser juez de paz, lo que demuestra cómo los cargos conforman 

una trayectoria de aprendizaje cívico y de responsabilidad progresiva. 

 

Más abajo en la escala jerárquica se ubican los vigilantes, encargados de mantener 

el orden durante las fiestas y de desempeñar el papel de policías comunitarios. Su 

función, aunque cotidiana y aparentemente simple, es clave para el mantenimiento 

del orden social y de la convivencia festiva. Estos cargos no sólo organizan la vida 

colectiva en lo inmediato, sino que al mismo tiempo preservan prácticas ancestrales 

de control comunitario que se expresan en náhuatl y que remiten a la memoria 

indígena. Así, la lengua y los cargos tradicionales refuerzan el sentido de pertenencia 

al territorio y su patrimonialización simbólica. 

 

Al lado de estas estructuras, la asamblea ejidal articula la dimensión agraria del 

territorio. Compuesta por presidente, comité y ejidatarios, regula el uso de la tierra y 

reafirma la conexión histórica de Huatlatlauca con sus parcelas, aunque los cultivos 

tradicionales se hayan ido perdiendo. Aquí, la tierra no es solo recurso productivo, 

sino también territorio patrimonial, pues asegura la continuidad de los vínculos 

comunitarios con el espacio heredado de generaciones anteriores. 

 

De igual importancia es la asamblea de comerciantes, encabezada en años recientes 

por la señora Alicia Nolasco, líder de los tianguistas. Su liderazgo ha trascendido lo 

local mediante negociaciones con autoridades municipales y estatales para asegurar 

la permanencia del tianguis dominical en las calles principales. Este mercado reúne a 

vendedores y compradores de Huatlatlauca y de municipios vecinos como 

Atoyatempan, Tepexi, Molcaxac, Hueyotlipan y Zacapala, convirtiéndose en un nodo 

de interacción regional. El día de plaza, así como la Xochiplaza durante Día de 

Muertos (ver figura 32), no son solo espacios de comercio, sino instancias de 

patrimonialización cultural, el territorio se convierte en escenario vivo de intercambio 

económico, social y simbólico. La creación de la Asociación Tinochtin -palabra náhuatl 

que significa “todos”-, institucionalizó esta práctica, mostrando cómo las costumbres 



177 
 

locales se transforman en estructuras duraderas que dan identidad y continuidad al 

territorio. 

 

 

Figura 32. Xochiplaza 2023, puesto de quesadillas hechas a mano. 

Fuente: Archivo personal del autor (noviembre 2023). 

 
La asamblea del agua constituye otro pilar de organización, integrada por un 

presidente, un tesorero, un comité y un fontanero. El agua, recurso vital y patrimonio 

natural, se administra colectivamente, pero también es motivo de tensiones, como se 

evidenció en 2024 con las obras en la cañada. La apertura de un camino para mejorar 

el acceso a los cárcamos generó divisiones. Algunos habitantes defendieron la obra 

como necesaria para asegurar el abastecimiento, mientras otros denunciaron la 

pérdida de manantiales y los riesgos paisajísticos. El agua, entonces, no solo es 

recurso, sino símbolo de territorialidad y de la autonomía comunitaria para decidir 

sobre sus bienes. 

 



178 
 

Actualmente, en la comunidad existen diversas comisiones con funciones específicas 

que abarcan desde la preservación de las representaciones culturales hasta el 

cuidado y mantenimiento de los espacios arquitectónicos y bienes muebles 

relacionados con dichas prácticas. Este entramado organizativo no solo garantiza la 

continuidad de las festividades, sino que también constituye un proceso vivo de 

patrimonialización, en el que los actores locales legitiman y actualizan prácticas 

heredadas que forman parte del territorio y de la memoria colectiva. Dichos cargos 

corresponden a cada iglesia de Huatlatlauca, ya sea de localidad, barrio o cabecera, 

creando microsistemas de organización que no solo regulan la vida ritual y festiva, 

sino que también estructuran el territorio comunal al distribuir responsabilidades entre 

sus habitantes. Cada iglesia funciona como un núcleo que articula lo social, lo político 

y lo religioso, configurando un paisaje cultural en el que los cargos, las fiestas y las 

prácticas devocionales otorgan sentido a los espacios. Estos microsistemas, al estar 

ligados a la transmisión de costumbres y a la preservación de bienes materiales e 

inmateriales, se convierten en un claro ejemplo de patrimonialización comunitaria, 

donde la organización local asegura la continuidad de la memoria histórica y fortalece 

la identidad colectiva en el territorio. 

 

Entre estas comisiones se encuentra el Comisionado de músicos, encargado de guiar 

y proteger a la banda sonora durante todos los momentos de la fiesta patronal o de 

jubileo, acompañándolos desde el camino hacia la iglesia y durante las procesiones. 

La música, al recorrer los diferentes espacios del pueblo, activa un sentido de 

pertenencia territorial y resignifica el paisaje sonoro, que se convierte en un patrimonio 

inmaterial compartido por la comunidad. 

 

Por su parte, el Comisionado del corral o ruedo tiene como principal responsabilidad 

la supervisión de la instalación del corral para la fiesta, asegurando la estabilidad y 

puntualidad en la colocación de la estructura. Tradicionalmente, el corral se dividía en 

partes iguales y cada familia se encargaba de armar un tramo. Los habitantes solían 

subir al Tentzo para talar horcones de madera y construir la sección que les 

correspondía. Esta práctica refleja la manera en que la comunidad se relaciona con 

su entorno natural, pues el monte y el paisaje serrano se convierten en proveedores 

de materiales y, al mismo tiempo, en un espacio patrimonial al ser constantemente 

resignificado a través de la fiesta. 



179 
 

 

El Comisionado de flor y limosna se ocupa de repartir las flores dentro y fuera de la 

iglesia, así como durante las procesiones, y también vela por la limosna que 

posteriormente será entregada a los principales. En este acto, las flores, elementos 

extraídos del entorno natural inmediato, transforman el paisaje en ornamento ritual y 

se convierten en símbolos de devoción y continuidad cultural, reforzando el vínculo 

entre naturaleza, religión y territorio. Los Comisionados para la fiesta, en cambio, se 

encargan de solicitar la cooperación económica necesaria para la celebración del día 

festivo del pueblo, acción que permite la materialización de la festividad como un 

patrimonio colectivo que trasciende lo individual y se comparte entre todos los 

habitantes. 

 

En lo que respecta al espacio arquitectónico, los Fiscales desempeñan un papel 

fundamental en el cuidado de la iglesia, supervisando su mantenimiento y 

resguardando los bienes muebles que contiene, incluyendo la custodia de la llave del 

inmueble (ver figura 33). La iglesia, como núcleo del territorio simbólico de la 

comunidad, representa no solo un espacio religioso, sino también un bien patrimonial 

en torno al cual se articula la vida festiva y social. 

 

 



180 
 

Figura 33. Reunión con Comité de Construcción (Fiscales), en Tochmatzintla. 

Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). 

 

Los Mayordomos, por su parte, son los responsables de la organización de la fiesta 

patronal, que se celebra en honor al Santo del pueblo, o del jubileo, un momento 

espiritual anual destinado a la restauración de relaciones, deudas y bienes. Son 

propuestos por los principales y, por lo general, son cuatro personas; durante la 

semana de la fiesta, que comprende cinco días, se designa un mayordomo por día, 

reservando el quinto día al pueblo, integrándose mediante las cuotas obtenidas por el 

comisionado de fiesta. Su tarea consiste en proporcionar comida, bebida, fuegos 

artificiales, flores, música, ofrendas y todo lo necesario para los asistentes, locales o 

visitantes. Ejercer como mayordomo es considerado un honor entre los habitantes y 

refleja un alto estatus social, debido a la inversión requerida para cumplir con sus 

responsabilidades. Al mismo tiempo, este cargo sintetiza el sentido de 

patrimonialización comunitaria, pues asegura que el festejo no solo sea una práctica 

vigente, sino también un recurso simbólico que ordena el territorio, transforma el 

paisaje social y proyecta hacia el futuro la memoria cultural de Huatlatlauca. 

 

En el centro de esta organización se encuentran los Principales, quienes ya han sido 

mayordomos en el pasado y cuentan con la experiencia en la toma de decisiones 

dentro de los aspectos generales de participación. Son elegidos por el pueblo y, 

además de orientar la vida ritual, se constituyen en guardianes de la memoria 

colectiva y de los procesos de patrimonialización, pues su función no se limita a la 

organización de las fiestas, sino también a garantizar la transmisión de saberes y 

prácticas que sostienen la identidad territorial de la comunidad. Asimismo, son 

responsables de escoger y guiar a los nuevos mayordomos durante celebraciones 

específicas a lo largo del año, asegurando la continuidad del tejido social. En las 

fiestas patronales, son los encargados de llevar un estandarte con la imagen del 

Santo Patrono, conformado por un bastón de mando y un estandarte bordado, 

símbolos de su autoridad y de su rol como representantes del pueblo. Este objeto 

ritual, al recorrer los caminos y espacios de la comunidad, resignifica el paisaje social 

y ceremonial, consolidando a la fiesta como un patrimonio vivo que se despliega en 

el territorio. 



181 
 

 

El rito de presentación y aceptación entre un Principal y un Mayordomo, conocido 

como “promesa”, es una tradición de respeto e invitación que refuerza los lazos 

comunitarios y territoriales. Consiste en la visita de un Principal a la casa de un posible 

Mayordomo, llevándole un obsequio simbólico, flores, cañas o bebidas, elementos 

que provienen del entorno natural y que adquieren un sentido solemne en el acto. Si 

el anfitrión acepta el regalo (compromiso), se enciende una vela como símbolo de la 

voluntad para asumir el cargo. Este ritual, al integrar elementos materiales y 

espirituales, no solo asegura la continuidad de las costumbres, sino que transforma 

al espacio doméstico en un lugar de encuentro patrimonial y al territorio en escenario 

de negociación comunitaria, lo cual se añade a la cultura del núcleo familiar 

huatlatlauquense. 

 

Cada integrante de esta escala social jerárquica responde al llamado del Sacerdote 

en turno, quien desempeña un papel fundamental en la toma de decisiones tanto en 

el cuidado del patrimonio material como en la preservación del patrimonio intangible. 

En su calidad de representante oficial, funge como apoderado de los bienes 

inmuebles y muebles, considerados en México propiedad federal, por lo que su 

conservación recae en sus responsabilidades y obligaciones. De esta manera, la 

figura del sacerdote articula la relación entre el marco legal de la nación y los procesos 

comunitarios de patrimonialización, asegurando que el paisaje festivo y religioso del 

territorio se conserve y se renueve año con año. 

 

Esta estructura social se conformó a partir de la dualidad indígena–española, 

resultado de la relación político–territorial que se estableció en el virreinato y que sirvió 

como base de la organización comunal. En este entramado, los actores 

desempeñaban funciones en beneficio del pueblo, generando una forma híbrida de 

gobierno local que aún hoy se mantiene en la memoria colectiva como parte de un 

proceso de patrimonialización histórica. Dependiendo de la zona de la mixteca 

poblana, los nombramientos que se otorgaban a un miembro de la sociedad podían 

variar en actividades, pero la noción de servicio comunitario era la misma. Ricard 

denomina tepixes o tequilatloque a la designación de fiscal o mandón, y describe que 

“no sólo tenían el cargo de reunir a los del barrio para llevarlos a la enseñanza del 

catecismo y la misa, sino también vigilar el cumplimiento de los sacramentos, 



182 
 

garantizar la legitimidad de los matrimonios, reprimir prácticas consideradas ilícitas y 

denunciar a quienes persistieran en creencias paganas” (2014, p. 183). 

 

De esta manera, la figura del mandón adquirió un papel central como mediador entre 

las disposiciones eclesiásticas y la vida cotidiana de los barrios. Su responsabilidad 

no se limitaba al ámbito religioso, sino que también incidía en la organización del 

territorio comunal, pues los barrios funcionaban como espacios de control social y 

evangelización. Así, la geografía local se reconfiguró en función de esta estructura 

jerárquica, donde cada barrio se convirtió en un núcleo organizativo que integraba la 

vida ritual y política. En este proceso, el paisaje urbano y rural se transformó en 

escenario de la vida religiosa y social, siendo resignificado como un patrimonio vivo 

que articulaba la identidad comunitaria. 

 

El Pueblo remite la importancia de estas actividades y sus actores a un proceso que 

converge en su patrimonio local definido, debido a la conexión entre la valoración 

patrimonial, la mentalidad paisajera y las normas oficiales y no oficiales. Esta 

convergencia se justifica en tanto que la patrimonialización no solo reconoce la 

materia de los bienes, sino también los modos de organización comunitaria que los 

sostienen, legitimando así las prácticas festivas y religiosas como parte de un legado 

vivo. La mentalidad paisajera otorga sentido a los cerros, caminos, flores y elementos 

naturales que, al integrarse a los rituales, configuran un paisaje simbólico y social que 

excede lo puramente geográfico. Finalmente, la arquitectura religiosa y doméstica, 

junto con los sistemas constructivos tradicionales, constituye un soporte visible de la 

memoria, ya que en torno a la iglesia, los barrios y las casas de los habitantes se 

articula la vida ceremonial y cotidiana. De este modo, la importancia de los actores y 

sus cargos se inserta en un entramado donde el territorio, el paisaje y la arquitectura 

se convierten en expresiones materiales y simbólicas de un patrimonio que la 

comunidad reconoce, reproduce y transmite. 



183 
 

 

Capítulo 6- La organización físico-política del territorio 

Figura 34. Entrada a Huatlatlauca, Puebla. 
  Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 



184 
 

Huatlatlauca se puede definir en cuanto a territorio, de acuerdo a lo propuesto por 

Giménez (1996), dentro de los “pequeños mundos municipales” llamados también 

localidades, terruños, tierrucas, tierra natal, parroquias o “patrias chicas”. Ha 

ensamblado el término “matria” para designar el tipo de sociedades localistas.  

 

[…] al pequeño mundo que nos nutre, nos envuelve y nos cuida de los 

exabruptos patrióticos, al orbe minúsculo que en alguna forma recuerda el seno 

de la madre cuyo amparo, como es bien sabido, se prolonga después del 

nacimiento […] (González, 1992, p. 480). 

 

Debido al sincretismo cultural existente en el territorio Huatlatlauquense, una 

particularidad reside en la organización físico–política del mismo. Aunque no es de 

grandes dimensiones demográficas, la división político-geográfica es extensa, como 

ya se mencionó anteriormente.  

 

El entendimiento franciscano de la traza y división territorial dejó huellas en el 

establecimiento de las hoy denominadas normas no oficiales, como lo es la 

combinación del nombre en náhuatl del lugar y el Santo católico. Así como la división 

barrial y las diversas vistas hoy establecidas como localidades.  

 

Hecha la traza del pueblo por sus calles y solares, hace pintar ni más ni menos 

que está hecha, en un papel grande, ó pergamino, y luego ir repartiendo los 

solares, y asentando en el padrón a los que van tomando, para que se sepa 

adónde tiene cada uno su solar. Hecho esto, si el pueblo es grande, se debe 

repartir en barrios, que cada barrio tenga cien vecinos, y ponerle el nombre de 

algún sancto, para diferenciarse de los otros; y luego de los que son de aquel 

barrio se elija uno por centurión, que ellos llaman macuiltecpanpixqui, y aquel 

elegirá sus cinco veintenarios, llamados centecpanpixque, que le ayuden a 

guiar y gobernar aquella cuadrilla. Después les den orden como para hacer sus 

casas se ayuden unos a otros […] Las casas han de ser pequeñas según su 

costumbre; pero con repartimientos suficientes para vivir con buena policía, y 

cerradas con sus puertas, de suerte que puedan ir á la iglesia ó a do les 

conviniere (sic), dejando sus casas seguras […] Tras esta ocupación de su 

particular menester o juntamente con ella, hacerles edificar su iglesia, bien 



185 
 

hecha y durable, del tamaño y capacidad que requiere el número de la gente 

de cada pueblo. (Aviña, 1971, p. 96). 

 

En la noción eclesiástica sigue existiendo la misma connotación en donde el Ex 

Convento rige y administra a las comunidades (antes llamadas visitas) y barrios. El 

Sacerdote realiza visitas diarias para dar los diferentes sacramentos que rigen a la 

iglesia. El radio de influencia de la parroquia (convento) se extiende a lo largo y ancho 

del territorio, mientras que las capillas e iglesias restantes tienen una influencia 

vecinal inmediata.  

 

Además de la formación de nuevos pueblos en áreas de poblamiento disperso, estaba 

la organización de aquellos que ya existían desde la época prehispánica. En ambos 

casos, los religiosos congregaron los poblados cercanos a una cabecera y los 

distribuyeron en barrios dándole a cada uno su propia capilla mientras que las 

estancias alejadas quedaron como visitas (Rubial, 1989, p. 144). 

 

El sincretismo territorial también fue un punto importante dentro de la organización 

físico–política, debido a que la similitud de los patrones indígenas y españoles fue un 

acierto dentro de la aceptación y rápida adaptación a este nuevo establecimiento de 

normas. 

 

[...] la fundación de los pueblos sobre los antiguos asentamientos 

prehispánicos fue más una excepción que una regla; la mayoría de los centros 

ceremoniales se encontraban en las laderas de los cerros […] Para hacer más 

fácil y efectiva la catequización sistemática y el control, se optó por congregar 

a los indígenas en grandes poblados, utilizando para ello las antiguas 

cabeceras políticas del Imperio mexica o de los señoríos autónomos (los 

altepetl), pero trasladándolas desde los cerros hacia nuevos centros 

construidos en los valles. (Rubial, 2002, p. 41) 

 

Trazado bajo un esquema reticular y tal como se planteaba en las ordenanzas 

establecidas por la corona española, para su evangelización se construyeron tres 

tipos de templos: el conjunto conventual, las capillas de barrio y las capillas de visita. 

En toda la Nueva España los templos representaron el medio para la consumación 



186 
 

de la conquista, debían dar cabida a los indígenas de la zona durante las misas, las 

fiestas, el catecismo, etc; además, la iglesia cumplía la función administrativa dentro 

de la organización social.  

 

Existe una lógica en la fundación de los pueblos de indios, dado a que la distribución 

demográfica y territorial funcionó (y funciona) como una organización colectiva, en 

donde cada uno de los actores interactúan dentro de un bien común beneficiando a 

su barrio, localidad y al pueblo de manera general, creando así un apego e identidad 

dentro de la mentalidad y la memoria del habitante. Se hace presente la agencia y se 

entiende el actuar del habitante, dentro de un proceso de patrimonialización local que 

denota la manera en que el actor percibe su contexto e identifica y da importancia a 

dichas organizaciones y redes sociales con la finalidad de preservarlas siento parte 

activa de ellas, convirtiéndose en un patrimonio vivo.  

 

Edward Hall (2003) teoriza sobre la territorialidad del ser humano y el afán de 

contraponerse y aislar su propiedad o lo que considera su espacio, su campo o su 

tierra, explicando que desde este impulso de territorialidad se creó la distinción de la 

propiedad privada, que se refiere al individuo y la propiedad pública al territorio de 

grupo.  

 

Existe una enmarcación correspondida para lo que dentro de la mentalidad 

Huatlatlauquense se refiere como “casa”, debido a que la casa confiere un “todo” 

dentro del territorio, pues ésta abarca desde la propiedad privada hasta la pública. El 

sentido de pertenencia existe y se manifiesta en tres dimensiones principales: la 

privada, referida a una pertenencia personal, la espiritual y la lúdica que corresponde 

a la parte de la creencia de dogma comunitario. Las últimas dos en ciertas 

representaciones coexisten de manera adecuada en el espacio arquitectónico. Es 

importante mencionar que las fronteras que resguardan a la dimensión del espacio 

lúdico y espiritual (que suele ser las calles principales), se encuentran resguardadas 

por la propiedad privada, ya sean casa, edificios, terrenos o jardines.  

 

Desde la etapa del niño–adolescente, el actor social denota la importancia del espacio 

público sobre el privado, ya que las actividades colectivas predominan en su vida 

cotidiana y marcan su experiencia comunitaria. Como se observa en la figura 35, la 



187 
 

iglesia aparece como el lugar más importante del pueblo, lo que evidencia la 

centralidad de la arquitectura religiosa dentro de la vida simbólica y patrimonial de 

Huatlatlauca. Para el niño, sin embargo, lo más valioso no se limita a lo material, sino 

que se extiende hacia su familia, amigos y Dios, mostrando cómo la dimensión 

espiritual y afectiva se entrelaza con el espacio físico. 

 

 

Figura 35. Grupo focal con niños de Huatlatlauca. 

Fuente: Dibujo de Yaretzi Lizbeth Velazquez Rodríguez (abril 2023). 

 
En su percepción, el pueblo es concebido como un lugar bonito, donde el paisaje 

urbano y natural no se separan de las relaciones sociales, sino que se complementan 

para construir un entorno de pertenencia. El hecho de representar la iglesia en su 



188 
 

dibujo refleja cómo, desde edades tempranas, se interioriza el valor patrimonial de 

este edificio como centro del territorio y punto de encuentro comunitario. Al mismo 

tiempo, al situar a su familia y amistades como lo más importante, el niño vincula la 

vida social y emocional con los espacios colectivos, reafirmando que el territorio no 

es solo un escenario físico, sino también un tejido de memorias y afectos que 

constituyen la identidad local. 

 

Esta mentalidad proviene también de la división político–territorial efectuada por las 

órdenes mendicantes, en donde a los barrios se les confería una porción específica 

dentro del atrio que funcionaba como cementerio o camposanto, pero también como 

espacio para diversas actividades, principalmente la evangelización. Así, la 

organización espacial fomentó un aprendizaje que se ha transmitido de generación 

en generación y que aún aparece reflejado en la percepción de los niños. Por lo tanto, 

los actores forman un sentido de pertenencia general que inicia en la casa (espacio 

privado), se prolonga en el barrio (espacio público) y se expande hacia el convento o 

iglesia (espacio lúdico–religioso), integrando de esta manera una cosmogonía 

territorial propia donde arquitectura, paisaje y comunidad se encuentran entrelazados 

como patrimonio vivo. 

 

[…] vino la institución del atrio, que llegó a ser, y hay lugares en que sigue 

siendo, un cementerio, donde son sepultados los indios, divididos en barrios: 

cada barrio tiene su lote en el camposanto. Pero su principal empleo fue el de 

lugar de adoctrinamiento: allí los religiosos enseñaban o dirigían la enseñanza 

dada por los indios más instruidos; allí se reunían hombres y mujeres, 

agrupados también por barrios, para oír la doctrina y sermón; allí los niños y 

niñas ejercitaban entre sí esa manera de enseñanza mutua instituida por los 

misioneros. (Ricard, 2014, p. 221) 

 

Este sentido de pertenencia las narrativas sociales permiten describir la geografía 

simbólica del territorio, en donde la propia cosmovisión refleja la manera en que el 

actor se refiere a un espacio de manera particular, como se mencionó al inicio de este 

apartado, son las toponimias locales, un referente de la organización físico–política 

del territorio y viene de la apropiación colectiva y la línea–continuidad histórica. Estas 



189 
 

referencias están asociadas a las características del paisaje patrimonial y los sucesos 

representados en ellos. 

 

La toponimia se convierte entonces en un referente de organización en función a los 

recursos materiales y los efectos históricos que se volcaron en el lugar, poniendo en 

un primer momento la integración de la cultura en el espacio, así como las actividades 

humanas y el efecto antrópico en los elementos naturales. Lamentablemente, en las 

últimas generaciones se ha perdido el conocimiento de los procesos y fenómenos 

meteorológicos, así como de los ciclos de tiempo en relación al calendario agrícola. 

Esto podría haber extendido una conexión adicional a la apropiación y la 

representación de los elementos naturales a nivel de signo del territorio.  

 

El uso de topónimos implica una relación de historia y memoria, así como una 

narrativa permanente de cómo fueron nombrados estos territorios específicos, la 

conexión entre la organización territorial – paisaje se hace evidente debido a que 

fueron los “abuelos” y “ancestros” de esta comunidad que impuso el nombre debido a 

su propia y única concepción espacial.   

 

Para encontrar un camino a seguir, tenemos que reconocer que nuestra 

humanidad no es algo que viene con el territorio, con nuestra naturaleza 

específica de especie, ni una condición imaginada que coloque el territorio 

fuera de nosotros, sino más bien el proceso histórico en curso de nuestra 

autocreación mutua y colectiva. (Ingold, 2011, p. 114) 

 

Como ya se mencionó en la introducción, de acuerdo al Señor Jorge Aguilar el 

significado de Huatlatlauca, proviene de “cuatla” que significa cabeza, y “tlauh”, que 

hace semejanza a “brillo”, “luz”, “iluminación”, “resplandeciente”, por lo que la 

traducción “cabezas resplandecientes”, sería por mucho la más adecuada. Peñafiel 

por su lado, menciona “una cabeza humana con la piel del cráneo de color rojo” 

retoma los mismos vocablos, pero los traduce como “lugar o asiento de la tribu 

cabezas rojas” (1978, p. 90). 

 

El Sacerdote Edilberto González Tobón, ex párroco de Huatlatlauca, comentó en una 

plática informal que otro significado que le daba la población al nombre de su pueblo 



190 
 

es “lugar en donde se tiñen de rojo los ríos”, pero sin lugar a duda era el otorgado por 

Peñafiel el que incomodaba más a los habitantes, debido a que esta sociedad fue 

sometida por los mexicas, y el tributo que ofrecían era transportado a Tenochtitlan en 

“mecapal”, que es una especie de faja que se coloca en la frente y sostiene en la 

espalda el producto que se acarrea. Esto ocasionaba el sangrado de cabeza de la 

persona que realizaba la encomienda, reflejandose en el glifo de la matrícula de 

tributos de Huatlatlauca, expresado como “cabezas rojas”. 
 



191 
 

 

Capítulo 7- Paisaje patrimonial 

Figura 36. Entrada a Huatlatlauca, Puebla.  
 Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 



192 
 

El Tentzon 

 

Había una vez un hombre que andaba 

buscando palma para vender en Semana 

Santa. Hacía estrellas. Fue a buscar palma a un 

cerro mentado Tentzon. Entonces un señor se le 

apareció. Él no pensó que fuera el Diablo. Éste 

le preguntó: 

–¿Qué anda buscando? 

Y el hombre le contestó: 

–Ando buscando palma. 

El Diablo le dijo: 

–Cuando vienen a buscar algo al cerro es como 

si me quitaran un piojo –y luego agregó–. Para 

que ya no me quite más piojos, lo invito a mi 

casa. 

El señor no quería ir, pero a fuerza fue. 

–¿Y mi amigo también? –preguntó el señor. 

–Te lo puedes llevar también. 

–Deja buscarlo, deja buscarlo. ¡Pedro! ¡Pedro! 

Ven, ya vamos a tener dinero y vino. Hay un 

señor que nos quiere dar dinero. ¡Ven, vamos! 

¿Será peligroso que vayamos? No creo. ¡Vamos! 

El señor los llevaba y ellos estaban muy ansiosos 

de tener dinero. Por fin llegaron a la cueva 

y les dijo: 

–¡Entren! 

Y Pedro exclamó: 

–¡Qué cerro tan grande! 

Y el otro señor: 

–¡Y hasta con bigotes! ¡Ven, vamos, entremos! 

Vieron dos cuevas y dijeron: 

–Tú te vas por acá y yo me voy por… 

El señor que los trajo desapareció y cada quien 



193 
 

se fue por su lado. 

Estaban cansados de tanto caminar cuando, de 

pronto, Pedro preguntó: 

–¿Hay alguien por aquí? 

Un burro gritó: “¡Au, au, au, au!” 

Pedro dijo: 

–¡Qué alivio, un burro! 

Se subió en él sin saber que era su amigo, y el 

burro lo llevó a la cueva del Diablo y ya después 

le preguntó: 

–¿Qué quieres? ¿Dinero, carro, ganado…? 

–Dinero –respondió. 

Le dio unas piedras con las que llenó su morral 

y le dijo que llegara a su casa y pusiera la mitad 

de las piedras. Él no sabía que le estaba vendiendo 

su alma al Diablo. 

A la mañana siguiente amaneció puro dinero. Él 

se acabó el dinero y quiso regresar a la cueva. 

El Diablo le dijo: 

–Tráeme a alguien de tu familia. 

Él le llevó a un borrachito. Al señor Pedro no 

le dieron dinero pero al borrachito sí. El borrachito 

también le vendió su alma al Diablo y por 

eso lo llamaron Tentzon. 

 
(Lázaro de la Cruz, 2014, p. 28) 

 

El concepto de paisaje es necesario para entender la perspectiva en torno al 

pensamiento del actor en su territorio. La memoria enraizada de cada habitante, 

funciona para recrear la contemplación específica de los espacios ligados a 

actividades sociales, lúdicas, laborales, climáticas, familiares, religiosas, etc., y se 

transmiten en lo que cada sujeto en su propia o comunal agencia consideran y hacen 

identitario. Se puede afirmar entonces que la manera de actuar de un miembro social 

se encuentra ligada a su propia y/o compartida mentalidad, “para los franceses Febvre 



194 
 

y Bloch, significaba forma de pensar y de ver el mundo” (López-Silvestre, 2003, p. 

291). Se considera necesario analizar dichas acciones en torno a las ideas, valores, 

costumbres, mitos, arte, etc.  

 

El interés por la mentalidad paisajera (Berque 1995) surge de considerar esta como 

un producto cultural generalizado, dado a que la idea rectora afectará directa y 

proporcionalmente a todos los sectores y escalas sociales, englobándolos dentro de 

un mismo sistema.  

 

Las mentalidades son fuerzas impersonales sólo en el sentido de que hacen 

referencia a la forma de pensar de muchos, de grupos enteros que, al vivir en 

las mismas circunstancias históricas, culturales y sociales, comparten ideas y 

valores. (López-Silvestre, 2003, p. 291) 

 

Podría suceder que una sociedad específica definiera su sensibilidad hacia el paisaje 

(ver figura 37) y no existiera evidencia de ello, pero dentro de la lógica analizada 

anteriormente queda de manifiesto que se puede identificar mediante diversos tipos 

de conductas. Este tipo de prácticas suelen ser diversas y están ligadas a los modos 

de expresión del grupo en donde se desarrolla, como lo son la literatura, pintura, 

arquitectura, espacios ajardinados, lingüística y terminologías del paisaje (Berque, 

1995).  



195 
 

 

Figura 37. Vista hacia Barranca Coscatlan y Timazola. 

Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024). 

 

Los actores involucrados en este estudio tienden a describir a su pueblo con base en 

datos cualitativos de manera general, como a continuación se menciona. Huatlatlauca 

se caracteriza principalmente por ser un territorio desolado, de circunstancias y 

accesos complicados en la Mixteca Poblana. Solo es necesario poca agua de lluvia 

(algo raro en estos días) para que cambie el paisaje árido-seco y transforme la tierra 

caliza a pinceladas color verde. En las últimas cinco décadas el castigo desastroso al 

cultivo en el campo y al campesino avanzó a pasos agigantados, de manera que la 

sequía ha caído como maldición a estas tierras franciscanas. La gente de la tercera 

edad recuerda con nostalgia la mazorca almacenada en la casa o en la bodega, a sus 

padres despertando de madrugada con la mesa puesta, con pan y atole de maíz, (el 

último es tradicional del lugar, debido al proceso de molido que puede durar hasta dos 

días) la enseñanza al hombre del trabajo con la yunta para arar el campo y las noches 



196 
 

de descanso en petates tejidos por la madre, hechos de palma extraída del viejo 

gigante que cuida sus sueños y observa paciente con su grande barba (el Tentzo).  

 

Las viejas y nuevas generaciones han sabido entender y adaptarse a los cambios 

paulatinos que el tiempo les ha conferido, siempre teniendo presente la identidad que 

se les inculcó desde niños, incluso en aquellos que ya no nacieron en el lugar, pero 

que se reconocen como parte de Huatlatlauca a través de la memoria familiar y de la 

transmisión oral de sus costumbres. Esa pertenencia se sostiene en el respeto a las 

creencias, tradiciones y valores, pero sobre todo en el apego al hogar, entendido no 

solo como el espacio físico de la casa construida tradicionalmente con piedra y palma 

en techos a dos aguas (en donde muchas han sido modificadas y modernizadas), sino 

como un lugar simbólico dentro del paisaje serrano y agrícola que les dio origen. 

 

Debido al fracaso del campo, este grupo social se vio obligado a emigrar en busca de 

mejores oportunidades para su sustento diario, principalmente hacia estados del norte 

como Baja California, Durango, Zacatecas, Chihuahua o Tamaulipas, e incluso hacia 

Estados Unidos. Tal es el caso de Hermenegildo, quien desde los doce años salió de 

Huatlatlauca y hoy reside en Río Bravo, Tamaulipas, pero conserva el vínculo con su 

comunidad. Él mismo refiere que muchos regresan de forma cíclica durante las 

festividades religiosas, como el 6 de enero (Santos Reyes) o la Semana Santa, 

momentos en que el territorio se reactiva como centro de reunión y se reafirman los 

lazos de identidad. Sin embargo, las nuevas generaciones, inmersas en la educación 

y en los ritmos laborales de las ciudades receptoras, cada vez regresan menos, lo 

que genera tensiones sobre la continuidad de estas prácticas en algunos casos 

contrarios a los del joven Sebastián del cual se escribió anteriormente. 

 

En este proceso, la patrimonialización adquiere un valor crucial, tanto las fiestas 

patronales como las bodas de dos y hasta tres días, donde se mantienen estructuras 

comunitarias como el papel de los padrinos, constituyen expresiones vivas de un 

patrimonio cultural que sobrevive a pesar de la diáspora. El paisaje festivo y la 

arquitectura doméstica funcionan como soportes materiales y simbólicos de esa 

memoria colectiva, que permite que, aun en la distancia, los huatlatlauquenses se 

sigan auto describiendo como “viajantes”, con períodos bien definidos de estadía y 



197 
 

visita a su lugar de origen, reforzando así la pertenencia a un territorio que los 

trasciende. 

 

Una característica que los diferencia de otras comunidades es el ánimo participativo 

en representaciones tradicionales específicas. Algunas de manera individual como lo 

son las relacionadas con la familia y amigos, como ya se mencionó, las bodas, 

cumpleaños, graduaciones y velorios. También existen las representaciones 

colectivas, que envuelven como su nombre lo indica al pueblo entero y se convierten 

en una fecha “obligada” en el calendario para realizar dicha visita. Circunstancia que 

es muestra de resiliencia cultural. En esta correspondencia entre el actor y el territorio, 

es fundamental cuestionarse de manera inicial: ¿cuál es la conexión existente entre 

ambas?, ¿por qué este grupo social tiene un apego a su territorio?, ¿qué necesidad 

tiene el habitante de regresar a su lugar de origen?   

 

Se trata por lo tanto de evidenciar la agencia social y la territorialidad que da respuesta 

a cómo se vive e identifica el territorio. En esta construcción se retoman los datos 

obtenidos en el trabajo de campo, fuentes directas de narrativas, prácticas y 

testimonios de la memoria colectiva de los habitantes. 

 

El paisaje patrimonial por lo tanto engloba la cosmovisión propia del actor, que se 

relaciona directamente con su entorno desde una perspectiva colectiva y propia que 

se vuelve representativa y se hace consciente o animista a partir de los diversos 

elementos antrópicos como los son los mencionados anteriormente por Berque 

considerando el término de paisaje y proto–paisaje. Se proyecta en relatos, mitos, 

tradiciones, arte, los cuales hacen identitario su propia existencia, otorgando también 

cualidades espaciales al entorno natural, a los ríos, cerros y animales sobrenaturales, 

dotándolos de divinidad.  

 

“El espacio no existe sin cuerpos que lo definan” (Muntañola, 2001, p. 6). Por lo tanto, 

las autoridades han creado fronteras geográficas que limitan y hacen que el espacio 

exista dentro de un parámetro político. Por un lado, la Cordillera del Tentzo, las 

barrancas y el cauce del río Atoyac. Por el otro lado los relatos identitarios de la 

afectividad y memoria, sobre el anclaje específico y la pertenencia a este lugar, 

produce e infiere a estos espacios una dimensión sin límite físico, dichas narrativas y 



198 
 

su colectividad trascienden y permanecen recreadas en el presente en las personas 

que lo habitan, lo habitaron e inclusive lo habitaran.  

 

El Tentzo se posiciona como uno de los principales elementos en donde residen 

leyendas y mitos, es necesario primero entender que este posicionamiento animista 

nace de la facultad del cerro en convertirse desde hace cientos de años en proveedor 

de materia prima, como se menciona en la Relación de Huatlatlauca de 1579, en 

donde se describe con su nombre en idioma náhuatl: 

 

El asiento donde está poblada la cabecera y los demás sujetos es un valle, y 

es tierra de muchos árboles y no llana: tiene una sierra muy grande. Llámase 

Zoyapetlayo en indio, que quiere decir “estera de palmas”, y es porque, tiene 

mucha cantidad de palmas con que se hacen las esteras. (Vargas, Miguélez & 

Aranda, 1579, punto 16) 

 

Fue un pueblo lleno de artesanos de palma, a la fecha son pocas las personas que 

se dedican todavía a esta noble actividad, debido al tardado proceso de elaboración 

y la baja utilidad de venta por causa de la implementación de nuevos materiales en el 

uso común, doméstico y comercial, como lo es el plástico e inclusive los sistemas 

constructivos tradicionales. Plácido Koyak recuerda que el aprendizaje de las 

artesanías de palma comenzó desde su niñez, cuando al salir de la escuela su madre 

le enseñaba a tejer el petate, considerado el trabajo tradicional de su comunidad. En 

un inicio eran petates sencillos, sin figuras ni colores, hechos para el uso cotidiano, 

así como chiquihuites elaborados a partir del otate, materiales que el entorno 

inmediato ofrecía de manera abundante. Esta enseñanza materna no fue solo una 

transmisión de técnicas, sino también de un vínculo profundo con el territorio, pues 

los recursos provenían del Tentzo. 

 

En este sentido, cada tejido representa un gesto de patrimonialización: no solo se 

trata de mantener viva la práctica artesanal, sino de reconstituir la memoria de un 

paisaje cargado de significados. El petate y el chiquihuite funcionan como extensiones 

materiales de una cosmovisión en donde la naturaleza y la cultura son inseparables, 

reafirmando la pertenencia a Huatlatlauca a través del trabajo manual y de la 

innovación que cada generación añade a lo heredado. 



199 
 

 

La modificación en términos paisajísticos en lo referente a la arquitectura se ha 

reflejado de manera puntual en las edificaciones de carácter civil. Los nuevos 

materiales considerados de mayor duración como lo es el concreto, tabique, block, 

vigueta, bovedilla y cemento han alterado la tipología original, la cual es hoy en día 

un remanente de un pasado lejano.  

 

Plácido señala que hoy en día la palma es más abundante que antes, pues ya casi 

nadie la trabaja. Recuerda que, cuando era niño, este recurso era fundamental para 

la vida cotidiana. Con palma se elaboraban petates, escobas y, sobre todo, se 

techaban las casas tradicionales de piedra y palma a dos aguas. El Tentzo era el 

monte proveedor, un espacio sagrado y al mismo tiempo utilitario, que surtía de 

materia prima para el sustento de las familias. Sin embargo, en la actualidad la palma 

ha perdido centralidad, aunque abunda en el territorio, ya no es valorada de la misma 

manera porque el trabajo artesanal resulta mal pagado y las dinámicas de consumo 

han cambiado. El entrevistado reconoce que uno de los factores decisivos en esta 

transformación fue la sustitución de materiales. Las escobas de plástico desplazaron 

a las de palma en los mercados urbanos y, del mismo modo, las viviendas dejaron de 

construirse con techos de palma para dar paso a casas con muros de block y losa de 

concreto. Esta modificación arquitectónica no solo responde a la búsqueda de mayor 

durabilidad y prestigio social, sino también a la influencia de la migración y el retorno 

de remesas, que permitió a muchas familias levantar nuevas estructuras más 

“modernas”. 

 

Así, el abandono del petate y de los usos domésticos de la palma no puede 

entenderse únicamente como un cambio de oficio, sino como parte de un proceso de 

patrimonialización en tensión. Por un lado, las prácticas artesanales se reconocen 

como herencia cultural, ligadas al Tentzo y al paisaje histórico de Huatlatlauca; por 

otro, la vida cotidiana se reconfigura bajo nuevas lógicas económicas y 

arquitectónicas, que transforman el paisaje construido y redefinen la relación entre la 

comunidad y sus recursos naturales. 

 

Debido a la pérdida física de ciertas representaciones consideradas importantes 

(como la arquitectura vernácula), el paisaje patrimonial estaría soportado por las 



200 
 

narrativas apoyadas en recursos que proporciona la memoria, espiritualidad, la 

organización social y la experiencia de la vida cotidiana. Basadas principalmente en 

las representaciones espaciales individuales y colectivas. Dichas representaciones 

son recreadas por los usuarios que involucran una interacción físico–simbólica, en la 

que la calle, la música, los altares y la participación colectiva permiten mantener viva 

la apropiación del territorio como parte del patrimonio compartido. 

 

Los testimonios se convierten entonces en el sustento de las prácticas colectivas, que 

tienen como finalidad reafirmar la cohesión y agencia de los actores comunitarios y 

son el resultado de la construcción y apropiación del propio territorio. Este abordaje 

representa el proceso de patrimonialización paisajística y la experiencia temporal y 

construcción mental de los actores y del observador etnólogo que configura esta 

lógica articulando la noción de tiempo, espacio y lugar.  

 

Los discursos de apropiación que se convierten en el paisaje patrimonial, se 

encuentran en la vivencia cotidiana, el conocimiento ancestral y prehispánico, las 

prácticas y representaciones sociales. Estas experiencias constituyen las dinámicas 

del buen vivir dentro del espacio territorial, puesto que determinan las dinámicas y 

modo de vida, por lo tanto se convierten en partes constitutivas del territorio.  

De acuerdo a la triada propuesta por Checa–Artasu, la mentalidad del actor tendría 

correspondencia de manera obligada con las narrativas territoriales dispuestas por 

medio de la agencia, representadas por las vivencias personales y colectivas en el 

territorio, así mismo la materialidad estaría compuesta por recuerdos que conllevan 

la memoria colectiva y la historia oral heredada por generaciones. Dado que el 

“territorio es un espacio culturalmente construido por una sociedad a lo largo del 

tiempo, y diferenciando el espacio del territorio y del lugar” (Barabas, 2004, p. 23). 

 

La ancestralidad y la historia del territorio configura al mismo dentro de dinámicas 

sociales en un proceso de reivindicación identitaria con narrativas de al menos 500 

años de existencia, demostrados dentro del proceso etnográfico actual en el trabajo 

de campo. Dicho despliegue es cíclico, anclado de manera sugerida a espacios físicos 

definitivos, los cuales se extienden en acciones concretas de pensamiento, 

espiritualidad, creencia y fe, reconociendo el paisaje y su entorno como propios y al 

mismo tiempo el actor se reconoce en ellos.  



201 
 

 

El testimonio de la Señora María Cohetero refleja cómo el apego a Huatlatlauca se 

construye desde la memoria de la infancia y la experiencia de retorno al lugar de 

origen. Su percepción del pueblo como “mi casa” no se limita a una valoración 

afectiva, sino que también constituye un reconocimiento simbólico del territorio, en el 

que la naturaleza y la vida cotidiana se entrelazan para configurar un paisaje cargado 

de significados. Este proceso puede entenderse dentro de una dinámica de 

patrimonialización, en la medida en que las vivencias personales y colectivas se 

convierten en referentes de identidad y pertenencia que se transmiten de generación 

en generación. Así, la ancestralidad y la historia local no son elementos estáticos, sino 

que se recrean en la práctica y en la evocación, permitiendo que la comunidad se 

reconozca a sí misma en el paisaje y reafirme su vínculo con el territorio.  

 

Huatlatlauca vive una relación constante de enraizamiento y desplazamiento dentro 

de un sistema de red, espacio y territorio, en donde este último es vivido en un sentido 

afectivo sobrepasando el modo imaginario, por lo tanto la identidad y apropiación del 

territorio se establece por la dimensión social y cultural el cual mantiene la base de 

espacios y entornos que expresan una relación afectiva íntima que se asigna de 

manera directa.  

 

El anclaje se activa principalmente en el sentido simbólico, reflejado en los valores 

espirituales que convierte el espacio habitual en uno ceremonial, por lo tanto en la 

mentalidad del actor se vuelve sagrado,  el paisaje patrimonial se podría delimitar y 

definir por parámetros acotados en una complejidad propia, dentro de las narrativas 

de memoria y cosmovisión de identidad colectiva.  

 

Lo ceremonial y lo sagrado se reflejan en los valores espirituales porque son éstos 

los que otorgan al espacio cotidiano una transformación simbólica, la calle, la plaza o 

el templo dejan de ser meros lugares de tránsito o reunión para convertirse en 

escenarios rituales cargados de sentido. Dicho proceso ocurre cuando la memoria 

colectiva y la cosmovisión local se actualizan en las prácticas como las procesiones, 

las fiestas patronales o los rituales comunitarios y permiten que los habitantes 

reconozcan en el territorio una dimensión trascendente. Es en ese momento cuando 

el paisaje patrimonial se redefine: ya no se trata solo de un conjunto físico, sino de un 



202 
 

entramado de significados que emergen del vínculo espiritual con el entorno. De este 

modo, la patrimonialización no solo implica conservar materiales o formas 

arquitectónicas, sino también sostener la dimensión simbólica que hace del territorio 

un referente de identidad y pertenencia. A lo espiritual se añade lo natural, pues la 

montaña, los ríos y los cerros no solo son parte del entorno físico, sino que se 

convierten en referentes simbólicos que refuerzan la identidad colectiva, puesto que 

los actores conviven con relatos míticos como los del Tentzon, el cual al enviar a su 

esposa con una cubeta llena de patos para su hijo (un cerro del cual se desconoce su 

ubicación), en un descuido se cayó un pato, convirtiendo la tierra en un gran canal de 

agua, hoy conocido como “Puente de Dios”, o la del vecino de Quetzalapa, el cual 

tras vender su alma a cambio de borregos, se transformó en guardián del cerro.  

 

Estas historias no solo explican fenómenos naturales o advierten sobre lo prohibido, 

sino que también refuerzan la patrimonialización de la memoria, vinculando la 

experiencia cotidiana con lo ancestral. De este modo, el paisaje y el territorio son 

reconocidos como propios, al mismo tiempo que los actores se reconocen en ellos, 

reafirmando el vínculo entre espiritualidad, naturaleza e identidad comunitaria. 

 

Las mentalidades y la memoria recuperan dentro de la narrativa de su propia 

cosmovisión un territorio histórico y de importancia cultural, proyectan una continuidad 

en los saberes sociales, cotidianos y organizacionales. Las personas piensan, crean, 

defienden y reafirman su ética de vida, la cual muestra a los actores y su paisaje 

patrimonial atendiendo autodescripciones referenciadas del habitante posicionado en 

cuerpo y espíritu en donde se es y se pertenece, a donde se viene y de donde se 

viene.   

 

El paisaje ha sido transformado, recreado y adaptado a las necesidades de los 

habitantes, la globalización de las ideas y también por la misma naturaleza. Existe un 

remanente emocional por los sistemas constructivos tradicionales, lo que subraya la 

importancia de la arquitectura en el paisaje, ya que las construcciones no son 

únicamente elementos funcionales o estéticos, sino también portadoras de memoria, 

identidad y sentido de pertenencia. Las casas de piedra, palma o con techos a dos 

aguas conectan a los habitantes con su historia y con la experiencia cotidiana de 

generaciones pasadas, convirtiéndose en un ancla del paisaje patrimonial. De este 



203 
 

modo, la arquitectura permite reconocer el territorio no solo como un espacio físico, 

sino también como un espacio simbólico y cultural, donde los valores emocionales se 

entrelazan con la identidad colectiva y refuerzan la continuidad de la vida social y ritual 

en la comunidad. 

 

Daisy Castro destaca que la arquitectura en Huatlatlauca constituye un elemento 

distintivo del paisaje y de la identidad local. Señala que, tradicionalmente, las casas 

de piedra y los techos de palma eran predominantes y otorgaban al pueblo una 

fisonomía única, fresca y funcional, ligada a las prácticas de vida cotidiana. Sin 

embargo, comenta que actualmente estas construcciones han ido desapareciendo, 

reemplazadas por casas de concreto y block, debido a la influencia de otras regiones 

y a la búsqueda de materiales más fáciles de usar para construir, aunque no 

necesariamente más económicos. Aun así, Daisy enfatiza que la arquitectura de 

piedra sigue siendo la que representa mejor la esencia de Huatlatlauca, no solo por 

su resistencia y frescura, sino por la carga histórica y emocional que conserva. Este 

remanente arquitectónico actúa como un ancla en el paisaje patrimonial, conectando 

a los habitantes con la memoria colectiva, la historia del territorio y la identidad 

comunitaria. La arquitectura, más allá de su función constructiva, se convierte en un 

elemento central del territorio, donde la materialidad y la simbología se entrelazan 

para dar sentido al paisaje y reforzar la apropiación y el reconocimiento del espacio 

por parte de la comunidad. 

 

Se puede afirmar que el paisaje patrimonial del municipio cuenta con una base 

histórica que se nutre principalmente de la memoria colectiva y la historia oral, implica 

también la re significación de símbolos heredados que se manifiestan en un lenguaje 

y discurso del cuerpo-espacio social y cultural, dentro de la creación colectiva 

asociadas a este grupo particular, en donde se crea el anclaje al territorio, denotando 

entonces las características identitarias, expresiones que reafirman y reivindican los 

diversos modos de vida dotados de la ubicación de representaciones ligados a 

objetos, en este caso los espacios arquitectónicos que forman parte del paisaje. La 

agencia social se convierte en el modo de ser y aspiraciones del actor que se replican 

en la mentalidad que se despliega en espacios y en el entorno que configuran el 

paisaje patrimonial resultando una apropiación que refleja el sentir como suyos los 

espacios y al mismo tiempo reconocerse en ellos.  



204 
 

 

Esta apropiación paisajística se efectúa dentro del actor hacía su exterior, 

transfiriendo intimidad al entorno, inclusive reflejándose en la organización social, 

trasladando cierta dependencia entre la organización y sus actividades; por lo tanto, 

también existe una construcción que articula la conexión entre el individuo y la 

colectividad, haciendo posible la pertenencia grupal siempre vinculada al ambiente 

identificada en términos de patrimonio.  

 

Como un ejemplo concreto del párrafo anterior, dentro de la organización social de la 

Iglesia en torno a las fiestas patronales y Santo Jubileo, ya se mencionó la existencia 

del “comisionado de corral / ruedo”, los cuales son los encargados de guiar la 

instalación del corral para la fiesta.  Ellos son los responsables de que todo salga bien 

y a tiempo.  Anteriormente y todavía en algunas localidades de Huatlatlauca, se dividía 

el corral  y a cada familia le tocaba armar un tramo, las familias subían al Tentzon a 

cortar horcones de madera y ellos mismos ensamblaban la parte que les 

correspondía.  

 

El corral se utiliza principalmente para jaripeo y presentaciones de música de banda. 

Este proceso no solo evidencia la colaboración comunitaria, sino que también refleja 

una apropiación paisajística, pues el territorio y sus recursos como la madera del 

Tentzon, son incorporados de manera simbólica y material al espacio festivo. Al traer 

la madera del cerro para construir el corral, la comunidad integra elementos del 

entorno natural en la vida ritual y recreativa, reforzando así la relación entre paisaje, 

memoria colectiva y prácticas culturales. 

 

Se puede concebir al paisaje patrimonial Huatlatlauquense como un proto-paisaje, de 

acuerdo con la conceptualización de Berque (2009), debido a que se encuentran 

ciertos rasgos reconocibles en la mentalidad de los habitantes, que constituyen su 

territorio con lugares, espacios, tradiciones orales y escritas en donde se expresa su 

cultura y existe una íntima relación emocional y afectiva. Se convierten en espacios 

de vida, del sentir - pensar y de memoria arraigados, que constituyen la cultura del 

lugar.  

 



205 
 

 

Figura 38. Vista del Templo de Santa María desde la localidad de San Nicolás 

Tolentino. 

Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). 

 

Se cierra este apartado con una breve historia del Tentzo o Tentzon, en el cual, 

muestra la influencia del cerro y describe un ser poderoso, mágico e inclusive dador 

de vida y de privilegios, así mismo responsable de proveer materia a todo su 

alrededor. También denota la influencia del cerro a los territorios vecinos, como lo 

son: Molcaxac, Ahuehuetla, Huatlatlauca, Huehuetlan, Huajuanpan, Atoyatempan, 

Molcaxac, Tzicatlacoyan, Azumiatla, todos dentro de la llamada Mixteca Poblana. 

 

El hijo del Tentzon 

 

Así lo contaban los abuelos... 

Cuando quieras dinero, abundancia en 

cosechas, ganado y otras cosas de valor, ve a la 



206 
 

media noche al cerro del Tentzon y pídele lo 

que quieras... 

 

Esta historia llegó un día a 

oídos de un señor que vivía 

en Ahuatempan, quien, 

asaltado por la codicia, 

decidió aventurarse. 

 

Iré al Tentzon y le pediré mucho 

dinero..pensó para sus adentros. 

Tan pronto llegó, le gritó al Tentzon; 

¡Quiero que me des mucho dinero! 

Y el Tentzon le contestó; 

Si quieres dinero, deberás traer a cambio a alguien 

que aprecies de tu familia.. 

 

Lo buscaré y te lo traeré, replicó. 

Estaré esperando contestó el Tentzon 

Sin embargo, al paso de los días se dio 

cuenta que no podía resolver la situación, 

pues amaba demasiado a su familia. 

 

¿Qué hacer? Se preguntó, justo en el momento 

en que un compadre de Atlalpan 

llegaba de visita a su casa...Sin meditarlo, 

se dijo a si mismo, ¡Mi compadre me hará 

rico! ¡Lo entregaré al Tentzon! 

 

Así, con la codicia en su cabeza recibió a 

su compadre; Compadrito, pase usted, 

gracias por venir a visitarnos, en un momento 

su comadre preparará un molito 

para comer. 



207 
 

 

No se apure compadre, sólo pasaba 

a saludar. Tengo algo de prisa y 

debo regresar a casa. Compadre, 

contestó el otro, muchas gracias por 

venir. Nos da mucho gusto que no 

se olvide de nosotros. 

 

Mientras conversaban, el compadre 

codicioso pensaba para sus 

adentros, ¿cómo lo retengo? Hasta 

que, ¡Ya se! ¡Voy a emborracharlo! 

Inmediatamente, mandó comprar una botella 

de Mezcal para emborrachar a su compadre 

y al final poder llevarselo al Tentzon 

para que fuera recompensado con dinero. La 

comadre, sin saberlo, regresó con el Mezcal, 

mientras su esposo preparaba la manera de 

cómo llevaría a su compadre, borracho, ante El Tentzon. 

 

Después de maliciosamente emborrachar 

a su compadre, lo subió en su burro y lo 

llevó al Tentzon. 

¡Esta es mi oportunidad! 

¡Pensó! Al llegar al sitio convenido, el 

malvado compadre le exclamó al 

Tentzon; Aquí está lo que 

me pediste. Ahora, ¡Quiero mi dinero! 

Un momento, contestó el Tentzon, 

¡quiero ver a quien me has traído! 

 

El Tentzon se inclinó para ver de 

cerca a quien le había traído. 

Tras un momento, replicó; 



208 
 

Cómo has querido engañarme, 

¡has traído a mi hijo!, 

El viene todos los días a espulgarme 

y rasurarme. 

 

Si quieres que te dé el dinero, yo 

quiero que me traigas a alguno de 

tus hijos o a alguno de tus hermanos. 

¡Así que, vete! ¡Vete de aquí! 

Finalmente, el malvado y codicioso 

hombre regresó a casa, 

con su compadre, quién nunca 

se dió cuenta de lo que pasó y 

del mal que quiso causarle alguien 

que aparentaba ser su 

amigo... 

 

FIN  

(Cruz & Ortiz, 2013, p. 1-12) 

 

El paisaje a partir de la visión de la sociedad huatlatlauquense, identifica por un lado 

al espacio como un concepto amplio, físico y/o geográfico que contiene un significado 

especial debido a la interacción antrópica, por otro lado el territorio surge en conjunto 

con las atribuciones de signo y les redes de poder, así como la pertenencia e identidad 

sobre el espacio. Por último, el lugar, que se configura en un nivel más emocional, 

narrativo y afectivo, se encuentra asociado a las experiencias humanas dentro del 

territorio–espacio. 

 

Así, el paisaje es identificado como típico de un área y del pueblo que la habita, e 

igualmente los habitantes se identifican con ciertos paisajes como emblemas de su 

identidad y de su territorio; como señala Giménez (2001), el paisaje se convierte en 

metonimia del territorio. O también: 

 



209 
 

El concepto de territorio es utilizado tanto por la geografía cultural como por la 

antropología y, desde nuestra perspectiva, se refiera a los espacios 

geográficos culturalmente modelados, pero no sólo los inmediatos a la 

percepción (paisaje) sino también los de mayor amplitud, reconocidos en 

términos de límites y fronteras. (Barabas, 2004, p. 23)  

 

Esto se puede englobar mediante la etnoterritorialidad propuesta también por Barabas 

(2004), que contiene el fenómeno colectivo dentro del resultado de la histórica 

articulación entre la naturaleza y sociedad en contextos específicos de la dimensión 

comunal. De esta manera, el paisaje no solo se entiende como la proyección sensible 

del territorio, sino también como un espacio vivido y resignificado por la comunidad a 

través de sus prácticas materiales y simbólicas. La arquitectura tradicional, desde las 

casas de piedra y techos de palma hasta los corrales festivos, constituye una forma 

tangible de apropiación territorial, donde los recursos naturales del entorno se 

transforman en referentes culturales y estéticos. Desde la etnografía, estas 

manifestaciones permiten observar cómo el territorio se patrimonializa en la vida 

cotidiana, en las fiestas religiosas y en las narrativas locales, generando una memoria 

colectiva que vincula naturaleza, sociedad e historia. 

 

En este sentido, el Tentzon emerge como un nodo central de la apropiación 

paisajística y simbólica, un cerro cuya materialidad provee recursos, pero que al 

mismo tiempo se encuentra habitado por relatos míticos y leyendas sobre espíritus 

del bosque que resguardan sus aguas, canales y entradas secretas. Estas narrativas 

no solo otorgan un carácter sagrado al entorno natural, sino que también fortalecen 

la identidad comunitaria al articular la vida social con la dimensión espiritual del 

territorio. Así, paisaje, arquitectura y organización comunal se entretejen con la 

cosmovisión local, donde la patrimonialización no sólo reconoce lo construido y lo 

visible, sino también lo narrado y lo imaginado en la memoria viva de Huatlatlauca. 

  



210 
 

 

 
 
 
 
 



211 
 

 

Capítulo 8- Patrimonialización y apropiación arquitectónica 

Figura 39. Vista de las afueras de Huatlatlauca, Puebla. 
Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 



212 
 

Los espacios creados por los actores que  convergen  en este territorio se insertan de 

manera relevante de acuerdo a las características físicas, climatológicas, geológicas 

y geográficas. La dualidad indígena–española  en la concepción de la fundación de 

Huatlatlauca quinientos años atrás, da  testimonio de la noción del clima, 

asoleamiento, ríos, vegetación y montañas, y se hace evidente en la forma en que se 

organizan las viviendas, los sistemas constructivos que aprovechan los materiales 

locales (piedra, palma, adobe), la orientación de las calles, así como en los relatos 

orales y leyendas que refieren a la sacralidad del paisaje. Dicho testimonio no sólo se 

materializa en la arquitectura y la traza urbana, sino también en la memoria colectiva 

que preserva la interpretación simbólica de los cerros, los manantiales y la materia 

prima como elementos identitarios del territorio. 

 

El concepto de paisaje amplía las vertientes de estudio en la apropiación del espacio 

arquitectónico, dado a que las características antes mencionadas influyen de manera 

directa en lo construido.  En Huatlatlauca, la arquitectura tradicional de piedra con 

techos de palma a dos aguas refleja no solo la adaptación a las condiciones climáticas 

y geológicas, sino también la continuidad de un conocimiento constructivo heredado. 

La transformación hacia viviendas de block y losa de concreto muestra, por otro lado, 

la manera en que el territorio se reconfigura en función de nuevas aspiraciones 

sociales y materiales. Esta relación entre lo construido y el entorno se enlaza con 

prácticas culturales que dotan de sentido al espacio, donde la memoria y los usos 

comunales convierten a la arquitectura en un referente de identidad. De ahí que los 

procesos de patrimonialización encuentren en estas formas materiales un soporte 

fundamental, al tiempo que el paisaje, entendido como una totalidad simbólica y 

sensible, integra los elementos naturales como ríos, cerros, vegetación, con las 

huellas humanas, revelando la construcción histórica y cultural del territorio. 

 

Para comprender la arquitectura y la traza urbana de Huatlatlauca, es necesario 

considerar que las órdenes mendicantes no sólo fungieron como promotoras de la 

religión, sino también como administradoras del territorio, regulando el uso del 

espacio y la organización social desde la fundación del poblado. Esta influencia se 

materializó en la construcción del convento (ver figura 40), capillas de barrio y de 

visita, las cuales definieron la traza urbana y establecieron un modelo de referencia 

en torno al cual se articularon las viviendas y demás espacios comunales. Aunque 



213 
 

dicho control político - territorial “perdió” fuerza con la separación de la Iglesia y el 

Estado tras las Leyes de Reforma (1855–1863) en las grandes zonas urbanas del 

país. En las áreas rurales como Huatlatlauca las huellas de esa configuración inicial 

siguen presentes en la memoria colectiva y en la manera en que la arquitectura y el 

paisaje continúan siendo entendidos como un legado patrimonial. 

 

 

Figura 40. Vista del Templo y Claustro del Ex Convento de Santa María (desde el 

panteón). 

Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023). 

 

Esta concepción del territorio es latente en la mentalidad de los Huatlatlauquenses, 

los cuales colocan en escala de importancia cultural al convento, las capillas, los 

restos arqueológicos (no explorados) que señalan se encuentran en la cuesta de las 

barrancas (depresiones topográficas importantes) en donde se encauza el Río 

Atoyac. Dando también una apreciación y representación relevante de identidad al 

idioma náhuatl, todavía presente, pues no solo constituye un medio de comunicación 



214 
 

entre los habitantes de mayor edad, sino que funciona como un vehículo de memoria 

y de transmisión de saberes locales, toponimias y narrativas que dotan de sentido al 

paisaje y por consecuencia a la arquitectura. En este sentido, el náhuatl no se percibe 

únicamente como lengua hablada, sino como una forma de inscripción cultural que 

preserva la cosmovisión y el vínculo comunitario con el territorio.  

 

La finalidad de la sociedad en enumerar dichos elementos (el convento, las capillas, 

los restos arqueológicos, las barrancas y los ríos) así como el idioma náhuatl que aún 

permanece en la memoria colectiva, cae sobre la agencia que se propicia y las 

conexiones establecidas. La agencia se expresa en la manera en que los habitantes 

actúan frente a su entorno, apropiándose de estos referentes materiales y simbólicos 

para reafirmar su identidad, ejercer control sobre su territorio y mantener vivas las 

narrativas que los dotan de sentido. Las conexiones que se generan no son 

abstractas, sino vínculos concretos entre generaciones, de los mayores que 

transmiten relatos, topónimos y prácticas a los jóvenes, entre lo sagrado y lo cotidiano, 

al articular la vida religiosa con el paisaje natural, y entre la comunidad local y la 

memoria histórica que la atraviesa. La acción que ejercen sobre su propio entorno ha 

conservado y en ocasiones transformado el espacio, dejando vestigios en la línea 

temporal que contienen carga simbólica, dotando de cualidades que resultan 

definitorias de identidad. Este proceso es cíclico, una herencia de viejos a jóvenes, 

conocida como “identificación simbólica”, la cual “vincula procesos afectivos, 

cognitivos e interactivos” (Vidal, 2005, p. 283). 

 

[…] la apropiación del espacio es una forma de entender la generación de los 

vínculos con los “lugares”, lo que facilita comportamientos ecológicamente 

responsables y la implicación y la participación en el propio entorno (Pol, 

2002b). Entendido de esta forma, el entorno “apropiado” deviene y desarrolla 

un papel fundamental en los procesos cognitivos (conocimiento, 

categorización, orientación, etc.), afectivos (atracción del lugar, autoestima, 

etc.), de identidad y relacionales (implicación y corresponsabilización). Es 

decir, el entorno explica dimensiones del comportamiento más allá de lo que 

es meramente funcional. (Vidal, 2005, p 284) 

 



215 
 

Por lo tanto, el proceso de patrimonialización en Huatlatlauca se efectúa, pondera y 

regenera de manera constante mediante la agencia de identificación simbólica, la cual 

se amplía a la apropiación del territorio y del paisaje en función de las mentalidades 

colectivas. En este marco, la arquitectura adquiere un papel central, pues constituye 

tanto un referente material como simbólico que permite a los habitantes reconocerse 

en su historia y proyectar su identidad hacia el presente. 

 

El escenario construido de Huatlatlauca se configura principalmente en dos 

categorías que concentran significados profundos: la arquitectura civil y la arquitectura 

religiosa. En el ámbito civil destacan las casas habitación de piedra unidas con 

mortero de cal, cuyos muros de veinticinco a treinta y cinco centímetros de grosor 

sostenían cubiertas de palma a dos aguas, de las cuales aún persisten algunos 

vestigios y tipologías reconocibles. También sobresalen edificaciones de mayor 

escala, con muros de piedra de cuarenta a cincuenta centímetros y techumbre 

catalana, estructurada con vigas de madera, varas, terrado y terminado en barro con 

cal, como el caso de la actual presidencia municipal, antes llamada “casa real” (ver 

figura 41). La cubierta, más que un simple recurso constructivo, funcionaba como 

marcador de estatus: las viviendas con viguería y terrado correspondían a familias de 

mayor jerarquía dentro de la comunidad. “Los edificios de las casas son de piedra 

blanca y lodo blanco, cubiertas de paja y algunas de terrado, aunque pocas, hay 

mucha cantidad de piedra-cal” (Vargas, Miguélez & Aranda, 1579, punto 31). 

 



216 
 

 

Figura 41. Presidencia Municipal de Huatlatlauca. 

Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). 

 

El paisaje de Huatlatlauca se caracteriza por el color blanco entre los pastizales, 

cargados de piedra caliza; este tipo de roca aflora de manera natural en la superficie, 

resultado de la composición geológica de la región, marcada por procesos 

sedimentarios marinos antiguos que dejaron depósitos calcáreos. Los edificios 

construidos con esta piedra no sólo aprovechan un recurso abundante y cercano, sino 

que se integran al entorno como si emergieran del mismo suelo, mostrando una 

afinidad característica. De este modo la arquitectura y el paisaje comparten un mismo 

origen material, reforzando la percepción de continuidad entre naturaleza y cultura. 

 

Huatlatlauca se extiende en un valle árido; Huehuetlán hállase escondida en 

una hondonada fertilísima; la primera carece de riesgos, tiene sólo el Atoyac 

en una pavorosa barranca de más de 300 metros; la segunda está regada por 

multitud de manantiales, arroyos y acequias; allí la vista se recrea con la 



217 
 

variedad de árboles y sementeras; mientras en Huatlatlauca solo se ven 

llanuras blanquecinas, tierras calizas y jacales de palma; sin embargo, como 

todas las obras de la naturaleza y del arte, tiene sus particulares encantos. 

(Vera y Zuria, 1929, p. 586) 

 

En Huatlatlauca, como en gran parte de la Mixteca poblana, los habitantes 

desarrollaron una arquitectura vernácula profundamente vinculada al entorno. Las 

construcciones se levantaban a partir de los materiales disponibles en el territorio. La 

piedra caliza, que aflora de manera natural en los pastizales y otorga ese tono blanco 

característico al paisaje; la cal, obtenida de la misma roca; la palma, usada en 

techumbres que aportaban frescura; y los pigmentos locales que daban color a los 

muros. Esta arquitectura no solo respondía a la disponibilidad material, sino también 

a las condiciones climáticas de la región, creando espacios frescos y funcionales en 

armonía con el ambiente (ver figura 42). 

 

 



218 
 

Figura 42. Casa tradicional a dos aguas a las afueras de Huatlatlauca. 

Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). 

 

La disposición habitual de las casas habitación tradicionales se integraba (y todavía 

se integra) por el área común, en donde se pasa una cantidad importante de tiempo 

e inclusive es donde se pernocta con la ayuda del petate; la cocina, un área para 

almacenar el maíz o mazorca, baño y cubiertas para los animales como lo son pollos, 

gallinas, cerdos, chivos, burros y vacas. Este diseño contempla espacios abiertos, y 

muchos tienen una delimitación de la propiedad con los llamados “tecorrales”, que es 

piedra sobrepuesta sin ningún mortero que forma un pretil de aproximadamente un 

metro con veinte centímetros de alto.   

 

Este tipo de casa contiene de manera intrínseca una carga histórica y es evidente su 

relación con el entorno inmediato. La relación del habitante con el territorio también 

se denota a través de las herramientas que crea para su uso cotidiano en el tema de 

la construcción como la talocha artesanal de madera que utilizan para realizar 

aplanados de cal en los muros de piedra. La arquitectura civil de Huatlatlauca (ver 

figura 43) constituye uno de los principales soportes materiales de la identidad local y 

un eje fundamental en los procesos de patrimonialización. Sus viviendas 

tradicionales, representan una adaptación precisa a las condiciones del entorno. El 

uso de la cal y la piedra no fue solo una respuesta práctica a la disponibilidad de 

recursos, sino también un gesto que integró la materialidad del paisaje en la vida 

cotidiana de los habitantes. Las casas emergen de modo que arquitectura y geología 

comparten un mismo origen y configuran una estética distintiva que todavía hoy 

otorga un carácter propio al asentamiento. 

 



219 
 

 

Figura 43. Casa de Huatlatlauca, construida con adobe, piedra y viguería de 

madera. 

Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). 

 

La disposición de los espacios internos refuerza esta relación entre arquitectura y vida 

comunitaria. La zonificación de la casa demuestra cómo la vivienda civil era el centro 

de la vida económica, productiva y simbólica. La delimitación de los predios mediante 

los “tecorrales” muestra una manera particular de organizar el territorio, a la vez que 

preserva una relación directa con el entorno natural. La producción artesanal de 

herramientas, como la talocha, evidencia cómo el saber técnico se transmitía y se 

actualizaba a partir de prácticas locales, reforzando la autonomía y continuidad de los 

conocimientos constructivos. 

 

Hoy en día, aunque muchas de estas tipologías han sido sustituidas por viviendas de 

block y losas de concreto, los vestigios de las casas de piedra continúan siendo 

referentes materiales de identidad. En ellas se condensan memorias familiares, 



220 
 

modos de vida y relaciones con el paisaje que trascienden la simple funcionalidad. El 

hecho de que los habitantes reconozcan estas construcciones como “lo propio” y las 

distingan frente a otros modelos arquitectónicos, muestra cómo la patrimonialización 

se activa en torno a la arquitectura civil: no solo se trata de conservar muros antiguos, 

sino de valorar y transmitir la manera particular en que la comunidad ha habitado su 

territorio. 

 

La arquitectura civil de Huatlatlauca se erige, entonces, como un testimonio vivo de 

la interacción entre territorio, cultura y sociedad. Es el soporte material en el que se 

proyecta la memoria colectiva y el medio a través del cual se resignifica la pertenencia 

al lugar. En este sentido, la patrimonialización de la arquitectura vernácula (ver figura 

44) no es únicamente un acto de preservación física, sino un proceso dinámico que 

reafirma la continuidad de un modo de habitar que sigue siendo significativo para los 

pobladores y que constituye un patrimonio cultural de alto valor en la Mixteca poblana. 

 



221 
 

Figura 44. Casa tradicional a dos aguas a las afueras de Santa María Coacuacán. 

Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). 

 

Las nuevas casas contemplan una disposición de espacios semejante con materiales 

como block, varilla y cemento como ya se ha comentado en párrafos anteriores, 

aunque algunas de ellas ya contienen diseños característicos de la ciudad y 

disposiciones más cercanas a una estadía que se separa de cierta manera de las 

actividades del espacio exterior como lo es el cuidado de los animales o la cocina de 

leña.  

 

Por su parte, la arquitectura religiosa se impone en el paisaje por su escala superior 

a la de los edificios adyacentes y por la carga simbólica que concentra. Con fábricas 

de piedra caliza extraída de la zona y morteros de cal, estos templos fueron erigidos 

bajo la dirección de franciscanos y agustinos, quienes no solo definieron la materia 

prima de los recintos, sino que establecieron la impronta simbólica que aún distingue 

al territorio. De esta manera, tanto lo civil como lo religioso se articulan en un 

entramado patrimonial que no se limita a la materialidad arquitectónica, sino que 

extiende sus significados a la memoria colectiva y al reconocimiento del territorio 

como un espacio cargado de identidad. 

 

La arquitectura religiosa es una de las expresiones más claras como signo y 

significado dentro y fuera de la comunidad y contiene una unidad evidente entre sus 

edificios sin importar las dimensiones de estos. Es relevante comentar que cada 

inmueble cuenta con características propias y no se podría afirmar que son idénticos, 

aunque sí existe una correspondencia marcada. La orientación oriente – poniente es 

uno de los elementos dominantes en el convento, las capillas de barrio y de visita, y 

es prioridad en la mayoría de estos, así mismo los cuerpos que componen los 

diferentes conjuntos están dispuestos en atrio, nave principal, campanario, sacristía 

y en algunos casos anexos de fábricas recientes. Es clara la relación y conexión que 

existe entre el atrio y la nave (templo), que aunque difieren en escala en cada caso, 

existe una transición en el espacio que permite contemplar la majestuosidad del 

inmueble. 

 



222 
 

En cuanto a los sistemas y elementos constructivos sucede lo mismo que en la 

arquitectura civil, corresponden a los materiales del contexto natural inmediato, 

provocando una integración entre el suelo–edificio debido a lo blanquizco de la piedra 

caliza, aislando las molduras, pretiles, y las ornamentaciones de las fachadas en un 

juego de luz y sombra, que aíslan la carga simbólica Franciscana y Agustina.  

 

Las cubiertas de manera general están compuestas por vigas de madera y relleno de 

tierra con un entortado de cal–arena y acabado de barro, se conoce como losa 

catalana o terrada. La cubierta de la parroquia está dispuesta por un alfarje, que 

contiene una gran cantidad de tallas, molduras y elementos decorativos, la cual se 

mantiene desde el siglo XVI.   

 

La apropiación arquitectónica se genera por la conexión entre el espacio y las 

actividades que realiza el actor en él, la cual es recíproca, dado a que el lugar 

transforma al habitante y viceversa, es una agencia social que genera procesos y 

tiene una transformación permanente. Al interactuar con la arquitectura tradicional, 

como las casas de piedra y techos de palma, los habitantes interiorizan significados 

culturales, memoria colectiva y sentido de pertenencia al territorio, adaptando sus 

conductas, rutinas y formas de habitar. Paralelamente, modifican, adecuan y 

resignifican los espacios según sus necesidades y cambios materiales, como la 

transición hacia casas de block y losa de concreto, mostrando así la capacidad de 

apropiación y agencia social. Esta interacción dinámica constituye un proceso 

permanente de transformación en el que la arquitectura se mantiene viva y el 

habitante se redefine constantemente, integrando tradición, innovación y 

patrimonialización, de manera que ambos, espacio y actor, se co-constituyen en un 

entramado de significados, prácticas y relaciones que sostienen la identidad del 

pueblo, hace constar las representaciones y relaciones de cómo los actores 

interactúan con su entorno, sus significados y su materia. 

 



223 
 

 

Figura 45. Cuescomate en jardín de casa en Huatlatlauca. 

Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024). 

 



224 
 

El proceso permanente de transformación se asocia con la organización de los 

actores de patrimonialización y sus narrativas, que resultan en las prácticas 

espaciales que se llevan a cabo en los espacios arquitectónicos.  

 

Tantos los territorios locales como los globales tienen puntos geográfico–

simbólicos especialmente significativos para los usuarios, por lo general 

sagrados. Estos puntos referenciales se consideran emblemáticos y pueden 

identificarse como lugares: centros a partir de los cuales se trazan caminos 

(redes) y se establecen las fronteras comunales, subregionales y étnicas. Los 

lugares y las marcas en ellos se perciben y viven como únicos y ajenos a 

cualquier representación global del espacio, aunque responden a esa 

representación. (Barabas, 2004, p. 25) 

 

La parroquia representa un punto de inflexión y de interacción social en Huatlatlauca 

debido al complejo entramado de redes y conexiones que crean universos simbólicos 

entre los actores y su colectividad. En este espacio, la apropiación se manifiesta no 

solo a nivel físico, sino también emocional y simbólico, articulada mediante fiestas 

patronales, jubileo, sistemas de cargos, mayordomías, fiscalías y diversos comités 

que regulan las actividades del inmueble, así como los rituales que reflejan la 

cosmovisión local y la relación con los recursos humanos y no humanos del territorio. 

Esta concentración de funciones sociales y rituales transforma tanto al espacio como 

a los actores, generando procesos de patrimonialización activos y permanentes. En 

contraste, la arquitectura civil, como las casas de piedra o los patios tradicionales, 

aunque permite la apropiación y resignificación de los espacios, cumple un rol 

principalmente cotidiano y funcional, vinculado a la vivienda y la producción doméstica 

de manera más privada.  

 

Para Matilde (habitante local), el lugar más importante de Huatlatlauca es la iglesia, 

un espacio que trasciende su función arquitectónica y se convierte en un eje de 

socialización, memoria y valores. La importancia de este lugar radica en la enseñanza 

del respeto a las nuevas generaciones, un valor que considera fundamental y que 

percibe como escaso en la actualidad. Desde su infancia, Matilde fue llevada a la 

parroquia, participando en la misa y en todas las actividades que allí se realizaban, lo 

que le permitió interiorizar la dimensión simbólica y comunitaria del espacio. Para ella, 



225 
 

la iglesia representa un referente de identidad colectiva, un lugar que no solo acoge 

a los habitantes, sino también al turismo, y en el que se transmite a los hijos, paso a 

paso, el significado histórico, social y ritual del inmueble. Así, la parroquia funciona 

como un núcleo donde el espacio transforma al habitante al interiorizar valores y 

prácticas comunitarias, mientras que los propios actores lo resignifican y reafirman 

mediante su participación activa, consolidando procesos de apropiación y 

patrimonialización que mantienen viva la relación entre arquitectura, sociedad y 

territorio en Huatlatlauca.   

 

En esta misma lógica, para Justino (habitante local), el conjunto conventual tiene un 

valor profundo porque representa la tradición transmitida por sus abuelos y la 

continuidad de la comunidad de creyentes de la región. Su importancia radica en que 

allí se conserva la documentación de los eventos fundamentales de la vida 

comunitaria, como bautizos, casamientos y otros rituales, lo que obliga a los 

habitantes a preservar el espacio y su memoria histórica. El convento encarna la 

historia de los franciscanos y los agustinos en Huatlatlauca, convirtiéndose en una 

cabecera simbólica que conecta generaciones y refuerza la identidad colectiva. Para 

Justino, aunque las fiestas patronales y misas son significativas, lo que da verdadera 

trascendencia al lugar son las piedras, los materiales y la arquitectura misma, porque 

representan la permanencia y la materialización de la historia y la cultura local. De 

esta manera, el inmueble transforma a los habitantes al interiorizar los valores, la 

memoria y las tradiciones que allí se viven, mientras que ellos resignifican y mantienen 

el espacio mediante su cuidado y participación, consolidando un proceso continuo de 

apropiación, patrimonialización y co-constitución entre arquitectura, sociedad y 

territorio. 

 

Como ya se mencionó anteriormente existe en los inmuebles religiosos una relación 

y conexión entre dos espacios importantes, que se podrían nombrar como el lúdico y 

el religioso debido a sus diversas actividades, que corresponderían al atrio y al templo. 

“El atrio: Llamado ‘paraíso’ en algunas iglesias tempranas, el antepatio abierto que 

precedía a la basílica a menudo contenía un jardín y una fuente para abluciones 

rituales. Los atrios desaparecieron gradualmente de las iglesias nuevas […]” 

(McNamara, 2012, p. 31). 

 



226 
 

La primera evidencia desde la perspectiva arquitectónica, conlleva a pensar en un 

primer momento en el valor intrínseco, que de cierta manera se encuentra implícito 

en la noción de los habitantes, dado a que perciben la arquitectura como un conjunto 

de materiales o límites físicos, a su vez lo conciben como un espacio cargado de 

significado social y simbólico, es decir, la materia conlleva materialidad, soportada de 

prácticas, memoria y valores compartidos y su apreciación está imbricada con la 

historia, las tradiciones y la identidad del pueblo. En esta noción, el valor del inmueble 

trasciende lo tangible, y se integra a la experiencia social y simbólica, mostrando cómo 

los habitantes apropian, resignifican y patrimonializan estos espacios.  

 

Es posible afirmar que la materia, en este caso la piedra y la cal con la cual se 

encuentra delimitado el atrio, podría considerarse meramente como un elemento 

(barda atrial) que delimita un espacio vacío (ver figura 46). Debido a lo anterior de 

manera descriptiva se podrían señalar los siguientes factores en cuanto al aspecto 

tangible:  

 

El atrio es un área libre de forma rectangular que se encuentra situada al 

poniente del Templo de Santa María, se encuentra delimitado por una barda 

atrial conformada por piedra caliza y mortero de cal, con un acabado a talocha 

del último material en color natural (blanco), con un espesor aproximado de 

ochenta centímetros y una altura promedio de dos metros sesenta centímetros. 

Su sistema constructivo debido a las características del ancho, podría ser 

hipotéticamente conformado por muros exteriores de la piedra antes 

mencionada con un núcleo de ripio (podría ser lodo con piedras o mortero de 

cal con piedras de menor dimensión), conocido como “opus incertum”; su 

cimentación seria corrida y estaría conformada por el mismo material y el 

mismo ancho. Presenta a lo largo de su diseño arcos invertidos que dan un 

factor de continuidad, repetición y ritmo.  Tiene una función puntual como 

“antesala” al Templo, cuenta con tres accesos, uno principal y dos secundarios. 

El principal enaltecido por su arcada real al poniente compuesto por tres vanos 

rematados con arcos de medio punto, asemeja a un “arco triunfal”, los dos 

restantes ubicados al norte y sur. Este tipo de arcos, marcaban la entrada en 

una ciudad de un líder que hubiera salido victorioso en una campaña militar. 

Los cristianos adoptaron esta forma en los accesos de las iglesias para 



227 
 

significar la entrada victoriosa de Cristo y los cristianos en los Cielos. 

(McNamara, 2012, p. 17) 

 

 

Figura 46. Atrio del Ex Convento de Huatlatlauca, ocupado por la fiesta de Santa 

María y Los Santos Reyes. 

Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024). 

 

Cabe destacar que en la actualidad el acceso más utilizado al Ex Convento es el 

norte, debido a la amplitud del espacio exterior que contiene, ya que alberga a la Plaza 

“Benito Juárez”, delimitada por la vialidad “Calle La Paz”, posteriormente se encuentra 

la “Plaza Principal” y la “Avenida 20 de noviembre” que funciona como eje principal y 

rector de entrada y salida para el pueblo. En torno a los atrios Ricard menciona lo 

siguiente: 

 

Aquí, como siempre, gracias a la abundancia de fuentes franciscanas para la 

historia de aquellos tiempos, tenemos mucha más información acerca de la 



228 
 

obra y procedimientos de los menores en esta materia. En toda población en 

que hubiera un convento había de enseñarse el catecismo de manera regular 

todos los domingos y días de fiesta. Muy de mañana, los vigilantes de cada 

cuartel o barrio, llamados merinos, en las grandes ciudades, y los alcaldes, en 

los pueblos, tenían que despertar a su gente. Cada barrio o cada pueblo en 

grupo se encaminaba a la iglesia, con la cruz por delante y rezando oraciones 

por el camino… Por lo general, la reunión se hacía en los atrios o cementerios, 

a veces enormes, en torno de la cruz central, que aún hoy día en muchos 

lugares se conserva; las mujeres en lugar distinto de los hombres; todos 

repitiendo en alta voz, por dos o tres veces, alguna parte del catecismo. A todo 

esto seguía un sermón para todos y al fin la celebración de la misa. (2014, p. 

149)  

 

El atrio como espacio arquitectónico tuvo la intención de concentrar la mayor cantidad 

de gente posible con la idea de poder evangelizarlos. Es de esta manera que, con el 

paso del tiempo la noción por la cual fue creado este espacio no se ha modificado y 

se ha mantenido en Huatlatlauca por cinco siglos y resulta importante el saber “¿Por 

qué?” Este uso sigue vigente y ha coexistido dentro de la cosmogonía de esta 

sociedad a fin de poder y tratar de conservarlo. De acuerdo a Artigas (2010), dentro 

de los atrios existe una evidencia latente de la costumbre prehispánica de “reunirse 

al aire libre” y puede también establecer un “nexo formal y vivencial de sus 

emplazamientos y amplias superficies, con los de la arquitectura prehispánica”.  

 

Existe un pensamiento general en torno a la amplitud espacial en los actores de este 

territorio, dado a que el concepto de lo que “pertenece al pueblo” se expande de 

manera racional hacia las áreas comunes que se contemplan de disfrute de manera 

general. Estas áreas contienen un valor cultural y de uso, como lo menciona Matilde 

(habitante local), al afirmar que las tradiciones son inamovibles de este espacio 

particular. 

 

En entrevista, Matilde refuerza la idea de que los espacios religiosos de Huatlatlauca 

como el convento, la parroquia y, de manera particular el atrio, no son meros 

escenarios para las actividades comunitarias, sino que constituyen el núcleo de la 

identidad y la memoria colectiva. Cuando se le plantea la posibilidad de trasladar las 



229 
 

fiestas patronales y las misas a un terreno distinto, Matilde lo rechaza con firmeza, 

argumentando que los habitantes están acostumbrados a la parroquia y al atrio, pues 

es allí donde se concentra el sentido de pertenencia. La metáfora que emplea 

“cambiar de espacio sería como cambiar de ropa que no le pertenece” revela que la 

apropiación espacial es también un acto simbólico de posesión y arraigo, donde el 

espacio es inseparable de la comunidad que lo vive. 

 

Otro elemento de importancia dentro de este espacio y que corresponden a la 

arquitectura conventual es el camino procesional, aunque no existen actualmente las 

capillas posa. 

 

El Templo está dedicado a Santa María y los Santos Reyes Magos, es un espacio 

cerrado en donde se lleva a cabo los diferentes sacramentos de la religión católica, y 

está conformado por cuatro secciones principalmente: el coro, sotocoro, presbiterio y 

la nave principal, lugar en donde los actores participan en la liturgia, y corresponde a 

la sección más amplia de la iglesia, deriva del latín navis (barco), en donde el alfarje 

de madera que la recubre simularía las cuadernas de un barco, “tradicionalmente la 

iglesia se ha comparado con un arca como lugar donde refugiarse del caos de las 

aguas revueltas […] a la vez que conduce a sus miembros en un viaje de 

peregrinación hasta el Cielo” (McNamara, 2012, p. 90). En otro fragmento: 

 

El monte del Templo: El Templo de Salomón fue construido en lo alto de una 

montaña sagrada para significar la morada de Dios entre los humanos. La 

reluciente piedra caliza empleada en el Templo no sólo servía de foco para la 

veneración judía, sino para que prefiguraba el orden y resplandor celestial. 

(McNamara, 2012, p. 12) 

 

La planta del templo (ver figura 47) tiene una simbología importante, dado a que está 

divida en tres salas que proporciona un modelo tradicional de iglesia de acuerdo con 

McNamara (2012, p. 13) en donde indica “la transición desde un mundo secular 

(sotocoro o nártex), el nuevo jardín de la Tierra restaurada (nave principal) y el Cielo 

en sí (presbiterio). 

 



230 
 

 

Figura 47. Interior del Templo de Santa María y los Santos Reyes Magos, vista 

desde el coro. 
Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024). 

 

La perspectiva del interior denota una nave rasa, con una vista dirigida al presbiterio 

que contiene el altar mayor que es el lugar donde se llevan a cabo las ceremonias; 

“se entiende como un microcosmos celeste al que se accede a través de una reja o 

barandilla” (McNamara, 2012, p. 102), en este caso concreto es un arco triunfal el que 

divide a la “tierra” del “cielo”.  

 



231 
 

La intención que tiene este tipo de diseño es dar el enfoque central al altar en donde 

está La Patrona (Santa María) y Los Patrones (Santos Reyes Magos). Contiene en 

sus paredes laterales diversos retablos con pilastras de estilo neoclásico. El cordón 

franciscano está presente y es uno de los elementos iconográficos que sobresale en 

primera instancia, así mismo los labrados en el artesonado, con motivos zoomorfos, 

fitomorfos, así como estrellas, ángeles y el escudo de la orden mendicante.  

 

En la entrevista con Eloísa (habitante local), se refleja una visión íntima y a la vez 

colectiva del significado simbólico y funcional del conjunto conventual de Huatlatlauca. 

Ella reconoce los elementos arquitectónicos, los arcos, las columnas, la talla en 

madera y la pintura mural, como una reliquia viva, cargada de memoria y sacralidad. 

Aunque admite que muchos de los significados específicos de las tallas y figuras se 

le han olvidado, otorga un sentido personal a los arcos al vincularlos con los Tres 

Reyes Magos: Melchor, Gaspar y Baltasar. Este acto de interpretación individual 

muestra cómo el habitante resignifica el espacio a partir de la experiencia cotidiana y 

de la herencia simbólica, aun cuando los discursos originales de los frailes se diluyen 

con el tiempo. Eloísa, además, destaca el carácter extraordinario y enigmático de que 

una obra tan monumental haya sido edificada en un sitio tan aislado y carente de 

recursos básicos como el agua, lo que reafirma la percepción del convento como un 

pilar material y espiritual de la comunidad. 

 

En cuanto al uso del conjunto conventual, Eloísa establece una jerarquía clara, el 

templo es ante todo el espacio del ritual católico, lugar donde se llevan a cabo los 

sacramentos y las festividades religiosas más importantes, en especial la feria 

patronal (ver figura 48). Para ella, lo religioso tiene primacía sobre lo social, y este 

orden jerárquico se reproduce en la manera en que la comunidad estructura sus 

celebraciones. El atrio, por su parte, aparece como un espacio de congregación y de 

manifestación colectiva, ahí se realizaban antiguamente presentaciones, ofrendas y 

la quema de cohetes en los tres arcos, actos que Eloísa interpreta como signos de la 

presencia divina. Aunque actualmente estas prácticas han sido desplazadas por 

razones de conservación arquitectónica, el recuerdo de los estruendos que 

“cimbraban la tierra” permanece como parte de la memoria social que refuerza el 

vínculo entre espacio, ritual y comunidad. 

 



232 
 

 

Figura 48. Fachada del Templo y Ex Convento de Huatlatlauca. 

Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024). 

 

En este sentido, la narración de Eloísa se enlaza con los párrafos anteriores sobre el 

atrio y la arquitectura conventual como espacios de agencia social y 

patrimonialización. Su testimonio ilustra cómo los significados y usos no son 

meramente heredados, sino reinterpretados y defendidos por los habitantes, quienes 

reconocen en cada elemento arquitectónico, ya sea un arco, una columna o un mural, 

no solo un valor estético o histórico, sino un anclaje de identidad y de pertenencia. La 

visión de Eloísa confirma que el conjunto conventual de Huatlatlauca no es un simple 

recinto religioso, sino un espacio vivo de interacción, donde lo sagrado y lo 

comunitario se entretejen en una transformación permanente entre habitante y 

arquitectura (ver figura 49). 

 



233 
 

 

Figura 49. Decoración en viguería de sotocoro, en el Templo de Santa María y los 

Santos Reyes Magos, Huatlatlauca. 

Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024). 

 

La construcción social e historia de la realidad adquirida por el actor, a través de las 

narrativas creadas de manera individual y en comunidad, se centra en la relación 

activa del habitante y los múltiples recursos materiales, de agencia y animistas que 

han caracterizado su vida cotidiana, es decir, aquellos recursos como la arquitectura 

y sus espacios que estructuran el habitar; los de agencia, relacionados con la 

capacidad de acción, gestión, organización y decisión que posibilitan la 

transformación y sostenimiento de la misma; y los animistas, que se expresan en las 

creencias, mitos y vínculos con lo no humano, como la fe católica, elementos que no 

solo refuerzan la apropiación simbólica del territorio, sino que también tejen la 

continuidad de la memoria colectiva, “la apropiación es entendida como un 

mecanismo básico del desarrollo humano, por el que la persona se ‘apropia’ de la 



234 
 

experiencia generalizada del ser humano, lo que se concreta en los significados de la 

‘realidad’.” (Vidal & Pol, 2005, p. 282). 

 

Esta noción generalizada de fe que engloba las dinámicas emotivas dirigidas a la 

implementación de un dogma que sugiere la diversificación entre un espacio religioso 

y uno lúdico, comparten la naturaleza de las prácticas y organización social, de 

manera en que se enseña y se aprende los procesos de transformación social en un 

nivel cotidiano. “A través de la apropiación, la persona se hace a sí misma mediante 

las propias acciones, en un contexto sociocultural e histórico” (Vidal & Pol, 2005, p. 

283); por lo tanto, la apropiación colectiva del espacio arquitectónico está ligada a las 

relaciones, prácticas y al lugar que interactúa con el entorno histórico, material y 

simbólico, dando como resultado su ocupación no solo física, sino determinada por 

aspectos simbólicos y expresivos propios de la sociedad (ver figura 50).  

 



235 
 

Figura 50. Vista interior hacia el coro y sotocoro del Templo de Santa María y los 

Santos Reyes Magos, Huatlatlauca. 

Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024). 

 

En la actualidad la preservación del espacio lúdico – religioso es el resultado de la 

agencia de la comunidad y ha funcionado como ancla de resistencia y resiliencia ante 

el amplio factor de migración y globalización del municipio, que ha afectado de manera 

directa e indirecta a este Territorio. La capacidad de los actores en constituir el 

mecanismo en donde se asocia el patrimonio tangible e intangible, confiere acciones 

para dirigir el curso de sus prácticas culturales, permite a través de la movilización de 

recursos, la producción y transmisión del proceso de patrimonialización. 

 

En términos de espacio o espacialidad, refiriendo el término a la materia ligada a la 

materialidad (dualidad de recursos humanos y no humanos), se puede decir que el 

Ex Convento por medio de los métodos y procesos con el cual fue concebido en su 

funcionamiento, al igual que otros elementos puntuales como el estilo arquitectónico, 

representa en la actualidad sensaciones e impresiones en cada área que lo conforma 

(atrio, templo, claustro, panteón, etc.), el cual se transmite al actor en un proceso 

individual y colectivo.  

 

La valoración social tiene una prevalencia evidente en el espacio lúdico - religioso, 

pues considera elementos tangibles que son necesarios conservar y proteger, 

integrándolos sin sesgos o separaciones (al proceso de patrimonialización), 

reconociendo al elemento (espacio) como transmisor de valores a la mentalidad del 

habitante, basado en parámetros socio - espaciales, identificado en primera instancia 

por el valor de identidad que se define como “la asociación emotiva de individuos o 

de una comunidad a un objeto o un lugar” (Jukiletho, 2016, p. 27). La respuesta de 

Angélica Xime (habitante local) evidencia cómo la arquitectura del Convento funciona 

como un símbolo identitario central para la comunidad de Huatlatlauca. Desde su 

perspectiva, el convento no solo es un edificio histórico o religioso, sino que se ha 

convertido en un referente espacial y social que permite a los habitantes situarse 

geográficamente y diferenciarse dentro de la región más amplia de la Mixteca. La 

repetición en la conversación “cuando preguntan ¿de dónde soy? Y digo de 



236 
 

Huatlatlauca, siempre mencionan -¿de ahí… dónde está el convento?-” muestra que 

el convento actúa como un marcador de pertenencia y reconocimiento colectivo, 

consolidando la memoria histórica y la identidad local a través de la arquitectura. En 

este sentido, el edificio no solo cumple funciones materiales o estéticas, sino que 

patrimonializa el espacio al ser el punto de referencia que articula identidad, territorio 

y comunidad en Huatlatlauca. 

 

La respuesta de Cleotilde Equicehuatl (habitante local) resalta cómo el conjunto 

conventual de Huatlatlauca constituye un recurso patrimonial cargado de memoria 

histórica y cultural. Para ella, su importancia radica en los múltiples significados 

simbólicos que contiene, por un lado, la huella de las órdenes religiosas, franciscanos 

y agustinos que promovieron la construcción y organización del espacio; por otro, la 

participación activa de sus antepasados, quienes trabajaron y colaboraron en la 

edificación, dejando un legado tangible y emocional en la comunidad. De este modo, 

el templo no es solo un edificio, sino un testimonio material y social, consolidándose 

como un marcador identitario y patrimonial que articula la memoria colectiva y la 

apropiación simbólica del espacio en Huatlatlauca. 

 

Se concreta por lo tanto la apreciación del factor histórico, espacial y social, y se 

reconoce la particularidad de diversos elementos que se conjugan en una red 

patrimonializante, teniendo un principio de arraigo y protección a lo que se considera 

único en el proceso de valoración física y simbólica. El inmueble arquitectónico se 

mantiene vivo y depende de la agencia. Se puede afirmar de acuerdo con lo planteado 

por Foucault que el espacio no funciona si es “tratado como lo muerto, lo fijo, lo no 

dialéctico, lo inmóvil”, dado a que el tiempo “fue rico, fecundo, vivo, dialéctico” (1968, 

p. 70). 

  



237 
 

Conclusiones 

El proceso de patrimonialización en Santa María de los Reyes Huatlatlauca revela la 

complejidad con la que las comunidades rurales construyen, negocian y reconfiguran 

el sentido del patrimonio a partir de su propia historicidad, cosmovisión y experiencia 

territorial. Este estudio permite reconocer que el patrimonio no es un objeto inerte, ni 

una simple categoría institucional, sino un proceso social dinámico que integra 

memorias, afectos, prácticas y formas de organización comunitaria. En este sentido, 

la patrimonialización se comprende aquí como un campo de relaciones en el que 

convergen las dimensiones simbólicas, políticas y materiales del habitar, expresadas 

en los paisajes, las arquitecturas y las narrativas que los habitantes actualizan 

cotidianamente. 

 

El análisis de los antecedentes conceptuales y teóricos sobre la patrimonialización 

mostró que el término ha sido objeto de múltiples debates, especialmente en torno a 

su dimensión política y a las tensiones entre los discursos institucionales y las 

prácticas locales. En el caso latinoamericano, y particularmente en México, la 

patrimonialización se entrelaza con procesos de construcción identitaria, 

territorialidad y reconfiguración de la memoria colectiva. En contraste con las visiones 

eurocéntricas centradas en la conservación material (vista desde la aquitectura), los 

enfoques etnográficos latinoamericanos subrayan la agencia de las comunidades y la 

relacionalidad entre lo tangible e intangible, entre lo ancestral y lo contemporáneo. 

 

El recorrido histórico permitió identificar cómo, desde el siglo XX, el discurso 

patrimonial en México transitó de la monumentalidad prehispánica hacia la valoración 

del patrimonio inmaterial, impulsado por organismos internacionales y políticas 

culturales del Estado. Sin embargo, en regiones como Huatlatlauca, la 

patrimonialización no se limita a los marcos institucionales, sino que emerge desde la 

propia cotidianidad, articulando la memoria y la transformación. Las casas de piedra, 

las capillas, los cerros, los manantiales o los relatos sobre el Tentzon conforman un 

entramado de significados que dan cuenta de una cosmogonía viva, donde el 

patrimonio se experimenta más que se define. 

 



238 
 

Desde la metodología etnográfica, la investigación se apoyó en la observación 

participante, las entrevistas abiertas y la interpretación situada de los discursos 

locales. Esta aproximación permitió comprender que los procesos de 

patrimonialización son inseparables de las formas de vida rural, del vínculo con la 

tierra y de las estrategias comunitarias frente a los cambios socioeconómicos y 

migratorios. La etnografía, en tanto práctica reflexiva, hizo visible que el conocimiento 

sobre el patrimonio no se produce desde la distancia del observador, sino desde la 

interacción y el reconocimiento del otro como portador de saberes. Así, el trabajo de 

campo en Huatlatlauca evidenció la dimensión afectiva del territorio, donde cada 

relato, cada gesto y cada objeto material están cargados de sentido y de historia. 

 

Los datos demográficos y lingüísticos del municipio permitieron observar un proceso 

de transformación paulatina, el desplazamiento del náhuatl, la migración hacia el norte 

del país y el debilitamiento de las formas tradicionales de reciprocidad. No obstante, 

estas transformaciones no implican una ruptura total con la memoria, sino una 

reconfiguración de los vínculos de pertenencia. A través de las redes sociales, las 

fiestas patronales o las remesas, los migrantes reproducen una presencia simbólica 

en el territorio, participando directa e indirectamente en la continuidad de las prácticas 

patrimoniales. El patrimonio, en este contexto, se expande más allá de los límites 

geográficos, volviéndose translocal y transgeneracional. 

 

El paisaje de Huatlatlauca, caracterizado por su relieve montañoso y la presencia del 

Tentzon, condensa la relación espiritual que los habitantes mantienen con su entorno. 

Las leyendas no sólo representan mitos locales, sino formas de narrar el territorio 

como sujeto vivo. Estas historias expresan una cosmología en la que el mundo natural 

y el humano se interrelacionan, configurando una ética de cuidado y respeto hacia la 

naturaleza. Desde esta perspectiva, el paisaje no es un simple escenario, sino un 

agente ontológico que interviene en la vida social, en la organización del trabajo 

agrícola, en las celebraciones religiosas y en la percepción del tiempo. 

 

La arquitectura tradicional de piedra y palma, descrita por los habitantes como fresca, 

resistente y funcional, simboliza también un modo de habitar el mundo que dialoga 

con las condiciones del entorno. La sustitución de estas técnicas por materiales 

modernos como el cemento y el block refleja la penetración de nuevas aspiraciones 



239 
 

estéticas y prácticas constructivas asociadas a la modernidad. Sin embargo, esta 

transformación no debe entenderse únicamente como pérdida, sino como un proceso 

de negociación cultural, donde la comunidad adapta sus formas materiales a las 

exigencias del presente sin abandonar del todo sus referentes simbólicos. La 

arquitectura, por tanto, se convierte en un indicador de los modos en que el patrimonio 

se reinterpreta frente a los discursos de progreso y desarrollo. 

 

El análisis de los actores de la patrimonialización permitió distinguir distintos niveles 

de participación y autoridad. Las jerarquías locales, los comités de obra, los 

mayordomos y las autoridades religiosas constituyen espacios donde se negocian los 

valores de lo patrimonial. La legitimidad de estas voces no proviene exclusivamente 

de la norma institucional, sino del reconocimiento comunitario. En este marco, la 

patrimonialización se presenta como un escenario de agencia, donde cada actor, 

desde el albañil que conserva técnicas ancestrales hasta el migrante que financia la 

restauración de una capilla, contribuye a la construcción de significados. Estas 

dinámicas confirman que el patrimonio no pertenece a una sola entidad o actor, sino 

que es resultado de la coproducción social de la memoria. 

 

El método etnográfico permitió, además, visibilizar la tensión entre lo visible y lo 

invisible, entre lo que se nombra como “patrimonio” y lo que la comunidad considera 

simplemente parte de su vida cotidiana. En este sentido, los procesos patrimoniales 

se inscriben en la práctica diaria, en la limpieza y decoración de los caminos, en la 

organización de las fiestas, en el mantenimiento de las capillas o en la transmisión 

oral de los relatos. Tales prácticas, más que conservar un pasado fijo, producen 

continuidad y sentido en el presente. La patrimonialización se manifiesta entonces 

como una forma de habitar el tiempo, donde la memoria no se guarda sino que se 

actualiza constantemente. 

 

La ruralidad de Huatlatlauca no debe entenderse como una condición estática o 

marginal, sino como un espacio relacional donde se entretejen la tradición y la 

transformación. A través del estudio etnográfico se identificó que la comunidad 

mantiene un equilibrio entre las formas de vida agrícolas y las redes migratorias, entre 

la devoción religiosa y la adaptación a las políticas culturales. Este equilibrio 

constituye una forma de resistencia frente a los procesos homogeneizadores de la 



240 
 

modernidad. El territorio se convierte así en un archivo vivo donde el pasado y el 

futuro dialogan a través de la práctica social. 

 

El concepto de paisaje patrimonial, abordado en el último capítulo, permite articular 

las dimensiones simbólicas, materiales y estéticas de la vida en Huatlatlauca. El 

paisaje no es sólo un conjunto de elementos naturales o arquitectónicos, sino una 

experiencia sensible del lugar, atravesada por las memorias, los afectos y las 

narraciones colectivas. En este sentido, la patrimonialización del paisaje implica 

reconocer las múltiples capas de significado que los habitantes asignan a los cerros, 

los ríos, los caminos y las capillas. Cada elemento del entorno actúa como un 

marcador de identidad, un testimonio de los modos en que la comunidad ha habitado 

y transformado su territorio a lo largo del tiempo. 

 

Finalmente, esta investigación permite sostener que el patrimonio en Huatlatlauca 

debe entenderse como un proceso vivo, relacional y situado, donde la materialidad, 

la memoria y la agencia se entrelazan para producir sentido. La patrimonialización no 

se agota en la declaración institucional ni en la conservación física, sino que se 

renueva constantemente en las prácticas, las narraciones y las transformaciones del 

presente. El estudio etnográfico de este proceso demuestra que el patrimonio no 

pertenece únicamente al pasado, sino que es una forma de imaginar el futuro, de 

proyectar continuidad en medio del cambio. 

 

En síntesis, la patrimonialización del territorio huatlatlauquense expresa una ontología 

del vínculo, entre el ser humano y su entorno, entre la comunidad y su memoria, entre 

la tradición y la modernidad. Reconocer esta complejidad implica abandonar las 

categorías rígidas de conservación para asumir el patrimonio como un proceso de 

creación colectiva y permanente, donde cada gesto cotidiano, cada palabra y cada 

piedra forman parte de una narrativa mayor, la de un pueblo que habita su historia en 

el paisaje y la reinventa a través del tiempo. 

 

 

 

 

 



241 
 

Referencias bibliográficas 

 

Aguirre Tejeda, B. V., Gilabert Juárez, C. L., & Salazar Peralta, A. M. (2021). La 

patrimonialización en México: las disputas en torno al patrimonio cultural 

intangible. Córima, Revista de Investigación en Gestión Cultural, 6(10), 19-

47. DOI: https://doi.org/10.32870/cor.a5n9.7364 

Alcántara, M. C., Longa Faría, O., & Rivas Alfonso, B. (2004). La patrimonialización 

de la gastronomía venezolana como estrategia de desarrollo turístico. Anales 

Venezolanos de Nutrición, 17(1), 18-24. ISSN 0798-0752. 

Aldaz Galicia, N. Y. (2020). Dinámica territorial asociada con la patrimonialización del 

ritual de los voladores de la comunidad de Tamaletom, Tancunhuitz, San Luis 

Potosí [Tesis de maestría]. Posgrado en Geografía, Sociedad y Territorio. 

Universidad Nacional Autónoma de México.  

Anemodoura, K. (2009). The Acropolis, you can still hear the marble breathing. Orfeas 

Publications. 

Asensio, M., & Pol, E. (2012). Conceptualizando nuevos proyectos de 

patrimonialización: el caso del Museo Nacional del Transporte. Series de 

investigación Iberoamericana en Museografía. 3(4), 53-69. Universidad 

Autónoma de Madrid. ISBN: 978-84-695-6668-8 (Obra completa) 

Artigas, J. B. (2010). México. Arquitectura del siglo XVI. Taurus-Santillana. Embajada 

de España / UNAM. 

Aviña Levy, E.(Ed.). (1971). Códice Mendieta. Documentos franciscanos, siglos XVI 

y XVII (Tomo 2). Biblioteca de Facsímiles Mexicanos. 

Ayala Rocabado, P. (2014). Patrimonialización y arqueología multicultural en San 

Pedro de Atacama (norte de Chile). Estudios Atacameños: Arqueología y 

Antropología Surandinas, 49, 69-94. http://dx.doi.org/10.4067/S0718-

10432014000300005. 

Balcarce, G. (2014). Hospitalidad y tolerancia como modos de pensar el encuentro 

con el otro. Una lectura derrideana. Estudios de Filosofía, 50, 195–213. ISSN 

0121-3628 

Barabas, A. M. (Coord.). (2004). Diálogos con el territorio: Simbolizaciones sobre el 

espacio en las culturas indígenas de México (Vols. 1–4). Instituto Nacional de 

Antropología e Historia. 

DOI:
https://doi.org/10.32870/cor.a5n9.7364


242 
 

Barraza Gómez, E. C. (2019). De la preservación del patrimonio cultural urbano a los 

procesos de patrimonialización como construcción del bien común urbano: 

Casos Xochimilco y la Colonia Roma Norte [Tesis doctoral]. Programa de 

maestría y doctorado en urbanismo. Universidad Nacional Autónoma de 

México. 

Berque, A. (1995). Les raisons du paysage: De la Chine antique aux environnements 

de synthèse. Hazan. 

Boturini, L. (1746). Idea de una nueva historia de la América septentrional. Porrúa. 

Breilh Altamirano, N. (2017). La patrimonialización como un recurso para la 

preservación de la fiesta andina. Caso la Yumbada de Cotocollao [Tesis de 

licenciatura]. Licenciatura en antropología. en antropología, Pontificia 

Universidad Católica del Ecuador. 

Bustos Cara, R. (2004). Patrimonialización de valores territoriales. En Turismo, 

sistemas productivos y desarrollo local. Aportes y Transferencias. 8(2), Núm. 

2. Universidad Nacional de Mar del Plata,11-24. ISSN (Versión en linea): 

1669-8479. 

Burke, P. (2000). Relevancia y deficiencias de la historia de las mentalidades. En 

Formas de historia cultural (pp. 207–230). Alianza editorial. 

Cassani, M. J. (2013). Turismo y patrimonialización. ¿Proceso dinámico hacia el 

desarrollo? Instituto de Investigaciones en Turismo, Facultad de Ciencias 

Económicas, Universidad Nacional de La Plata. 

Castells, M. (2009). Comunicación y poder. Alianza Editorial. 

Chanfón Olmos, C. (1988). Fundamentos teóricos de la restauración. Universidad 

Nacional Autónoma de México. 

Checa-Artasu, M. M. (2014). Geografía, poder y petróleo en México: Algunos 

ejemplos. Scripta Nova, 18(493), 1-15. ISSN-e 1138-9788 

Clemen, P. (1919). Kunstschutz im Kriege. E. A. Seemann. 

Condevaux, A., Diament-Tran, G., & Gravari-Barbas, M. (2016). El antes y el después 

del turismo: Evolución de los lugares y papel de los actores del turismo “fuera 

de lo común” Análisis bibliográfico. 9(2016), Vía Tourism. 

https://doi.org/10.4000/viatourism.414  

Contreras Hernández, J., & Gracia Arnaiz, M. (2005). Alimentación y cultura: 

Perspectivas antropológicas. Ariel. 



243 
 

Corbera Millán, M. (2016). El paisaje, su patrimonialización y el beneficio económico. 

Investigaciones Geográficas, (65), 9–24. 

https://doi.org/10.14198/INGEO2016.65.01 

Cottom, B. (2008). Nación, patrimonio cultural y legislación: Los debates 

parlamentarios y la construcción del marco jurídico federal sobre monumentos 

en México, siglo XX. Miguel Ángel Porrúa. 

Crespo, C. (2005). “Qué pertenece a quién”: Procesos de patrimonialización y pueblos 

originarios en Patagonia. Cuadernos de Antropología Social, (21), 133-149. 

ISSN: 0327-3776 

Davallon, J. (2010). The game of heritagization. En X. Roigé & J. Frigolé (Eds.), 

Constructing cultural and natural heritage: Parks, museums and rural heritage 

(pp.39–62). Documenta universitaria. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (2016). Rizoma. Fontamara. 

Díaz-Berrio, S. (1990). Conservación del patrimonio cultural en México. INAH. 

Di Teodoro, F. (1995). Raphael, Balthazar Castiglione et la lettre à Léon X. 

Mezzovoce, 2(3–4), 17–21. 

Dormaels, M. (2011). Patrimonio, patrimonialización e identidad hacia una 

hermenéutica del patrimonio. Revista Herencia, 24 (1 y 2), 7-14. 

 oai:portal.ucr.ac.cr:article/1432 

Foucault, M. (1968). Las palabras y las cosas: Una arqueología de las ciencias 

humanas. Siglo XXI. 

Foucault, M. (1979). Microfísica del poder.  Las Ediciones de La Piqueta. 

Foro Social Américas. (2008). Documento: Mujeres Mayas de Chnab’jul los pueblos, 

la tierra y el territorio. Hacia el Buen Vivir, hacia vivir en armonía. 

García, R. (2006). Sistemas complejos. Conceptos, método y fundamentación 

epistemológica de la investigación interdisciplinaria. Gedisa. 

García González, V. (2013). Fundamentos teóricos para la patrimonialización de la 

sociedad de instrucción primaria de Santiago: Análisis de caso [Tesis de 

licenciatura]. Licenciatura en Artes. Universidad de Chile. 

García Soto, R. (2018). Las explicaciones antropológicas emic/etic para comprender 

la confrontación en investigación y escuela en el tratamiento de la diversidad 

cultural (segregación versus integración). Gazeta de Antropología, 34(1), 08. 

ISSN 2340-2792 

Geertz, C. (2003). La interpretación de las culturas (12.ª reimpresión). Gedisa. 



244 
 

Gell, A. (1998). Art and agency: An anthropological theory. OClerendon Press - 

Oxford. 

Gerhard, P. (1986). Geografía histórica de la Nueva España, 1519–1821. UNAM. 

Giménez, G. (1996). Territorio y cultura. Revista sobre las Ciencias Sociales, 2(004), 

1–22. 

Glendinning, M. (2013). The conservation movement: A history of architectural 

preservation, antiquity to modernity. Routledge. 

Gnecco, C. (2022). Patrimonialización como despojo: tiempos otros y tiempos de 

otros. Mélanges de la Casa de Velázquez, 51(2), 319-324. 

https://doi.org/10.4000/mcv.15558 

Gómez Redondo, C. (2011). Procesos de patrimonialización en el arte 

contemporáneo. Educación Artística. Revista de Investigación (2). 

https://doi.org/10.7203/eari.2.2511. 

González López, A. (2013). Procesos de patrimonialización en el mundo de la caza. 

Revista de Antropología Experimental. 13(16), 255–266. Universidad de Jaén, 

España. ISSN: 1578-4282 

González Vázquez, D. (2016). La patrimonialización de la memoria histórica: entre el 

deber social y la estrategia turística. PASOS: Revista de Turismo y Patrimonio 

Cultural, 14(5), 1267–1280. ISSN: 1695-7121 

Grassi, L. (1969). Storia e cultura dei monumenti. Società Editrice Libraria. 

Grimson, A., & Semán, P. (2005). Presentación: La cuestión “cultura”. Etnografías 

contemporáneas, 1(1), 11–22. 

Guber, R. (2001). La etnografía: Método, campo y reflexividad. Editorial Norma. 

Hall Twitchell, E. (2003). La dimensión oculta. Siglo XXI Editores. 

Hammersley, M., & Atkinson, P. (1983). Ethnography: Principles in practice. London: 

Tavistock Publications. 

Harrison, R. (2013). Heritage: Critical approaches. London: Routledge. 

Hernández, E. (2011). Descripción de un proceso de patrimonialización: el caso de la 

ciudad de San Luis Potosí, México. Alter: Enfoques Críticos, 4, 53-68. 

Hernández, E. (2020). La patrimonialización como proceso de turistificación acelerada 

en el pueblo mágico de Zacatlán (2011–2018) [Tesis de maestría]. Instituto 

de Ciencias Sociales y Humanidades Alfonso Vélez Pliego, Benemérita 

Universidad Autónoma de Puebla. 



245 
 

Huanacuni Mamani, F. (2010). Buen Vivir/Vivir Bien: Filosofía, políticas, estrategias y 

experiencias regionales andinas. Coordinadora Andina de Organizaciones 

Indígenas (CAOI). 

Ingold, T. (2011). Being alive: Essays on movement, knowledge and description. 

Routledge. 

Jacobson, D. (1991). Reading ethnography. SUNY Press. 

Jover Báez, J. (2019). Geografía comercial de los centros históricos: entre la 

gentrificación y la patrimonialización. El caso de Sevilla. Boletín de la 

Asociación de Geógrafos Españoles, (82), 1–33. 

http://dx.doi.org/10.21138/bage.2788  

Jokilehto, J. (1999). A history of architectural conservation. The Contribution of 

english, French, German and Italian Thought towards an International 

Approach to the Conservation of Cultural Property. The University of York, 

England. Institute of Advanced Architectural Studies. 

Jokilehto, J. (2016). Conversaciones… con Jukka Jokilehto. Revista de Conservación, 

Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2, 3-5. ISSN: 2395-9479 

Kirshenblatt-Gimblett, B. (1995). Theorizing heritage. Ethnomusicology, 39(3), 367–

380. DOI: 10.2307/924627 

Lázaro de la Cruz, Y. (2014). El Tentzon. En A. C. Mixtin (Recop.), Conociendo 

nuestras raíces (p. 28). Secretaría de Educación Pública, Coordinación 

General de Educación Intercultural y Bilingüe. 

Leiva Cañete, F., & Díaz Meeks, P. (2019). Patrimonialización, desarrollo territorial y 

nuevos modelos de gobernanza: El caso del ramal ferroviario Talca-

Constitución en la región del Maule, Chile. Opera, 37-53. 

https://doi.org/10.18601/16578651.n26.04. 

Lemaire, R. (1999). Prémices de la Charte de Venise. Rapport général, IIè Congrès 

International de la restauration, Naples, mai 1964. En ICOMOS – un regard 

en arrière, un coup d’œil en avant. 121-175. Consejo Internacional de 

Monumentos y Sitios. 

Leónardi, V., Elías, S., & Fernández, M. R. (2020). La legislación y las políticas 

culturales en el proceso de patrimonialización del Tango en Buenos Aires. 

Revista de Gestión Cultural, 7(1), 44-66. ISSN-e 2386-7515 

López Luján, L. (1989). La recuperación mexica del pasado teotihuacano. INAH. 

http://dx.doi.org/10.21138/bage.2788


246 
 

López Silvestre, F. A. (2003). Por una historia comprensiva de la idea de paisaje. 

Apuntes de Teoría de la Historia del Paisaje, (2), 287–303. Universidad de 

Santiago de Compostela.  

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1195276. 

Magar, V. (2014). Revisión histórica de la Carta de Venecia y su impacto en su 50 

aniversario. En Los nuevos paradigmas de la conservación del patrimonio 

cultural: 50 años de la Carta de Venecia (pp. 121–175). INAH. 

Martínez de la Rosa, A. (2015). Patrimonialización de elementos culturales 

inmateriales y desarrollo local sostenible. Ra Ximhai: Revista científica de 

sociedad, cultura y desarrollo sostenible, 11(2), 15–29. ISSN: 1665-0441 

Martínez del Sobral y Campa, M. B. (1988). Los conventos franciscanos poblanos y 

el número de oro. Gobierno del Estado de Puebla. 

Martínez Yáñez, C. (2008). Patrimonialización del territorio y territorialización del 

patrimonio. Cuadernos De Arte De La Universidad De Granada, 39, 251–266. 

https://revistaseug.ugr.es/index.php/caug/article/view/300  

McNamara, D. R. (2012). Cómo leer iglesias: Una guía sobre arquitectura eclesiástica 

(J. L. González García, Trad.). Ediciones Akal. 

Mendoza Mejía, J. (2018). Xantolo: Patrimonialización y salvaguardia en red [Tesis 

de maestría]. Facultad de Ciencias Políticas y Sociales, UNAM, México. 

Montenegro, M. (2010). La patrimonialización como protección contra la 

mercantilización: paradojas de las sanciones culturales de lo igual y lo 

diferente. Revista Colombiana de Antropología, 46(1), 113-

151.https://doi.org/10.22380/2539472X.981. 

Moreno, I. (2010). Patrimonialización, construcción de identidades y formación del 

estado en Puerto Santander y San Martín, Meta [Trabajo de grado]. Pontificia 

Universidad Javeriana. Bogotá, Colombia. 

Muntañola Thornberg, J. (2001). La arquitectura como lugar. Ediciones UPC. 

Ogata, N. & Suardíaz Solé, A. (2013). El hijo del Tentzon. Apple Books. 

Ojeda Sampson, A. (2015). Las ex haciendas de San Nicolás de Esquiros y Santa 

María del Refugio: De la solidez de la piedra a la fluidez del agua [Tesis 

doctoral]. UAA, UC, UG, UMSNH, México. 

Olmedo Muñoz, M. (2012). Espiritualidad, temporalidad e identidad en un proyecto 

Agustino: La pintura mural de los conventos de la orden de ermitaños en 

https://revistaseug.ugr.es/index.php/caug/article/view/300


247 
 

Nueva España [Tesis doctoral]. Facultad de Filosofía y Letras, UNAM, 

México. 

Osorio González, R. (2013). Patrimonialización del queso añejo y turismo rural en 

Zacazonapan [Tesis de maestría] Maestría en agroindustrial rural, desarrollo 

territorial y turismo agroalimentario. UAM, México. 

Osorio González, R., Serrano Barquín, R., & Palmas Castrejón, D. (2018). 

Patrimonialización y patrimonio inmaterial, como elemento dinamizador de la 

economía local en Zacazonapan, Estado de México. International Journal of 

Scientific Management and Tourism, 4(1), 409–434. ISSN 2444-0299 

Peñafiel, A. (1885). Nombres geográficos de México: Catálogo alfabético de los 

nombres de lugar pertenecientes al idioma náhuatl; estudio jeroglífico de la 

“Matrícula de los tributos” del Códice Mendocino. Secretaría de Fomento. 

Pérez, R., & Jover Báez, J. (2016). Los paisajes patrimoniales de la Sierra de Huelva: 

Ensayo metodológico. Estudios Geográficos, 77(281), 647–670. 

https://doi.org/10.3989/estgeogr.201622  

Pérez Winter, C. (2017). Los procesos de patrimonialización y turistificación en la 

legitimación de paisajes desiguales. Sociedades & Natureza, 29(2), 195-208. 

ISSN: 0103-1570 

Pérez Winter, C. (2018). Patrimonio y procesos de patrimonialización en dos pueblos 

de la provincia de Buenos Aires. [Tesis de doctorado] Doctorado en 

antropología. Universidad de Buenos Aires. 

Pike, K. L. (1967). Etic and emic standpoints for the description of behavior. En D. C. 

Hildum (Ed.), Language and thought: An enduring problem in psychology (pp. 

32–39). D. Van Nostrand Company. 

Plenderleith, H. J. (1998). A history of conservation. Studies in Conservation, 43, 129–

143. http://www.jstor.org/stable/1506740 

Porcal–Gonzalo, M. (2019). Búsqueda de especificidades en el carácter de los 

paisajes del viñedo e identificación de sus procesos de patrimonialización: La 

Rioja Alavesa como laboratorio. Cuadernos Geográficos, 58(2), 215–239. 

ISSN 0210-5462 

Prats, L. (1997). Antropología y patrimonio. Ariel. 

Prats, L. (2005). Concepto y gestión del patrimonio local. Cuadernos de Antropología 

Social, 21, 17–35. ISSN-e 1850-275X 

https://doi.org/10.3989/estgeogr.201622


248 
 

Ramírez Villalpando, R. (2020). La arquitectura como elemento de alto impacto en la 

economía de Zacatecas, México. Journal of Tourism and Heritage Research, 

3(3), 219-234. ISSN-e 2659-3580 

Ramírez Villalpando, R., & Herrera Alvarado, L. (2020). Arquitectura y música: Diálogo 

indispensable para el impacto turístico en la ciudad de Zacatecas, México. 

Journal of Tourism and Heritage Research, 3(4), 236-251. ISSN-e 2659-3580 

Ramírez Villalpando, R., & López García, J. (2017). Pueblo mágico real de Asientos: 

Tradición que fomenta turismo. International Journal of Scientific Management 

and Tourism, 3(1), 443-462. ISSN-e 2386-8570 

Ratier, H. (1988). Antropología rural argentina: Etnografías y ensayos (Tomo 1). 

Facultad de Filosofía y Letras, Argentina. 

Rebollo Cruz, M. P. (2017). Un acercamiento al patrimonio cultural inmaterial, su 

salvaguarda y patrimonialización. Campos en Ciencias Sociales. 5 (1 y 2), 

175-209.  https://doi.org/10.15332/25006681.3848. 

Ricard, R. (2014). La conquista espiritual de México. Fondo de Cultura Económica. 

Roger, A. (1997). Court traité du paysage. Éditions Gallimard. 

Rosquillas Quiles, H. C. (1984). Huatlatlauca prehispánica (en el contexto de la 

historia regional Chichimeca) [Tesina]. Licenciatura en Historia. UNAM, 

México. 

Rosquillas Quiles, H. C. (2007). La apropiación de la tierra en los señoríos de 

Huatlatlauca y Huehuetlán en el Estado de Puebla (1520–1650) [Tesis de 

maestría] Maestría en Historia . UNAM, México. 

Rubial García, A. (1989). El convento agustino y la sociedad novohispana (1533–

1630). UNAM. 

Rubial García, A. (2002). La evangelización de Mesoamérica. CONACULTA. 

Runciman, W. G. (1983). A treatise on social theory. Volume I: The methodology of 

social theory. Cambridge University Press. 

Sánchez-Carretero, C. (2012). Hacia una antropología del conflicto aplicada al 

patrimonio. En Beatriz Santamarina Campos (coord), Geopolíticas 

patrimoniales: de culturas, naturalezas e inmaterialidades: una mirada 

etnográfica (215-230). Neopàtria. ISBN 978-84-16833-69-6 

Saouma-Forero, G. (Ed.). (2001). Authenticity and integrity in an African context: 

Proceedings of the Expert Meeting, Great Zimbabwe, 26–29 May 2000. 

UNESCO World Heritage Centre. https://whc.unesco.org/document/116052 



249 
 

Schávelzon, D. (1990). La conservación del patrimonio cultural en América Latina: 

Restauración de edificios prehispánicos en Mesoamérica, 1750–1980. 

Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas “Mario J. Buschiazzo”. 

Schnapp, A. (1993). La conquête du passé: Aux origines de l’archéologie. Éditions 

Carré. 

Sewell, W. (1992). A theory of structure: Duality, agency, and transformation. 

American Journal of Sociology, 98(1), 1–29. 

https://www.jstor.org/stable/2781191  

Smith, L. (2006). Uses of heritage. Routledge. 

Spradley, J. P. (1979). The ethnographic interview. Holt, Rinehart and Winston. 

Thiollent, M. M. (1982). Crítica metodológica, investigación social e enquête operária. 

Editora Polis. 

Torres Carrasco, E. (2008). Arquitectura religiosa en Huatlatlauca, Puebla: Siglos XVI 

y XVII [Tesis de arquitectura] Licenciatura en Arquitectura. UNAM. 

Torres Carrasco, E. (2012). Huatlatlauca, Puebla: Puesta en valor de la arquitectura 

religiosa de una región [Tesis de maestría] Maestría en Arquitectura. UNAM. 

UNESCO (2018). Textos fundamentales de la Convención para la Salvaguardia del 

Patrimonio Cultural Inmaterial de 2003. UNESCO. 

https://ich.unesco.org/doc/src/2003_Convention_Basic_Texts-

_2018_version-SP.pdf  

Vargas, A. de, Miguélez, J. F., & Aranda, A. de. (1579). Relación de Quatlatlauca y 

Gueguetlan [Manuscrito]. Benson Latin American Studies and Collections, 

University of Texas at Austin. 

Vega Torres, J. A. (2011). El Convento agustino de Huatlatlauca, Puebla: Su 

arquitectura y posible significado simbólico. [Tesis de Maestría] Maestría en 

Historia del Arte. UNAM, México. 

Vera y Zuria, P. M. (1929). Cartas a mis seminaristas en la primera visita pastoral de 

la arquidiócesis (2 t.). Puebla: Escuela Linotipográfica Salesiana, S.A. 

Vergara Benítez, F. (2014). Reflexiones y recomendaciones para comprender la 

patrimonialización de Valparaíso. Facultad de Ciencias Sociales, Universidad 

Alberto Hurtado, Chile. 

Villagrán García, J. (1988). Teoría de la arquitectura. UNAM. 

Villaseñor Alonso, I., & Velasco Castelán, T. E. (2021). Principios, criterios y normativa 

para la conservación del patrimonio cultural, debates y reflexiones. INAH. 

https://www.jstor.org/stable/2781191
https://ich.unesco.org/doc/src/2003_Convention_Basic_Texts-_2018_version-SP.pdf
https://ich.unesco.org/doc/src/2003_Convention_Basic_Texts-_2018_version-SP.pdf


250 
 

Villaseñor Alonso, I., & Zolla Márquez, E. (2012). Del patrimonio cultural inmaterial o 

la patrimonialización de la cultura. Cultura y Representaciones Sociales, 

6(12), 75-101. ISSN 2007-8110. 

Vidal Moranta, T. (2005). La apropiación del espacio: Una propuesta teórica para 

comprender la vinculación entre las personas y los lugares. Anuario de 

Psicología, 36(3), 281–297. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=97017406003   

Zuñiga Bravo, F. G. (2016). Patrimonio cultural, etnicidad y turismo: Procesos de 

patrimonialización, turistificación y mercantilización en el Totonacapan 

veracruzano [Tesis doctoral] Doctorado en Antropología. UNAM. 

Zuñiga Bravo, F. G. (2020). Patrimonialización, políticas públicas y turismo: Las 

cocinas tradicionales en México, gestión y puesta en valor. Quaderns, 36(2), 

177-196. ISSN: 2385-4472 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=97017406003


251 
 

Anexos 

Tabla 3. Lista de entrevistados campaña 1. (Elaboración propia 2023) 
 

NOMBRE DEL 
ENTREVISTADO 

FECHA DE 
ENTREVISTA 

OCUPACIÓN EDAD LOCALIDAD O 
BARRIO 

1 Leonardo González 

Leos 

(C1 – Experto 1) 

05/05/2023 Especialista en 

Monumentos 

Históricos INAH 

46 N/A 

2 Armando Michaus 

Rubiales 

(C1 – Experto 2) 

07/07/2023 Especialista en 

Monumentos 

Históricos INAH 

61 N/A 

3 Jovany Cruz Monroy 

(C1 – Comunidad 1) 

11/07/2023 Sacerdote 32 Huatlatlauca 

4 Hermenegildo Medel 

(C1 – Comunidad 2) 

26/07/2023 Comerciante 58 Pemex 

5 María Cohetero 

Campos (C1 – 

Comunidad 3) 

04/08/2023 Comerciante 45 Tochmatzintla 

6 Rafael Rodríguez 

Osero (C1 – 

Comunidad 4) 

09/08/2023 Sacristán 52 Pemex 

7 Juan Pamila (C1 – 

Comunidad 5) 

09/08/2023 Profesor 43 Tepetzinzintla 

8 Carlos Gabriel 

Morales Quiroz (C1 – 

Comunidad EXT 1) 

09/08/2023 Sacerdote 45 Tlatlauquitepec 

9 Gerardo Suan 

Kushmai  (C1 – 

Comunidad 6) 

27/09/2023 Comerciante 42 San Lucas Ahuatempan 

10 Estela Sánchez 

Osorio  (C1 – 

Comunidad 6) 

27/09/2023 Comerciante 42 San Lucas Ahuatempan 

11 Josefina Torres 

Collar (C1 – 

Comunidad 6) 

27/09/2023 Comerciante 46 San Lucas Ahuatempan 

12 Jorge Aguilar 

(C1 – Comunidad 6) 

27/09/2023 Comerciante 44 San Lucas Ahuatempan 

13 Carolina Rodríguez 

Suárez 

(C1 – Comunidad 6) 

27/09/2023 Comerciante 43 San Lucas Ahuatempan 

14 Alvino Ángel Alonso 

(C1 – Comunidad 6) 

27/09/2023 Comerciante 68 San Lucas Ahuatempan 

 

 

 



252 
 

Tabla 4. Lista de entrevistados, grupo focal niños Huatlatlauca. (Elaboración propia 

2023) 
 

GRUPO FOCAL 1 NIÑOS: 12/07/2023 (C1 – Grupo focal 1) 
 

 
NOMBRE DEL ENTREVISTADO EDAD LOCALIDAD O BARRIO GENERO 

1 Kevin Rodrigo Torres 7 N/A M 

2 Aylin Semileth Paredes 7 Tepanacitla F 

3 Gael Arturo Jiménez Nonoal 7 Pemex M 

4 Juan Carlos 8 Pemex M 

5 Arlenne De Jesús de Jesús 8 San Miguel Cosahuatla F 

6 Ángel Tadeo Quiceuatl Vargas 8 Huatlatlauca M 

7 Adrián Torres Paredes 9 Tepanacitla M 

8 Juan Antonio Jiménez Paredes 9 Huatlatlauca M 

9 Aldo Said Valencia Paredes 10 Huatlatlauca M 

10 Alondra Torres Paredes 10 Tepanacitla F 

11 Andrea Yoselin Paredes Mendoza 10 San Isidro Tepetzinzintla F 

12 José Daniel Rodríguez Paredes 10 San Isidro Tepetzinzintla M 

13 Jorge Adrián Méndez Gerónimo 10  San Miguel Cosahuatla M 

14 Jazin Torres Paredes 11 Tepanacitla F 

15 Marco Gabriel Jiménez Paredes 11 Huatlatlauca M 

16 Zahory Guadalupe Contreras Vázquez 11 San Isidro F 

17 Kevin Rodríguez de Jesús 11 San Miguel Cosahuatla M 

18 Osvaldo Caballero Ventura  11 Huatlatlauca M 

19 Guadalupe Zacamtzin Gil 11 San Isidro Tepetzinzintla F 

20 Yaretzi Lizbeth Velázquez Rodríguez 11 Huatlatlauca F 

21 Uziel David Gerónimo Jacinto 12 Atlalpan M 

22 Xóchitl Atlamaic Paredes 12 Tepanazitla F 

23 Elizabeth Torres Paredes 12 Tepanacitla F 

24 Jesica Mendoza Coatzin  12 Tepanacitla F 

25 Brissa Yamileth Paredes de la Cruz 12 Tepanacitla F 

26 Alan Yair Camacho Sánchez 12 San Isidro Tepetzinzintla M 

27 Luis Ángel Mirando Tecuautzin 12 San Isidro Tepetzinzintla M 

28 Guadalupe Uriel Vargas Tetecotl 12 Huatlatlauca M 

29 Zaid Toxtle López 12 Huatlatlauca M 

30 Daysi Maribel Flores Sánchez 12  San Isidro Tepetzinzintla F 

31 José Antonio Vázquez Benito 12 San Isidro Tepetzinzintla M 

32 Miguel Alejandro Herrera Luna 13 San Nicolas Tolentino M 

33 Carlos David Abraham Huerta Méndez 13 San Miguel Cosahuatla M 

34 Ángel Alexander Jiménez Paredes 13 Huatlatlauca M 

35 Jorge Enrique Ximello Rodas 14 San Isidro Tepetzinzintla M 

36 Ángel Alonso Paredes 14 Huatlatlauca M 

37 Jesús Ernesto Vázquez Benito 14 San Isidro Tepetzinzintla M 

38 Jesús Ángel Camacho Sánchez 15 San Isidro Tepetzinzintla M 

39 Cesar Ximexo Rodas N/A Tepetzinzintla M 



253 
 

40 Brayan Tecuatzin Sanquino N/A N/A M 

41 Gabriel Soto A.  N/A N/A M 

 
 

Tabla 5. Lista de entrevistados campaña 2. (Elaboración propia 2023) 

 
NOMBRE DEL 

ENTREVISTADO 
FECHA DE 

ENTREVISTA 
CARGO EDAD LOCALIDAD O BARRIO 

1 
Felicitas Ramírez Jiménez (C2 – 

Comunidad 1) 
09/04/2024 N/A 48 Santa Cruz Tepetzinzintla 

2 
Osvaldo Ángel Tadeo Benito  

(C2 – Comunidad 2) 
09/04/2024 N/A 18 Santa Cruz Tepetzinzintla 

3 
Juan José Benito Díaz 

(C2 – Comunidad 3) 
15/04/2024 N/A 18 Tochmatzintla 

4 
Jesús Nicolas Méndez Gerónimo 

(C2 – Comunidad 4) 
15/04/2024 N/A 19 San Miguel Cosahuatla 

5 
Justino Cuautle Osorio 

(C2 – Comunidad 5) 
15/04/2024 N/A N/A Tochmatzintla 

6 
Plácido Koyak Amatitla 

(C2 – Comunidad 6) 
21/04/2024 N/A N/A Tochmatzintla 

7 
Sebastián Novelo Cohetero 

(C2 – Comunidad 7) 
21/04/2024 N/A 20 Tochmatzintla 

8 
Miguel Flores Ramírez 

(C2 – Comunidad 8) 
24/04/2024 N/A 19 Huatlatlauca 

9 
Matilde Báez Rodríguez 

(C2 – Comunidad 9) 
24/04/2024 N/A 50 Copalcotitla 

10 
Cleotilde Equicehuatl Leonoatl 

(C2 – Comunidad 10) 
24/04/2024 N/A 41 Colpalcotitla 

11 
Daisy Rubí Castro Nolasco 

(C2 – Comunidad 11) 
29/04/2024 N/A 33 

Huatlatlauca - La 

Candelaria 

12 
Néstor Velázquez Román 

(C2 – Comunidad 12) 
05/05/2024 N/A 35 

Huatlatlauca - San 

Francisco 

13 
Jafet Aztlamai Paredes 
(C2 – Comunidad 13) 

05/05/2024 N/A 19 Tepanazitla 

14 
Angélica Xime Cuautle 

(C2 – Comunidad 14) 
05/05/2024 N/A 29 San Baltazar Quetzalapa 

 

 

 

 

 

 

 

 


	PORTADA
	Art+6+-+Vol+15+No+1+-+Maqueta (1).pdf
	2.1.1. TRABAJO DE GRADO INTEGRADO.pdf
	2.1.2. VOTOS APROBATORIOS.pdf
	Carta de voto aprobatorio Directora.pdf
	ASESOR EXTERNO_Voto Aprobatorio Reglamento del Posgrado (1).pdf
	Carta de voto aprobatorio Asesor.pdf

	2.1.4. DICTAMEN DE LIBERACION ACADEMICA.pdf
	2.1.1. TRABAJO DE GRADO INTEGRADO.pdf
	Resumen
	Abstract
	Introducción
	Figura 1. Mapa topográfico municipal, escala 1:40,000, Huatlatlauca, México Fuente: Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI).
	Figura 2. Fiesta patronal en el Templo de Santa María de los Reyes Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	Capítulo I. Estado del arte
	Figura 3. Claustro del Convento de Santa María Huatlatlauca, Puebla.   Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	1.1 Antecedentes del concepto de patrimonialización
	1.2  Patrimonialización en Centroamérica y Sudamérica
	1.3 Europa y África
	1.4 La patrimonialización en México
	1.4.1 Artículos científicos
	1.4.2 Tesis de posgrado
	1.4.3 Estudios previos sobre Santa María de los Reyes Huatlatlauca

	1.5 Cronología conceptual de Patrimonio
	Tabla 1.- Cronología conceptual del patrimonio. Elaboración propia 2023

	Capítulo 2- Marco teórico
	Figura 4. Paisaje natural a las afueras de Huatlatlauca, Puebla.   Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	2.1 Principales discusiones en torno al patrimonio cultural
	2.2 Configuraciones del recurso patrimonial en la cosmogonía territorial
	2.3 La valoración del espacio arquitectónico y la transformación de la materialidad en materia
	2.4 Conclusiones del marco teórico

	Capítulo 3- Metodología
	Figura 5. Vista hacia el río Atoyac, desde las afueras de Huatlatlauca, Puebla.   Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	Figura 6. Obra de teatro respectiva a la celebración de los Santos Reyes en Huatlatlauca, Puebla. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023).
	3.1 Fase de construcción de datos

	Figura 7. Participación en grupo focal con niños de Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023).
	3.2 Fase de análisis o procedimiento
	Tabla 2. Unidades de análisis (elaboración propia 2023)
	3.3 Fase de interpretación
	3.4 Codificación con ATLAS.ti

	Figura 8. Comida hecha por mayordomias, fiesta patronal enero 2024, Santa María de los Reyes Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	Figura 9. Expo Feria Artesanal Huatlatlauca 2024, al centro los dos hombres de blanco: el presidente municipal y el párroco de Huatlatlauca, junto con autoridades estatales de la Secretaría de Cultura. Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	Figura 10. Paisaje natural de Huatlatlauca, Puebla. Camino que funge como acceso al pueblo. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023).
	3.5 Técnicas etnográficas de investigación

	Figura 11. Presentación de Principales en Templo de Santo Tomás Atlixilihuian. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023).
	Figura 12. Patrio del Claustro del Ex Convento de Huatlatlauca, Puebla. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023).
	3.6 Entrevista abierta y semiestructurada

	Figura 13. Vista hacia desde la cubierta del Templo de Santa María Huatlatlauca hacia San Nicolas Tolentino.  Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023).
	3.7 La observación participante

	Figura 14. Escultura de San Lucas, Huatlatlauca, Puebla. Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023).
	Figura 15. Platillo tradicional de Huatlatlauca, consiste en pollo y mole. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023).
	3.8 La observación directa

	Figura 16. Misa en San Pablo Zoyatitlanapan. Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023).
	Figura 17. Pintura mural en el claustro del Ex Convento de Santa María de los Reyes, Huatlatlauca, Puebla. Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023).
	Capítulo 4- Contexto histórico y social
	Figura 18. Xochiplaza en Huatlatlauca, Puebla.   Fuente: Archivo personal del autor (noviembre 2023).
	Figura 19. Convivio con niños y padres de familia que participaron en partido de futbol. Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023).
	4.1 Demografía de Huatlatlauca

	Figura 20. Comida de familiar para invitación de compadrazgo.  Fuente: Archivo personal del autor (julio 2023).
	Figura 21. Pirámide poblacional total de Huatlatlauca 2020. Fuente: INEGI 2020. https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-and-housing
	4.2 Idioma Náhuatl

	Figura 22. Principales lenguas indígenas habladas por la población de 3 años y más en Huatlatlauca. Fuente: INEGI 2020. https://www.economia.gob.mx/datamexico/es/profile/geo/huatlatlauca#population-and-housing
	4.3 Las redes sociales de colaboración

	Figura 23. Capilla de San Nicolás Atlalpán. Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
	Figura 24. Vista del Tentzo desde las afueras de Huatlatlauca Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
	Figura 25. Comida en “Barrio” de Tochmatzintla, derivado de mayordomia del Santo Patrón.  Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023).
	Capítulo 5- Los actores de la patrimonialización
	Figura 26. Xochiplaza en Huatlatlauca, Puebla.   Fuente: Archivo personal del autor (noviembre 2023).
	Figura 27. Festividad del Santísimo en Tochmatzintla. Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023).
	Figura 28. Paisaje natural de Huatlatlauca, visto desde los límites del pueblo. Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
	Figura 29. Expo Feria Artesanal Huatlatlauca 2024.  Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	Figura 30. Toma de vialidades por el paso del Santísimo, Tochmatzintla.  Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023).
	Figura 31. Xochiplaza 2023. Fuente: Archivo personal del autor (noviembre 2023).
	Figura 32. Xochiplaza 2023, puesto de quesadillas hechas a mano. Fuente: Archivo personal del autor (noviembre 2023).
	Figura 33. Reunión con Comité de Construcción (Fiscales), en Tochmatzintla. Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023).
	Capítulo 6- La organización físico-política del territorio
	Figura 34. Entrada a Huatlatlauca, Puebla.   Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	Figura 35. Grupo focal con niños de Huatlatlauca. Fuente: Dibujo de Yaretzi Lizbeth Velazquez Rodríguez (abril 2023).
	Capítulo 7- Paisaje patrimonial
	Figura 36. Entrada a Huatlatlauca, Puebla.   Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	Figura 37. Vista hacia Barranca Coscatlan y Timazola. Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024).
	Figura 38. Vista del Templo de Santa María desde la localidad de San Nicolás Tolentino. Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
	Capítulo 8- Patrimonialización y apropiación arquitectónica
	Figura 39. Vista de las afueras de Huatlatlauca, Puebla. Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	Figura 40. Vista del Templo y Claustro del Ex Convento de Santa María (desde el panteón). Fuente: Archivo personal del autor (agosto 2023).
	Figura 41. Presidencia Municipal de Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
	Figura 42. Casa tradicional a dos aguas a las afueras de Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
	Figura 43. Casa de Huatlatlauca, construida con adobe, piedra y viguería de madera. Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
	Figura 44. Casa tradicional a dos aguas a las afueras de Santa María Coacuacán. Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
	Figura 45. Cuescomate en jardín de casa en Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (abril 2024).
	Figura 46. Atrio del Ex Convento de Huatlatlauca, ocupado por la fiesta de Santa María y Los Santos Reyes. Fuente: Archivo personal del autor (enero 2024).
	Figura 47. Interior del Templo de Santa María y los Santos Reyes Magos, vista desde el coro. Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024).
	Figura 48. Fachada del Templo y Ex Convento de Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024).
	Figura 49. Decoración en viguería de sotocoro, en el Templo de Santa María y los Santos Reyes Magos, Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024).
	Figura 50. Vista interior hacia el coro y sotocoro del Templo de Santa María y los Santos Reyes Magos, Huatlatlauca. Fuente: Archivo personal del autor (mayo 2024).
	Conclusiones
	Referencias bibliográficas
	Anexos
	Tabla 3. Lista de entrevistados campaña 1. (Elaboración propia 2023)
	Tabla 4. Lista de entrevistados, grupo focal niños Huatlatlauca. (Elaboración propia 2023)
	Tabla 5. Lista de entrevistados campaña 2. (Elaboración propia 2023)




