









AVE MARIA.

# ORACIONES VARIAS

CONSAGRADAS

## AMARIA

SEÑORA NVESTRA,

MADRE DE DIOS,

Y DE PECADORES.

El Rmo. P. M. Fr. Manuel de Guerra y Rivera, Dostor Theologo, y Cathedratico de Philosofia en la Vinversidad de Salamanca, Predicador de la Catolica Magestad de Carlos Segundo, y su Deputado Theologo, Examinador, y Theologo de la Nunciatura de su Santidad, Examinador Synodal del Arzobispado de Toledo, y Ministro Provincial que sue su la Provincia de Castilla, Leon, y Navarra, del Orden de la Santissima Trinidad, Reaempcion de Cautivos.

TOMO SEPTIMO.

CON PRIVILEGIO.

En Madrid: Por Francisco Martinez Abad, vive en la Calle de Arocha. Año de 1718.

Veniese en la Porteria de su Convento de esta Corte.

Estel Comband de M. .. la limpin Conspien de Resuas Cution Res, topus enju hampoel de Guardian for Lier Kerne MARKE PUL PLOS

Pag. 10 num. 68, iguales lo passos, lee, los passos Pag. 32. n. 38. olvigado, lee olvidado. Pag. 46. n. 43. como que l. cass que Pag. 40. n. 29. riofas Pag. 83. n. 4. dlligeban, l. diligebat. Pag. 84. n. 17. a Amer, l. al Amor. Pag. 86 n. 11. conguir l.conieguir Pag. 92. n. 68. dignifia a , l dign ficaba. Pag 97. 11.29. in margne, exijt Patre, l. exi t à Patre. Ibi. 1.35. Vt viait ea, l. Vt vidit eam. Pag. 131. n.6 gra. l. gracia. Pag. 135. n. 32 privilegio Francisco. La Francisco. Ibio n. 36.el fue, l.el fuego. 1 ag. 176. n. 19. Ali l. Alij. ag. 18 a.n. 76 coom, l. como. Pag. . 85.n. 10. discerto, l discreto. Pag 200. n 28. con o que, l con lo que. Pag. 201 tieten I tienen. Pag. 209 n. I 9 mas dificil, I mas faci . Pag. 212 .n. 44. Elpofo.Maria, 1. Elpolo de. Pag. 215.n. 65. Angelum fum. l. Angelum fuum. Pag. 230. n.30 Mortus, l. Mortui, l'ag. 243 n. 59 in wargine quodam, l quodammodo Pag 244.n.68. Acababa Christo. l. Acababa Joseph. ag. 260 n. 26 promente, 1 promete. Pag. 270.n. 50. Non est mentitus 1. Non est ag. 272, n. 65 de da los, lete da à los. Pag. 298, n. 32. contadicion l contradicion. Pag. 329 n. 70. las tenia, l. las tenian. Pag. 3 5 4 n. 25 . Immdarentur, l. Immolarentur. 1 ag. 3 82. n. 2 1. preten da, le pretende. Pag. 412.n. 85. volumead, le voluntad. l'ag. 435 n. 55. de la Lia, lide Lia, Pag. 445 .n. 49. ahogos, lalhagos.

Adviertese que están erradas las la guientes, la que ha de ser 51.es 41. la que ha de ser 60.es 80.la 61.es 81.la 184 es 481 la 252.es 452.la 274. es

272, la 208.es 296, la 237.es. 29.

He visto este libro intitulado Oraciones varias del Rmo. P. M. Fray Manuel de Guerra y Rivera, Tomo Septimo, y con estas ceratas corresponde à su original. Madrid, y Agosto quatro de mil setecientos y diez y ocho.

Lic.D. Benito de kto y Cordido. Corrector general por su Magestad.

#### T A S S A.

ON Baltasar de San Pedro Acevedo, Escrivano de Camara del Rey nuestro Señor, y de Govierno del Consejo, certifico, que aviendose visto por los señores de èl vn libro intitulado Tomo Septimo de los Sermones que dexò escritos el Rmo. P. Fray Manuel de Guerra y Rivera, que con licencia de dichos Señores ha sido impresso, tallaron à seis mrs. cada pliego: y el dicho libro parece tiene ciento y veinte y ocho pliegos con principios, y tablas, que al dicho respecto montan setecientos y sesenta y ocho mrs. y à este precio, y no mas mandan se venda el dicho Libro; y que esta Certificacion se ponga al principio de cada vno. Y para que conste lo sirmè. En Madrid à nueve de Agosto de mil setecientos y diez y ocho años.

D.Baltafar de San Pedro Acevedo.

FN.

La Suma del Privilegio, Aprobaciones, y demás Licencias están en el Tomo Sexto.

# INDICE DE LAS OR ACIONES QUE SE contienen en este Libro.

| Oracion de Dedicacion de Iglesia, y Accion de Gracias.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Pag. T.     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Oracion de la Circuncifsion, y Nombre de Jesvs.  Oracion de la Natividad de Maria Santifsima.  Oracion de los Reyes.  Oracion del Tercer dia de Paíqua de Espiritu Santo.  Oracion de San Fermin.  Oracion de San Fermin.  Oracion de San Eloy.  Oracion de Santa Teresa de Jesvs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - Pag. 11.  |
| Oracion de la Natividad de Maria Santissima.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -Pag. 19.   |
| Oracion de los Reyes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Pag. 27.    |
| Oracion del Tercer dia de Paiqua de Espiritu Santo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -Pag. 24.   |
| Oracion de San Fermin.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Pag.        |
| Oracion en la Canonizacion de San Francisco de Borja.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -Pag. ct.   |
| Oracion de San Eloy.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -Pag. 67-   |
| Oracion de Santa Teresa de Jesus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Pag. 82     |
| Oracion de Santa Teresa de Jesus.  Oracion de Santa Monica.  Oracion del Santissimo Sacramento.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -Pag. 92.   |
| Oracion del Santissimo Sacramento.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -Pag, 101;  |
| Oracion de los Desagravios de Christo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -Pag. 111.  |
| Oracion de San Geronimo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -Pag. 122.  |
| Oracion de San Francisco de Sales.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -Pag. 131.  |
| Oracion de San Agultin,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Pag. 141;   |
| Oracion de San Antonio Abad.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -Pag. 153.  |
| Oracion de San Phelipe Neri.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -Pag. 1630  |
| Oracion de Santa Clara.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -Pag. 174.  |
| Oracion de San Jorge.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -Pag, 184.  |
| Oracion de San Nicolas de Bari.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -Pag. 1966  |
| Oracion de N.r. San Juan de Mata.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -Pag.206.   |
| Oracion del Apoltol Santiago.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | D 217.      |
| Oracion del Santissimo Sacramento. Oracion de los Desagravios de Christo. Oracion de San Geronimo. Oracion de San Francisco de Sales. Oracion de San Agustin. Oracion de San Antonio Abad. Oracion de San Phelipe Neri. Oracion de San Phelipe Neri. Oracion de San Jorge. Oracion de San Nicolàs de Bari. Oracion de San Nicolàs de Bari. Oracion del Apostol Santiago. Oracion del Patriarca San Joseph. Oracion de Santa Catalina. Oracion del Santa Catalina. Oracion del Santissimo Sacramento. Oracion de la Santissimo Sacramento. Oracion de la Santissimo Sacramento. Oracion de la Santissima Trinidad. | -1'ag. 226. |
| Oracion del l'atriarca San Joseph.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -Pag.236.   |
| Oracion de Santa Agueda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Pag. 247.   |
| Oracion del Santa Catalina.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Pag. 256    |
| Oracion de la Santissima Trinidad.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Pag. 2644   |
| Luceum an lac Honers del l'ycmo San I le l'al- Honers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| Oracion de la Exaltacion de la Cruz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Para .      |
| Oracion de la Exaltacion de la Cruz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -P20 2046   |
| Oracion del Santissimo Sacramento.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Dag. 294    |
| Oracion del Santistino Sacramento.  Oracion de San Crispin, y San Crispiniano.  Oracion sobre el Verso primero del Miserere.  Oracion sobre el Verso guinto del Miserere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -Pag.301.   |
| Oracion fobre el Verso primero del Miserere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Pag-311.    |
| Oracion sobre el Verso tercero del Miserere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Pag. 320.   |
| Tracion toote of the dumino del Minerele                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - 120 210   |
| Oracion sobre el Verso diez y seis del Miserere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pag.zet.    |
| Oracion Viernes de Enemigos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -Pag. 362   |
| Oracion Jueves de Lazaro, y Rico avariento.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -Pag. 372   |
| Oracion Domingo tercero de Quarefma.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -Pages 80   |
| Oracion Viernes de Lazaro.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Pag. 291    |
| Oracion del Mandato.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Pag. 402    |
| Oracion del Mandato.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Pag. 412    |
| Oracion Viernes de Enemigos. Oracion Jueves de Lazaro, y Rico avariento. Oracion Domingo tercero de Quarefma. Oracion Viernes de Lazaro. Oracion del Mandato. Oracion del Mandato. Oracion en el dia fegundo de Pasqua de Resureccion. Oracion en el dia tercero de Pasqua de Resureccion.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Pag. 423    |
| Oracion en el dia tercero de Pasqua de Resureccion.  Oracion de las Lagrimas gozosas de la Madalena.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -Pag.428    |
| Oracion de las Lagrimas gozolas de la Madalena.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Pag. 438.   |



# ORACION DE DEDCACION DE IGESIA,

Y ACCION DIGRACIAS

PIR LA VICTORIA DE MECINA,

EN EL HOSPITAL DE ARAGON: Año de 178.

Et ex illa boa acepit eam Discipuluin sia. Sequent. Sanct. Ev. secund Ioan. cap. 19.

Hodie huic donnisalus à Deo facts est. Sequent Sanct. Evang. sec. Luc. cp. 19.

Ciro mea ver est cibus. Sequen. Sanct. Evang. sec. Ican. cap.6.



La eminencia de "Affumpto muy encumbrado no por el llegar la eloquencia, fino es con las uffas del respeto, por que flaquea la va a vista de su grande dignidad; y si es preciso, que tropieze en corte des, o que se ponga de la vanda de sa admiraciones.

Veneraban los Egipcios vna Nave, Ara de fus mas lucidos votos, perfuadidos à que la Luna, Madre de las influencias del Orbe, avia navegado en ella por effos cristales del Cielo. Passo vn Pere-

grino, entrò el el l'empio, mirò el Bagel, y admirado ofrecio vn Velo, que tenia esta serracia gravada: Maius miraculum non dum vidi, aquale dubito: Plutare.

A Ma-

Mayor milagro de hermofura no le han visto les admiraciones ; igual, le dudan les verdades.

3 Tributaria oy mi veneracion ofrece el milmo culto, y corre va velo à el belleza mi respeto. Haze mi ignorancia o que en aquel celebrado pincel la defreza. Para retratar las triftezas de Ifigenia, se viò coparde el pincel, y medrois el color: Corriò a su rostro vn velo, ysupliò lo diss' to à donde no llegaba lo colorido; pues quanto nego à los ojos el semblant le pinto para los juizios mis trifte.

4 Discrecion fue correr vn velo à las tritezas; pero "m imprudencia correr velosa las hermofuras. O ferà castigar, lot ojos, o haz deleos. Pero si dela Ciudad de Florencia dixo el senor Carlos de to, que avia de estàr cubierta de cortinas, y descubrirse el da del Corpu reliquia de los ejos: yà que no puede mi ignorancia delinear subermosura o vn velo à su belle. za, pues la beldad es reliquia de la vifa.

Yà que he cendido las coreinas precendo divisar rasgo de su luz en fombras. Nada tiene esta fabrica de asso, quando ha side dichosa admiracion del estudio. Hasta estos tres dias de decubrirse, y dedicart, han sido prevenido

cuydado de la Estera.

Aver empezò esta fiesta, y terrina manana. Escuhen à Adricomio, que en mas arrebatado estilo pinte las untualidades de lis tres dias. Disimulen lo prolijo del latin, que à no escuche la noticia, parecrà fingida por ajustada. Die primo Maij Caftra figunt ad Matem Sinai: Moyse autem ascendit Montem. Adrisom in Tum Deus Israelem in populum pecularem sibi deligit, y adoptat: cui populus obe-Theat. Ter- dientiam pollicetur: quem Deus iube sanctificari, O paratum fe in diem tertium; ve Sanct. se enim descensurum in montem Sina; : itaque popule lavat vistimenta sua.

fol mi 2 L. Lo 7 El primer dia de Mayo, despes de vna large peregrinicion, fijaron los Maelitas los Reales en el Monte Sini Sube Moyles à la cumre. Dios elige af Pueblo por suyo, y le configra po su amado. El Pueblo le rinde afectuosos agradecimientos. Ordena Dios que dure su gratitud hasta el lia tercero, víque in diem terrium ; y le infime que se parisique de 10.0, y assista tanto culto tens

dido. Elta es la noticia, y eta es nueltra fielta.

,8 Despues de una larga jorna a de deseos, se descubre Dios en el Monte Sinai a primero de Mayo: porque disde aver se descubrio in este Monte, pues se venera en ella I nagen de Monferrece. Elige à la Nacion, y al lugar por fuyo con especialidad : Peculiarem sibi deligit : Porque siendo todo el mindo su Palacio. es con especialidad Palacio el que e dedica por Templo. Ordena que atsista su merida Nacion afectuola, y agradecida: porque no solo asiste esta ilustrissima Crona, alegre por mirar su hermosura perfecta, sino agradecida a vua victoria. Intina que no passe la siesta de tres dias, vsque in diem tertiun : porque no se mide la pratitud por la duracion del tiempo, fino por la verdad del culto; y mas mon n tres dias de tan discretos agradecimientos, que vna le ava de publi-

cos regoci)

Mal cor ada quedara esta hermosuta, sino tuviera ambien colores para las circunstancias que restan. Concurria en este Monte Sinai vua columna, y vna nube. Nube, dumna, y Monte son tres claras imagenes de Maria, en dictamen de los Padre, y se multiplican las imagenes, poque tambien aqui se multiplican. La imagent el Monte, es Monferrate. La Columna, es con propiedad el Pilar. La Nube, de defiende de los incendios, es ela Virgen de los Desamparados. El Capitan de la fiesta era Moyses; y estegrande Principe, es hermano de Aaron, Principe Eci Gastico. Este sue el que lorò el Tabernaculo, y Arca, imagen de Maria : y fiendo 10s hermanos Principes, voo Secular, y Pfal. 76.v. otro Eclefialtico, fon tan vnos para escielo, que no los de mas de vna mano: In manu Moys, & Aaron: Porque ha find diversa mano la que empezo esta Real fabrica, de la que aora la abre, y coro a. Pero muns de dos Principes hermanos, vno Eclefiastico, y otro Secular, que empleanfu poder en labrar el Tabernaculo de Maria, fiendo dos manos ento humao, es una para la estimacion del Cielo. La milma mano, que la empezo da bree porque no son dos manos, fino vna : In manu Moyfi, O Aaron, Al gozorincipal de confa-

314

grat Dios per sujo este Monte, se arrimaba, dize Celestino à Monte Mar- Celestin, in Sano, vn juste reralecimiento: porque bac die pugnatum est contra Amalecitas, clav. David orante in Mone Aofe. Oy fue la victoria del Pueblo de Dios contra el rebelde c. 9. fol. 191 Amalecita infieijella es la que me ordenan celebrar de Mecina: porque aviendo Exed, 17. sido oy vna inagi de su triunfo, de justicia le toca el agradecimiento.

10 Hastato p sano quiere hazer tambien consonancia à lo Divino. A primero de Mayo, esque el erudico Dempstero, que consagraron los Sabinos en Roma el Templo la Diosa Buena : Aram à Guribus Sabinis consecratam fuisse, & Bona Des Sacrsteri. Eran los Sabinos Reyno distinto de los Romanos; pero desde su Rey Tão formaron en igual concordia de honores, vn Imperio igual de dominios. Este vno, vno en la igualdad, y diverso en la Nacion, consagra à primero de Monarda de la Diosa Buena; y punto menos de Deydad es el agrado de Mari inio como las mentiras son vnos borradores de las verdades, en aquel Tibis, que consagraba à la Diosa Buena vn Reyno supersticiolo, se ensayab. a consagracion de este Reyno discretissimo.

Nunca hadel do congojarme mas medrosa mi desconfiança, pero nunca nas animofa. Paraerrar oy, me fobra mucha disculpa:Porque anegarse en vn arroyo, es desdicaa; nufragar en todo vn Mar, es casi deuda. Lo grande del argamento haze apalda à lo errado. Pero fiendo Maria luz de los errantes, dia, in que rompe su claridad benigna, dia serà de derramar su gracia

AVE MARIA.



Maria Magdalene. Sequent. Sanct. Evang fecund. Ioan. cap. 19.

Halie buie domui falus à Deo facta eff. Sequent, Sanct, Evang, sec. Luc. cap. 19.

Cro mea vere eft cibus. Sequent, Sanct. Evang, fec. Ioan, cap. 6.

L Norte del Evangelio es la trifeza de la soledad de Maria en la Craz. El argumento de mi obligacion es rendir gracias por vna victoria, y venerar descender el Cielo à confagrar elle hermoso sitio. Disrantes parecen gracias, de triftezas; victorias, de soledades; y Dedicaciones alegres, de tragicas Cruzes, Conozco la dificultad; pero no acierta à huir mi obligacion. Mi defacierto alegara por disculpa no errar huyendo, sino patallando. Mi Oracion fe partiri en dos Puntos. El Primero ferà fundar enel Evangelio el estilo de la victoria, y convencer que se debe à Maria. El Segundo terafundar en esta Dedcaconsy Real accion de gracias, nuvos empenos para mas victorias

#### PVNTO PRIMERO

oda la victoria devlecina, y las circunflanciaste nueftra fielta le ocultan en el Evangtio. En el Monte Calvario alsilten oy res Marias con Maria, original de todas. Assiste Matth. 270 Maria , Madre de Christo ; Maria, Ma- verf. 56. dre deSanciago, segun San Matheo, Maria de Cleofas; y Maria Madalena, Este es el Evangelio, porque este es nues-

tro grande caso.

14 Assiste en este Monte, tanto de gloria, como de hermofura, Maria Madre de Christo: pero como este casi divino original se adora en tres Imagenes de Monserrate, del Pilar, y Desamparados, afsisten oy estas tres Marias, que fon sus tres Imagenes. Maria Madalena, mas alta por sus virtudes. que por las Pomas de Marfella, donde Angeles la faludan, es imagen de Maria de Monferrate. Maria de Santiago es imagen de Maria del Pilar, pues Santiago nuestro Patrono le confagro.Maria con el nombre de Cleofas, es Maria de los Delamparados; pues fleudo Cleofas vno de los tibios en creerle telucia tado, tanto deberia à la Madre, como al Hijo para adorarle gloriofo,

15 Ellas tres Marias llenaron el teatro del Calvario ; porque elle fue el primer

Dempfter: lib.4. Antiq Rom.cap.9. folimi 2910

primet sicio, que consagrò Christo con in langre, y donde se fundo la novedad de la Iglefia, espirando la antigua:porque en este Monte de Maria, donde con la Sangre de su Hijo se consagra su nueva Iglefia, concurren estas tres Imagenes de Maria, Maria verdadera, y representada en tres copias; en Maria Madalena, venerada de Angeles en fu montaña, Maria de Monserrate; en Maria de Santiago, Maria del Pilar milagroso; en Maria de Cleofas, triste, y dudolo, Maria de los Defamparados.

16 Y pera que concurren estas tres Imagenes de Maria? Para la victoria de Mecina, debeprobar mi discurso; pero antes de probarlo, lo convencerà el Evangelio. En este Monte señala Christo à Juan por hijo de Maria: Ecce filius tuus. Ambicofo el amado de tanto Patrocinio, la admitiò al instante por Madre, y Patrona : Accepit eam in Gun Intentò la Tyrania quitar la vida à Juan en aquel ardiente incendio; pero falio mas puro, y hermofo, escrive mi Geronimo: Punior, or vegution evinenite Porque bien podia padecer algun tiempo Juan à violencias de vn Tyranospero era precisso que saliesse victorioso con tan alto Patrocinio.

Hier lib. 1 .

contra fo-

vinian.

Ninguno ignora la altissima dicha de la Ciudad de Mecina, Intitulase Ciudad de la Virgen, porque en fus Archivos gloriofos conterva vna carra de Maria, en que agradece la Fè. que oftentan à su Hijo crucificado, y la promete tenerla fiempre en lu amparo, y patrocinio. Bien se que ay algunas plumas emulas de esta gloria pero mas estima la finceridad de mi fe venerar este favor rendido, que litigarle melindrofo. Juan admite à Maria por fuya, in sua: y Maria recibe por suya à Mecina. No le escuso à Juan este Patrocinio de padecer con el Tyrano; pera le fitviò de facarle victoriofo : porque si el l'arrocinio de Maria permite algun cipacio tyranias, es para hazer mas fluttres las victorias.

18 Congoxada respiraba Mecina con las Tyranas armas; pero no podian llegar à defeonfianças las congoxas: porque fi el Patrocinio de Maria permite allogos, es para hazer mayores los trofcos.

Entre las incontrantes olas del turbado Nilo, no nautrago Moyfes. No fue fu defenta el bagel, en que le arrojo

medrofa laturbacios. Vips mal vinidos mimbres leservian de vlas, y remos al hermoso Niño. Fur supeligro susto, y no riesgo; porque le estaba mirando, aunque distante, u homana Maria: Stante procul foror eins. 'Era Moy- Exo. 2. V.4. ses quien avia de ricatar à su oprimido Pueblo, y anegi al Tyrano: Padecia rielgo entre las oli porque estaba Maria distante, y com no se acercaban sus piedades, duraba las contingencias; pero no le perdia vista, y era deuda de su piedad m = 2 como à prenda propia: y à - rimira Maria como à cosa faya, bien locrà padecer sustos entre Tyranos; jero es para anegar dels pues los Tyrans, y lacar à los fiyos mas gloriolos

20 Vna eplica padece este discurfo. Mas altooeneficio fuera aver librado del sustoà Mecina, y no aver permitido la Tyrania, aunque sea para hazer mas góriola la victoria : porque triunfo à osta de vn riesgo, e laurel

con fusta

21 1 esta replica responderà el Evangeio. En el tiempo mas alegre de tode el circulo del Sol, que es el Pascuil, canta la Iglesia el lance mas triste de Maria, que es la Soledad de la Cruz. Pues quien ha hecho à la trifte za Alleluya? La discrecion de la Iglesia porque no ay prenda mas gustosa, que vna pena ya padecida. El restituirse Job à su antigua felicidad, sue nacer segunda vez : Et nudus revertar illuc. Iob. 1.0.2 1 Porque recobrarse de la miseria à la dicha, no es enmendar la vida pallada, fino empezar vida nueva.

22 Eleganremente lo cantò el Tragico disercto: Quod fuit durum pati, meminisse dulce est. La pena, que fue mas aspera, y dura para la paciencia, es nas dulce, y fuave para la memoria. be este gozo natural me atrevo a dae I razon, Quien es siempre feliz, tiene que agradecer vna quieta possession de su orcuna. Quien de desdichado passa à l'region alegre de dichoso, tiene que itimar la dicha que le dan, y la delgacia que le quitan : y mas es darme des causas de gusto, que la postesfion devi gozo,

bro vna improporcion parece que se escubre en este Real agradecimiento: es rendido, pero no fuena discreto. No vencio la Madre, fino el Hijo, Pus como te dirige à la Madre el optenno

Dom.

Toan. 2. U. I.

D.Tho. bic

Forte prius

Mater, quia

ambigebant

de elu, an

invitatus ve

niret ad

nuprias.

any tatur

O 2.

tengo mucho que ponderar. Agradecemos a Maria, y no al Hijo: No es de-D. Bernar, fecto de la Fe, sino sobra de la discreferm. 3. in cion : porque como en frasse de Vig. Nativ. Bernardo, derrama todos fus favores el Hijo por el conducto de la Madre. en teniendo de nuestra parte à la Madre, seguro està el favor del Hijo.

24 Varias razones apuntare, que

25 La primera imagen de este dulcissimo Plato, sue la Mesa de las nupcias de Canà. El Texto expressa que a'sutio la Madre primero que el Hijo: Et erat Mater Iesu ibi ; Vocatus est autem lesus. La razon fue, en dictamen de mi Angel Santo Thomas, que remerofos de que el Hijo se escusara: Quia ambigebant de Ieses; combidaron primero à la Madre:Porque como avia de sneeder aquel insigne milagro de socorrer vna falta, que se miraba irremadiable, para tener seguro el milagro del Hijo, invocaron primero à la Ma-

Agradece à Maria la victoria la discrecion de esta Real Corona, porque no puede aver victoria sin la luz de Maria. A los ojos se viene la de Josue. Mandò detener al Sol, y à la Luna. Bastaba el Sol para el dia; pero no bastaba para la victoria: porque batallaba contra enemigos Amorreos, que injustamente le vsurpaban la tierra, que no avia conquistado ambicioso, sino recibido por su fe del Cielo : y para victorias de enemigos, que tyranizan el Patrio heredado fuelo, basta el Sol de Christo con sus rayos; pero gusta que entre la Luna de Maria en fa compania, porque siempre tiene parte en la victoria.

27 Es el Hijo Divino Cortesano; y quanto vence con la magestad de su Poder, haze que se atribuya à su Madre con igualdad. Del Bautilla, dize el Texto, que le afsidio la mano di-Vina en lu cuna : Manus Domini erat cum illo. Manus Domine avia de deno le recibio Christo en las manos, sino Maria en fus brazos amorofos, Pero todo es voo para los respetos, aunque no paralos sios. Reprefentan las manos Divinas los milagros, y victorias, que obro por la Pueblo para refeatarle de la cyrania de Faraon : Digitus Dei est bic: y fon ran ynas las manos para vencer cyranias, que corriendo la victoria

por mano del Hijo, folo fe vè la mano de la Madre : Manus Domina.

28 Pero no sè si diga mi respeto, que todo lo fia de la Madre el Hijo. En esta ilustre victoria se canta el Evangelio de su soledad, porque este fue su mayor laurel. En otros mysterios triunfò acompañada de todo el Poder divino; pero en la Cruz triunfo fola. Nunca mas victoriosa, que triunfante de fu pena: y queda en la Cruz fola Maria para confeguir la mayor victoria ; porque para la mayor victoria, basta por sì

fola Maria.

29 Pero resta convencer que es Maria victoriofa con eltas circunstancias hermolas. Dos vezes pinta el Cielo triunfante vna Imagen de Maria, que es la Esposa. En el retrato primero pone vna imagen fola, que es vna Vara de aromaticas fragancias : Sicut virgula fumi. En el segundo retrato pone tres imagenes : porque la Hama Sol, Luna, y Aurora. La razon de multilplicar en esta pintura las imagenes, es porque la pinta en batalla: Terribilis ut castronum acies ordinata : y para triunfar Maria en otros Mysterios, basta el olor de sus prendas: Sicut virgula fumi: Para vencer en batalla à sus enemigos, concurren tres imagenes, Sol, Luna, y Aurora. Porque el Sol, es imagen de Monferrate, pues siempre estrena el Sol sus luzes en las cumbres. La Luna es imagen de los Defampara : dos, pues brilla en las tristezas de la noche para alentar los afligidos. La Aurora, principio de la luz, es Maria del Pilar, pues este Templo que el primero de su resplandor : y como se pintaba Maria con vn Exercito en campana, era deuda pintarla con estas tes Imagenes para la victoria.

30 He venerado el triunfo: Aora debo penetrar el cililo del tesfeo. Todas fus circunftancias acredicas que es Divino. Nunca menos esperado el fucello : porque aviendo concarrido fuerças humanas , le equivocaran las

31 Dos Ministron tueron tan dichofos , que los del no Maria para gloriolos inframetos. Dimmie la grandeza Real, que me efencha, efta fragilidad à ori fozo. Siempre he mirado con amorion esta candida Lana; pero zora la mico con embidia ; pues el Arcobilpo de Kijoles Don Fray Mar-

Cant.3.V.6

Cant. 6. Vo3.

Tofue 10.0. 12.

Luc. 1.0.66 Bern Jerm. de S. Loun. Bapt. Ipfa Dei gent trix iclicem pucium pri mo de terra levavit: 00 feliciori am plexu Ioannem confecrat, & inlignit. Ewod. S. V.

tin Ibañez de Villanueva, Cathedratico de Prima de Alcalà, Religioso de mi Habito, ha sido de los vnicos inftrumentos de esta restauracion. No se estrañarà esta fiel ambicion de mi lealrad; que si este trage nos saca del mundo para no comerciar con fus errores, no nos escusa de assistir à su defensa como leales, Debe sepultar lo Religioso el interès; pero debe avivar lo leal.

32 Vno de los infignes milagros de este sucesso fue no rendirse el Arcobispo à las prudentes imaginaciones. que delineaba el miedo con verdaderos colores. Animoso dixo : Què nunca avia grandes sucessos sin riefgos; v dixo bien, porque solo el valor es la arma, que vence los peligros. Quando Pedro fe arrojo fin temor al golfo, pisaba dominaute el inconstante elemento: Al instante que empezo à temer , se empezò à anegar : Timuit : O cum capif-Matth, 14. set mergi : porque el mismo riesgo. que pisaba quando valeroso, le ahoga-

ba quando timido.

33 Adelantemos mas. El valor saca de vn ahogo vn milagro; y el temor haze de vn milagro vn ahogo. Para que Pedro no fluctualle, y merecielse la continuacion del milagro de vencer los contrarios elementos, le reprehendid Christo sus temores: Quare dubitafie Prudente era Pedro en temer, pues necessitaba de un milagro para vencer el peligro : pero como fe avia arcojado al peligro en nombre de Dios: Si tu es, iube me venire: era imprudente el miedo, aunque necessitaba todo poder de un milagro.

4 Consta mi estido me dilato para dezirlo menos mal. En los lanzes apro dos no ay mayor enemigo, que el mil o:porque es tan Capitan de los peligro que sele elegir el mayor peligro Peris remedio. Mientras que Pedro esta, valeroso, y se arrojo al golio inttel do, tenia à sus plantas las ondas: Ambie de super aguam. Al punto que empezo à anegar. El principio de su miedo, sue el principio de su peligro: porque el principio de su peligro peligro porque el principio de su peligro pel valor le lugeraba las ondas; el miedo le conjumba las espuhas.

35 De vu milago neccisiraban para triunfar los de Mecha; pero voa fe animofa, es acrehedora de milagros, L's el valor un verde ramo de la felicistant; y es la confidencia, el brezo dere-

cho de la dichai Al valor se arrima prompta la celeridad. Tomaba Maria à estos nobles Ministros para instrumentos de su victoria: y no sue mucho hazerlos en el obrar vnos Angeles; pues no se sirve como Reyna suya de menores Ministros.

36 , Et Ministros suos flammamig= nis, dize Pablo: Son los Angeles, Ministros del Cielo, vn fuego vivo. A la promptitud de Angel arrimò el Cielo, para hazerlos Ministros, la celeridad del fuego: Porque los Angeles son tan promptos en entender, y en obrar, que fin gastar discursos, en vn instante entienden, y en vn instante executan. El fuego es vn elemento tan activo, que al instante que se mira su luz, ò calienta templada, ò abrasa victoriosa; y como no gastan tiempo en resolver, ni en obrar, son Ministros del Cielo:porque mientras discurren, se les passa el tiempo à los Ministros del Mundo.

37 Convengo en que la promptitud de la victoria la califica de divina; pero no parece muy ilustre la victoria; porque no quedaron las tropas enemigas deshechas, fino fugitivas. No se anegò el campo, como en otros triunfos, en corales animados, para que compitieran con los que engendra fu Adriatico golfo: y los cadaveres enemigos, sirven à la piedad de compassio a nes ; pero sirven al valor de laureles.

38 Què humanamente discurro! El que parece defecto, es alta calificacion del triunfo: porque vencer al enemigo anegando en sangre los campos, es trofeo humano; vencerle haziendole

retirar, es triunfo divino.

39 Dos victorias configuio el Pueblo de Israel del Tyrano Faraon: la primera,por el Angel, que los conducia en la columna, y la nube: la fegunda, por la Vara de Moyses. En la primera batalla dizen los turbados Egypcios al mirar el resplandor de la Columna: Fugiamus Israelem: Retiremonos prudentes. En la segunda batalla estendiò Moyses la Vara : dividiofe el golfo: passò feguro su Pueblo: y anegôse todo el exercito enemigo. Porque la Columna de Maria vence haziendo que se retiren; la mano de vn hombre, haziendo que se ane-

40 Vna replica padece el discurso: Tambien han muerto algunos enemigos, y se han anegado; Luego no serà

Ad Heb, I.

Persigio

verf. 30.

Vers. 29.

Exod. 143 verf. 25.00

yido-

Vers.27.

werf. Is.

2. Reg. 18. W.33.

victoria Divina, fino humana como sangrienta. Debo estimar la instancia por la respuesta. Huyeron de la columna los Egipcios; pero fueron en medio de su fuga tan desgraciados, que fugientibus Egiptijs occurrerunt aquæ: los alcançaron las aguas alteradas al golpe de Moyses. Porque las aguas representan las gentes, y las naciones: Aque , populi sunt, & gentes. Estaban obedientes à la Vara de su Capitan Moyles, y alcançaron à los enemigos, que huian, para anegarlos: porque eftas muertes no las obrò Maria, que dispuso que huyesson; sino la Vara de Moyses, que mando que los alcanzassen.

41 Los hombres embuelven sus victorias en ruinas enemigas, y con la sangre del vencido, se marchita el laurèl victorioso. Nada tiene mas de divina esta victoria, que no averse mostrado Marte dudoso, sino pacifico: porque laureles sangrientos, mas son

Îlantos, que triunfos. 42 Toda la victoria de David fue llorar à Absalon. Obscureció esta tragedia su dicha; y los despojos, sueron llantos; los laureles, sollozos: Fili mi Abfalon, fili mi. Le llora como à hijo amado, à quien le avia experimentado rebelde, traydor, y enemigo: Porque vn Real corazon, ni puede mostrarle en su victoria vengativo, ni dexar de ostentarse piadoso.

43 No huviera dado Maria cabal triunfo à nuestro amado Dueño, si entre los cadaveres enemigos fe mezclaran los Mecinenses. Mas difuntos aora al rubor de su verguença, que entonces à los rigores de la espada, fuera preciso llorar como amados vasfallos, à los Absalones rebeldes, y enemigos; y quanto daba à la compassion de llan-

to, quitaba al amor de gozo.

Victorias sangrientas à costa de calientes arroyos, mas fon venganzas, que trofeos. No pueden tener Capiran divino; porque no es su General la razon, fino la ferocidad. Aun la victoria, que mucho fe anhela, fe teme, si ha de ser à tanta costa. Con duplicadas ansias deseaba Christo morir : Desiderio desideravi ; y acercandofe la oportunidad, fe entrifteze fu valor: Triftis eft anima mea, vique ad mortem. Era su muerte troseo del rebelde Enemigo Luzbel: Regnavit à ligno Deus; pero avia de ser este triunfo à

costa de la sangre de Israel, Pueblo suyo, aunque rebelde, è ingrato: San\_ Matth. 2/guis eius super nos; y deseando con an- v.25. sias la victoria, lloraba que huviesse de

fer tan sangrienta.

45 Nunca mas oportuna la discrecion de Pacato al grande Constantino: Constantinum tamen tantum sanguinem Pacat; in fundere coegisti cui, quia salutem vestra Paneg. à vobis impetrare non licuit, plene displicuit ipfa victoria: No fue la victoria à Constantino alegria, sino tristeza: porque deleytarse en sangre, mas tiene de inhumanidad, que de valor. Diò Maria à nuestro Dueño tan cabal la victoria, como suya: porque la limpiò tanto de tristeza, que solo la llenò de alegria.

46 Los hombres; como apassionados pretenden aniquilar à sus enemigos. Dios no los rompe, fino los inclina: no los arruyna, fino los postra: porque si los hombres los quieren deshazer, Dios los quiere folo humillar.

47 Vtinam dirumperes Calos, & Isai.64. 46 descenderes, exclamaban las ansias profeticas como finas. Quando fera tiem-po, Señor, que rompas eslos cristali-nos embarazos, y desciendas amante al mundo para conseguir la victoria, que espera nueltra fe, y anhela nuestra cautividado Docil su amor à sus tiernos votos, deshizo los embarazos; pero no dize David, que rompio los Cielos, como le pedian, viinam dirumperes; fino los inclinò : Inclinavit Pf. 17,0.1 Calos, O' descendit: porque los hombres pedian, como mortales, que los rompiesle; pero Dios obrò como Soberano en inclinarlos folo: porque los hombres quieren à sus enemigos rotos; pero Dios solo los quiere inclinados

48 Romper al enemigo, feràvalor; pero vencerle inclinandole, es mas que generolidad. Pero quien juzgarà que fin oponernie à lo difeursado. pretendo retratar lo dicho. He convencido fer victoria divina por no aver fido fangrienta, ni costola. Aora prefumo, que no ha tenido costa en lo humano, pero muy aka en lo divino. Porque la pertinacia de in error le defiende con otro: y como los oblinados defienden à roda colta fus errores ; mas costa ha sido vencer las percinacias de fu entendimiento, que fuera arrainarlos en el campo.

Luc. 22. V. 15 . Mat. 26.0.

Vna

v. 66.

D.IS. Matth. 28. V. 12.

Matth. 27. 0 64.

V.I.

Versa8.

49 Vna contradicion es hermofa. Matth. 27. Pulieron los Hebreos custodias en el glorioso Sepulcro. A Judas, para que ven liera à Christo, le dieron treinta di-Matth. 26. neros: Triginta argenteos: A los Soldados, para que guardaran su divino Cadaver, vn tesoro copiosissimo: Pecuniam copiosam dederunt militibus. Mas dieron por guardarle muerto, que por prenderle vivo: porque en la vida, interessaban su odio; en la custodia, su punto: Error peior priore: y como pretendian defender el error de lo obrado, dieron por mantener su teson vn tesoro.

#### PUNTO SEGUNDO.

L Segundo Punto era, fundar en esta Dedicacion, y Real accion de gracias, nuevos empeños para mas victorias. Siempre he tenido al agradecido por víarero: porque quien agradece, no solo paga, fino obliga. Es rendimiento por lo recibido, y es memorial para lo esperado. Ninguno gusta de perder sus beneficios: con que el principio de la dadiva, nace de la bizarria del que dà; la continuacion del favor, de la gratitud del que recibe : porque à empezar los favores, mueve lo generoso; à continuarlos, arraftra lo agradecido.

Oy pide esta Real Corona a Maria victorias nuevas, porque estima la recibida. En lo humano, pide el ruego; en lo divino, pide lo agradecido. No ay memorial mas discreto para confeguir, que agradecer; porque el agradecimiento del beneficio passado. es poderosa suplica para el futuro.

Fac nobis Deos, qui nos præce-Exod. 32. dant, exclamaban los Ifraelitas facriagos : Vengan Diofes, que nos guien, quindo los guiaba vn Angel, Docil Aann à la ignorante suplica, fabricò el illeminado Bezerrillo; y al mirarle el Putolo, dize: Ifti funt Dij tui, qui te eduxount de terra Egypti: Estos son los Diose, que te libertaron de Egip-to. Estas vizes distan de lo que pretenden : porque si anhelan vn Dios que los guie, qui ms pracedant; como no le piden que los ampare, y govier-

53 Pues yo fiet-o que anduvieron en la adoración facriegos; pero en la suplica procedieron como discretos. Avlan debido al Cielo a victoria del

Mar Bermejo contra los Egipcios. Fala taban tantos enemigos que vencer, que todo el camino estaba cercado de peligros: Piden vn Dios, que los saque de estos riesgos; y para obligarle à las victorias, que necessiran, le agradecen el triunfo sucedido en el Mar Bermejo: porque el modo de pedir al Cielo victorias, es agradecer las recibidas.

54 Passemos de vna prueba humana à vna calificacion divina. Antes de alentar à Lazaro, rindiò Christo gracias à su Eterno Padre por los favores que avia recibido de su diestra Omnipotente : Gratias ago tibi. Gracias anticipadas parecen , porque fueron 10an. 11.03 antes de resucitarle : y rendir gracias por favores esperados, será adelantada cortesania, pero muy aventurada. Digo que es aventurada en lo humano, pero no en lo Divino: Porque întentaba Christo que le assistiesse su Padre para obrar el milagro de refucitar aquel cadaver. Pues para obligarle al milagro nuevo, le dá gracias por los milagros pallados : porque agradecer vn beneficio recibido, es empeñar à Dios à vn nuevo milag ro.

Yo no sè si fue su Magestad à Atocha à agradecer, ò à pedir; pero à todo fue : porque no ay mas hermolo, estilo de pedir, que agradecer. Hasta aora vivia Maria empeñada por fu jufticia, y inocencia: aora con nuevo empeño por correspondencia de agradecida. Dos prendas Reales concurren en nuestro Dueño; ser, como Angel, justo; y ser, como devoto, agradecido. Y es illacion forzofa, que si nos mereciò su justicia esta victoria, su agradecimiento, nos pronostica mu-

chas.

Numero faltara à fus victorias à Rey que sabe oftentarse agradecido, 7 edificar como Patrono este hermosisimo Templo. Por las virtudes de Noe se saivaron en la Arca ocho familias: Octo anima salva facta sunt. Serenado el diluvio , firmò el Cielo indulto ge- v.20. neral de vida a todo el mundo: Nequa- Genf. 8. v. quan vltra maledicam terræ. Parece Dios en faivar antes del diluvio muy corto, y despues muy largo : Al principio falva ocho, y despues assegura todo el mundo. Si el motivo era el merito de Noe, iguales prendas alentaba de perfeccion. Es cierto que tenía iguales meritos, pero con deliguales accio-

1. Petri 30

acciones de virtudes ; porque antes del Gen.6.v.9. dilavio era justo, y fanto: Noe vir iu-Gen. 8, v. flus: despues del diluvio, al subir vitoriofo del bagel, edificò agradecido vn Templo à Dios: Ædificavit altare Domino : y si merece salvar ocho almas no mas, quando fanto, merece falvar à todo vn mundo, quando edifica vn Templo agradecido.

> 57 Es Maria tan noble, como generofa, y empeña fu clemencia vna Real Corona agradecida. Las esquadras de la luz afsistiran à Maria en volantes Tropas como à Reyna, para castigar las arrogancias del enemigo, y exaltar los tafetanes de nueltro Due-

8 Por puntual estimo el Texto. A los catorze años del Imperio de Ezequias (cerca de los catorze vivimos de 4. Reg. 18. nuestro Dueño) entro Senacherib, Rey de Asiria, por las Provincias de Judà. 4. Reg. 19. No venia personalmente à esta expedivers.14.00 cion, fino su Capitan Rabsaces. Pidiò treguas, y pazes Ezequias; y despre-ciandolas la sobervia del Asirio, le res-Abul ibi pondiò vozes ran llenas de arrogan-Faciebat cias, como de blasfemias. Recibiò Ezequias las cartas y fue al Templo a compara - abrirlas, y à leerlas: A feendit in Domum tionem in- Domini, & expandit eas coram Doter se, & mino. Leer las arrogantes cartas en el Senacherib Templo, parece accion de turbado. scilicet, po- Pues no es, dize el Abulense, sino menendo li-- ditacion de discreto. Pretendia el zemul coram losoRey obligar alCielo para que venciesse à su contrario; y la mas eficaz su; orationem plica era presentarle en el Templo la Juam devo- arrogancia de su enemigo, y la devota, & blaf- cion de su zelo. A vista de su Oracion, femiam Se- eran las blasfemias de mayor agravio; nacheribsu y à vista de aquellas blassemias, queda-Perbam, vt ba suOracion de mayor merecimiento. siedeus ma Dezia à Dios, mostrandole las carras: gis placa-- Mi enemigo es vn tyrano. Dezia, oranfuir do por la victoria : En vueltras Armas fuit ergo confio; y puede tanto la fe de vu Rey fimul, ve devoto contra las armas de vo tyrano, efficacior que aquella noche vo Angel deshizo efficacior que aquena del Rey Afirio: porque mas effet movenee vn Rey zelofo faliendo à rezar à dus persua vna Iglesia, que con mil Exerciros en Ibid. 0.35.

No necessitan nueltros Catho-59 licos Estandarres de mas Soldados, que estos Reales agradecimientos. Mucho Exod. 13: ha fatigado los ingenios yn Texto dificil del Exodo : Armati afcenderunt filij

Israel de terra Ægypti: Salieron los Hebreos de Egipto armados. Consta que no avia en todos los Esquadrones vn cuchillo. Lea el curioso al erudito Oleastro. Pues donde llevaban estas armas?

60 En otra parte toque este Texto, y di à esta duda dos soluciones. Vna fue, que no llevaban armas, pero llevaban tympanos, y citaras. Maria, hermana de Aaron, le templo en fus Exod. 167 manos, rindiendo à Dios musicos agra- v.20. decimientos por la victoria de Faraon, Sumpsitera anegado en el Mar Bermejo. Pues lle- go Maria:: van vnas armas, que son invencibles; tympanum porque essos musicos instrumentos ser- in manu sua vian de agradecer à Dios los triunfos recibidos. Luego fon armas para merecer triunfos nuevos; porque la arma mas legura para triunfar, es el inltrumento de agradecer.

61 Pues la mejor arma falta. Iban conducidos de vna Maria, y iluminados de vna columna, y vna nube. Avia tomado Maria por su quenta el agradecimiento de la primera victoria: y no necessitan de armas para las victorias, que faltan, fi fe da por

obligada, y agradecida Maria.

Los mayores estuerços Militares fon estos Reales cultos. Para vencer Josue à la rebelde Jerico, desesperado de sus fuerças presento la Arca del Testamento à sus Murallas. Es la Arca imagen de Maria; pero las tres prendas, que oculta, fino me ferm.81. engaña la vista, son vna representacion de las tres imagenes, que aqui ostenta: porque la Arca tenia las Ta- Ad Heb. 96 blas de la Ley, la Vara, y el Manà. v. 4. La Ley escrita en el Monte Synai, es la hermofa cumbre de Monferrate. La Vara firme, y florida, es su Columna hermofa. El Mana llovido en el defierto para ferenar fus congojas, es fu clemencia con los defamparados. No podia Josue, siendo gan valeroso, rendir à Jerico con sus Tropas, y la cò a Maria con estas tres imagenes en acordes Musicas. A los dulces acentos fe arruynaron los fobervios Muros; porque lo que no pudo vencer el Exercito con las armas, lo vencio la devocion haziendo à Maria fieltas,

63 Ocros dos morivos reflan para el empeño de Maria. Nunca recibe quien no defea obligarle:porque recibir para no correspoder, lobre ingratitud es in-

Iof. 6.0.93 Abul.g. 10: in Iof. c.6. D . Ambro.

Domino

werf. 13.

9.140

D. 18:

Matth. 2.

U.II.

teressada civilidad. Oy se descubre Maria para admitir estos Reales cultos: y esconstante en su bizarria que no recibiera los obsequios, à no querer obli-

garle para pagarlos.

64 El Evangelio darà prueba Real. En dos Mysterios se descubrio Maria con su Hijo, en la Cruz, y en la Adoracion de los Reyes. En ningun lançe de Magestad le assistio; ni quando le aclaman Rey, quando le vocean Messias, quando triunfa en Jerusalèn; ni en los resplandores del Tabor, ni en los cristales del Jordan, ni en los triunfos de resucitado, ni en la Ascension de glorioso: Solo se descubre quando los Hebreos le crucifican, y quando los Reyes le adoran.

65 Yo fospecho que fue para cumplir como Madre, y como Reyna. Se manifielta en la Cruz como Madre de pecadores, para interceder por los delinquentes: Se descubre en la Adoració como Reyna; porque como el Hijo, por infante, no estaba en edad de agradecer los dones, fale à estimar los prelentes : y como eran Reyes, que falian à visitarla de sus Palacios, por tener ocasion de mostrarse mas agradecida, lale a recibir su fineza en persona.

66 El segundo motivo de su empeño es, que fuera perder los beneficios, no continuarlos. Favores foberanos, ni se paran, ni se arrepienten. Si para los humanos, en la diferecion de Seneca, es empeño para dar el aver dado; què serà en la generosidad del Cielo? Mas razon ay para el beneficio segundo, que para el primero: porque el primero, es fin caula; el fegundo, con motivo. El primer favor, le haze el gusto; el segundo, le provoca el empeno : porque defiltir de lo obrado, ò es arrepentimiento de lo discreto, ò cansancio de lo fino.

Con dolor dexo tan noble argumento, por no fer tan importunamente molelto; pero no puedo escufar el dezir, que ha sido la Real demonstracion de nueltro Dueno, tan justa, como atenta. Dexar su diversion amada tan prompto por manifestar su christianusimo zelo, es iluftre blafon de lu Fè; pero jultamente agradece à Maria elta victoria, pues no podrà tener en su Corona mayor dia.

Vna contradicion es hermofa. Por Josuè se detuvo el Sol, y por Ezequias retrocedio. Siendo iguales lo pafsos para la duración de las luzes, del dia de Josuè, se dize, que no le huvo mayor en el mundo : Non fuit antea, Jos. 10. 2. nec postea tam longa dies : y del dia de Ezequias no se celebra su grandeza. Yo siento que tan grande sue vno, como otro para los ojos, pero no para los respetos: Porque el dia de Ezequias retrocediendo el Sol, fue para cobrar falud; el dia de Josuè parando el Sol, sue para confeguir vna victoria ilustre de sus rebeldes enemigos: y no es dia tan grande para vn Rey ver su salud restaurada, como mirar su victoria consegui-

Dia tambien con igualdad grande para vn dichoso Principe, que merece abrir las puertas à esta hermofura de Maria. El mayor oprobio de Acaz, fue aver cerrado las puertas al Templo: Clausit ianuas Templi: y el mayor elogio de Ezequias, averlas abierto devoto. Y oy me parece que fiendo Pedro el que tiene las llaves para abrir las puertas de la Esfera; tener dicha otro Pedro de abrir las puertas vas domus de esta breve Iglesia, ò es aver cedido Domini. Pedro en Pedro sus privilegios, ò averle hecho vn substituto temporal de sus

70 No gusto de competencias, y mas entre hermanos; pero veo que vn hermano acaba, lo que otro hermofamente comiença : y miro correr al primer Templo, y mas hermofo del Mundo, no folo por nuevo: In monumento novo; fino por gloriofo, à Juan, y à Pedro. Llegò Juan primero, como mas Ioan.20.0: mozo; pero entrò primero Pedro: Por- 4.º que era justo que entrasse Pedro el primero como mas anciano, pues baftante gloria avia tenido el mas mozo con aver Hegado primero.

No se si es mas acabar vna obra grande, ò empezarla. David co- 1. Reg. 173 locò en el Templo la espada, y no la v.54. piedra. Mas parece que avia fervido al trofeo la piedra, que la espada; pero con vna hermola diferencia: porque la piedra dio principio al triunfo; la espada fue confumacion del trofeo: y mas se estima en vn Templo vna espada, que le acaba, que vua piedra, que le empieza.

72 Mi respeto, Schora, puede venerar vueltros favores; pero mi indiferecion es muy grofera para tan altos agradeci-

Ifai. 38.4

2. Paralip. 28. V. 24. 2. Paralip. Aperuit val

Matth. 27

Exod. 34.

0.4.
Deutoc.27.

0.12.
2. Paral.3.

0.1.
Genef. 22.

v.14.
Matth. 17.

v.1.
Luc. 23. v.

33.

mientos. Vinculados viven à essagrada Imagen vuestros savores. Quantos gozò la Ley antigua, se derivaron de vn Monte. Si dà las Leyes, es en la cumbre del Sinai. Si bendice al Pueblo, en Garicin. Si edifica Templo, en Sion. Si se ofrece por Isaac, en Moria. Si ostenta su gloria, en el Tabòr. Si se desta en lluvias de amor, en el Calvario. De los Montes, Señora, descienden estos savores. Pues de què avia de servir Monserrate, si no derramàra benesicios? Pero mal temo: que nunca ocupò el cristal la cumbre, que no sea para desatasse en benesicios del Valle.

73 Corran, Señora, benignos desperdicios de essa immensa copia de gracias. Si quereis gustosa mas Reales agradecimientos, en vuestra mano está: Vengan mas victorias. Empeño es de vuestra grandeza: que no han de poder mas nuestras culpas, que vuestras ele-

mencias. Yà estarà como cansada vuestra piedad de permitir nuestras ruynas, Cierrese yà el libro de vuestras permissiones; y descojase el volumen largo de vuestras casi eternas piedades.

74 Amparad estos Catolicos tasetanes, que no intentan mas conquista,
que vuestra gloria. Hazed seliz à nuestro Dueño, ya dichoso con vuestro Patrocinio. Favoreced à este ilustrissimo
Reyno: que quien mereciò vuestros
primeros agrados, acrehedor vive à la
continuacion de vuestros benesicios.
Venga tambien, Señora, vna victoria
para nuestras Passiones, que en alevosa lid litigan contra el entendimiento
su jurisdiccion. Limpiad los Templos
vivos de nuestros corazones: para que
consagrados con las intercessiones de
vuestra gracia, os besemos los pies

en eternidades de gloria. Amen.

### ORACION

DE LA CIRCVNCISSION,

Y Nombre

### DE JESVS

EN LAS DESCALZAS REALES.

Vocatum est nomen eius Iesus. Sequent. S. Evang sec. Luc.cap. 2.

Caro mea verè est cibus. Sequent. S. Evang sec. Ioan. cap. 6.



On las pinturas vnos hermofos substitutos de los originales, porque mueven para encender las aficiones. No solo sirven para suplir las ausencias, sino para avivar las ansias. Tan valientes son las mentiras de los colores, que facan al corazon las verdades. Dos retratos nos dexò Christo de muerto, y de niño: El de niño, mueve à ter-

nura; el de crucificado, excita à pena. Muerto, le miro con dolor, porque le mato mi culo.

matò mi culpa : niño, le miro con cariño, porque venero fu ansa.

2 Es de fe que su amor le obligò à nacer, y à morir; pero con esta diferencia, que mi culpa le obligò à morir, y su ansia le obligò à nacer: De su Cruz, son actores mis delitos; de su Cuna, son complices sus amores; y como en el nacer se mira como autora su ansia, y en el morir como agressora mi culpa, duele

Toan.

v. so

Vers. 15.

mirar la Imagen de Crucificado, donde mis delitos son los colores; enamora la

Imagen de Niño, donde sus incendios son los pinceles.

Yo creo que no es dia oy de predicar con los labios, fino de predicar con los ojos. No es dia de predicar à Christo, sino de enseñar à Christo. Con la grandeza del Mysterio, queda desconsiada la eloquencia; pero con mirar su ternura, queda la razon animosa. Anima mi insuficiencia su presencia hermosa; porque supliran sus vistas lo que no alcançaren mis razones : y los que no se movieren por lo que propusiere à sus oidos, no podran dexar de enternecerse por lo q mira sus ojos.

Para conmover Pilatos à los Hebreos, puso à Christo à vna ventana, y dixo estas vozes: Ecce Homo: Este es el Hombre. Lo que obrò entonces la politica, ha de hazer oy la ansia. Oy es el dia del Ecce Homo: porque oy se mira encarnado. Oy se enseña en la ventana de su Oriente, no por edictos de Juez, sino por imperios de su amor. El intento de Pilatos, sue mover con su vista à lastima; el de Christo, es mover con su aspecto à ternura. Pilatos pretende que le absuelvan.

Christo pretende que le amen.

Solo reparo, que para este sin pretendido, anda Pilatos mudo. Si pretende que el Pueblo desista de su odio, publique su inocencia, divulgue sus maravillas, y resiera sus acciones. Para quando se reserva la eloquencia, si solo se reconoce su imperio en atraer blandamente los animos, y aprisionar los corazones? A dos palabras solas se reduce toda la persuasiva ? Si : porque son Ecce Homo. Es enseñarle hombre; y la vista de vn Dios hombre, es la mas viva Rethorica: porque mas persuaden los ojos mirando à vn Dios entre nieve, que todas las ponderaciones de averse humanado à hombre.

6 Pero yà escucho que me dizen, que el sucesso se burlò de la intencion:porque no se moviò, ni se arrepintiò el Pueblo al mirarle, ni al verle. Es verdad; pero fue por su necia peticion. Quando Pilatos se le ponia à los ojos, pidieron necios, que le quitasse de su vista : Tolle, tolle : y como se quitaron el remedio de

los ojos, quedaron sin medicina sus pecados.

Oy enmienda aquella barbara obstinada suplica esta Real devocion, siempre augusta, y siempre atenta. Retirarle Pilatos de los ojos, sue dexar sin curacion sus animos. Pues oy para curar nuestros animos, le pone este Real Culto à los ojos, Desconfia, como discreto, de mi rudeza, y apela à la viva Rethorica de la vista. Hable esse Infante mudo; que palabras de amor, siempre salieron mas sentidas, quanto menos pronunciadas. Derrame por fazones llantos; que en las Escuelas

del Amor, siempre se llevaron la Cathedra de Prima los gemidos.

Obre, Senor encarnado, vuestra ternura, lo que no puede mi insuficiencia, que entre estas obscuridades, brillaran mejor vuestras luzes. Sientase el blando golpe de vueltra derramada ansia en los tristes ecos de nueltra combatida dureza. Yà sè que naceis como Infante para el cariño, pero como Rey en lo poderoso. Reconozcafe vuestro poder en nuestro desengaño; vuestra gracia, en nuestra dureza; vuestro incendio, en nuestro olvido; vuestra desnudez, en nuestro assimiento temporal; vuestras temporales miserias, en nuestras amadas comodidades; vuestro abatimiento en vuas pajas, en nuestras entronizadas sobervias: y vease claramente, que siendo humano el conducto de mis vozes, han sido los movimientos celestiales. Assi lo espero de vuestra gracia, y que Maria, mi Señora, ha de interceder por ella para que profiga. AVE MARIA.



Vocatum est nomen eius Iesus, Sequent, Sanct, Evangel, sec. Luc. cap.20

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. fec. Ioan. cap. 6.

L Norte del Evangelio es la observancia de la Ley, y la împosicion del nombre de Jesvs. La primera parte de observar la Ley

Christo, fiendo Principe exempto, es foberano Punco muy politico. Cinendome al Auditorio, y estrechandome, al ficio, dexo lo policico por lo Chris-

tiano,

tiano, y devoto. Mi Oracion se reducirà à correr las cortinas al grande Santuario de su inefable nombre en dos Puntos. El primero serà, que elige el nombre de lesvs, porque estima mas la viilidad zgena, que la grandeza propia. El Segundo ferà, que con la intercession del nombre de Jesvs se destierran todas las desgracias, y se consiguen todas las dichas.

#### PUNTO PRIMERO.

Ifai.9.0.6: Et vocabi-Princeps Pacis. luso

CIrva de exordio Christiano el vano defengaño de los zur nomen humanos nombres. Son los nombres el eius Admi- empeño de las acciones. Varios Marabilis, Con gestuosos nombres goza Christo. Isaias le dà siere vocablos honrosos: porque Deus, For: es estilo en los Principes tener varios tis, Pater fu- nombres; pero el primero es el mas efturi fæculi, timado. Llamase Christo, en frasse de Isaias, Admirable, Consejero, Dios, Fuerte, Padre del siglo futuro, y Prin-Los Setenta, cipe de la paz Los Setenta anadieron el Magni Co- feptimo nobre, Angel del gran confejo. filij Ange Llega oy à elegir nombre de tantos como goza, y toma el de Jesus: Vocatum est nomen eius Iesus. Porque ay grande diferencia entre essos nombres. Ser admirable, Consejero, Dios, Fuerte, y Principe, son nombres de Magestad. El nombre de Jesvs, signinifica salud publica, y Redempcion vniversal : y como los otros nombres significan su grandeza, y el de Jesvs conveniencia publica, prefiere el nombre de la conveniencia publica, à todos los nombres de fu grandeza propia.

II Aunque es Texto comun, serà el reparo bien particular. Toquele en otra ocasion, pero aora irà adelantado. El titulo, que pusieron à Christo Ioan. 19.0. en la Cruz, noble instrumento de su amor, fue Iesus Nazarenus, Ren Iu-Aug.in Pf. deorum: Jesvs Nazareno, Rev de los 56 Cum in Judios. Tantos cuydados debio este dignarentur titulo al Cielo, que aunque los Hebreos Iudzi ex il- intenearon borrarlo, no pudieron conlo titulo, ad feguirlo. Siglos ha, que estaba vaticiierunt Pila- nado a David en el Psalm. 56. In finem tum Iudice ne disperdas. Los Setenta: In finem ne cui obtule- corrumpas, Dooid in tituli inforiprunt occi- tionem. Agustino dize, que este titulo, que prometio el Cielo à David, hriftum; que no se avia de rasgar, ni corrom-

& per, era el titulo de la Cruz.

Tres reparos se me ofrecen: 11 & dixerun 12 primero es, que si los Hebreos rienen ad eum, No poder con Pilatos para que le crucifi- li scribere que, como no le tienen para que le bo- RexIudxo. rre? Si tienen poder para vsurparle la rum : Sed vida, como no le tienen para borrar scribe quia vna letra? Respondo, que no tuvie- ipse dixitse ron tanto poder contra el titulo, como Regem elle contra el aliento, porque el Cielo tuvo mas cuydado dei ritulo: porque como en el titulo estaba escrito el nombre cantati etat de Jesvs, estima tanto este nombre su amor, que en competencias de perder la Sanctum, in vida, ò el titulo de Jesvs, permitirà primero que le quiten la vida, que no el nombre de Jesvs con que se corona.

13 El segundo reparo es que la promessa de David contiene dos defensas: la primera, que este titulo no se avia de rafgar: Ne disperdas: La fegunda, que no fe avia'de corromper: Ne corrumpas. Elta segunda prontessa parece ociosa; yà porque va embuelta en la primera de contervarle entero; yà porque ninguna malicia podia bolverle contaminado. Pues para què ofrece el Cielo, y previene figlos ha, como cuydadofo, que ni fe avia de ratgar, ni corromper?

14 Respondo con el Texto. Los maliciolos Hebreos tiraron à rasgarle, y à corromperle: conque fue preciso defender el corromperle, y el rasgarle. Dizen à Pilatos que le borre: Noli scribere Rex Indeorum. Responde animoso Pilatos: Quot feripfi, feripfi: El titulo està tan bien escrito, que no debe ser rasgado: porque el titulo dezia, Jesvs Nazareno, Rey de los Judios:y como el nombre de Jesvs fignifica remedio ageno, y el nombre de Rey, Magestad propia, pone primero el nombre de Jesvs, que el de Rey : porque mas estima el nombre de Jesvs con que favorece, que el nombre de Rey con que se adora.

15 El tercer reparo es,que no pudie" ron corromperle! Ne corrumpas, No intentaban los Hebreos que borraran el titulo, sino que le enmendàran; y la que llamaban enmienda, era delinquente malicia. Dizen à Pilatos : Noti feribere Rex Indeorum; fed quis tofe dixit, Rex fum Iudoorum: No le ha de eletivir, Je svs, Rey de los Judios : 600, efte dixo. que era Rey de los Judios. Noten la malicia. Effaba eferito, Jesus Rey, dexen folo el nombre de Rey. escrivan , felis dize To for Roy de las 1240108

łudæorum, & quia iam per Spiritu hnem ne co rrumpas in tituli inf. criptionem, respondit eis Pilatus: Quod fcripfi Icripli. Quid mihi **Suggeritis** fallitatem? Ego non co rrumpo veritatem; audivimuser4 go quod fibi vellic: ne corrumpas in tituli infcriptionem. Vid. eund. in P1.580 Ioan. 19.00.

Ibi. V. 21. 0 230

Judios; fino, este hombre dize, yo foy Rey de los Judios: Ipfe dixit;no, Iefus dixit. Pretendian quitar el nombre de Jesvs, y dexar solo el de Rey: y como el nombre de Rey, es nombre de vna dignidad; y el de Jesvs, de vn amor; era corromper el titulo, dexarle el nombre de Rey sin el nombre de Jesvs: porque le dexaban el nombre de vna dignidad Regia, y le quitaban el nombre de vna vtilidad amorofa.

16 Con todo su poder defendiò el Cielo este titulo:porque la Providencia fue quien guiò à Pilatos la mano para que saliesse ajustado. Parecia escritura humana, y era meditacion divina. Primero estaba escrito Jesvs, que Rey; porque primero es para su estimacion el nombre de Jesvs, con que favorece, que el nombre de Rey, con que se ilustra. Dexa, pues, Christo el nombre de mandar, y elige el nombre de favorecer : porque el nombre de mandar, dize el ser Soberano; el nombre de favorecer, dize el ser Benefico; y mas estima el nombre de nuestro remedio, que el nombre de la Magestad de su Trono.

Porque no quede la certeza de lo bien escrito en vn Pilatos, vamos à registrar la misma escritura en vn Apos-AdTit. 2. v. tol: Vt doctrinam Salvatoris noftri Dei ornent in omnibus, escrive mi amado Pablo. Mi reparo es, construir las vozes con fidelidad. Para que adornen en todas sus acciones la doctrina de nuestroSalvadorDios:Salvatoris nostri Dei. Admiro la antelacion. Primero avia de dezir Dei Salvatoris noftri, que no Salvatoris noftri Dei. Primero avia de poner el nombre de Dios, que el nombre de Salvador; porque el nom-Matth.1.v. bre de Dios, es todo divino; el nombre de Salvador, tiene algo de hu-Salvum fa- mano. Es verdad, escrive Chrysostociet popu- mo ; pero el carino no entiende las lelum suum. yes del respeto. El nombre Dios, es nombre de vna inmensa Magestad. El nombre de Salvador, es el nombre de Jesvs, que fignifica, como dize el Angel, falvar, y redimir. Pues fabe Pablo lo que Christo mas estima, y no le pone primero el nombre de Dios, fino el nombre de Salvador, y Jesus: porque mas ellima el nombre de nueltro remedio, que el nombre de la Mageltad de fu Trono.

> 18 Pues oy desempeña Christo el nombre gloriolo, que toma; porque

empieza, aunque tan Infante, à derramar suSangre:y si esto obra quando Infante, què obrarà quando Principe? No quiere le den el nombre de Dios, que es de grandeza; sino el de Jesvs, que es de conveniencia publica; porque no puede ser bueno para la conveniencia publica, quien no dexa por ella su grandeza propria.

19 Quando los Arboles quisieron elegir Rey, que los governasse en el trono, se escusaron la Oliva, la Higuera, y la Vid de tomar el Cetro: porque no se atrevieron à dexar por la conveniencia publica, su propria conveniencia. Acetaron los Arboles la repulfa, y paffaron à dàr al Espino la Corona. Acetòla sin resistencia, y los combidò à descansar al amparo de su sombra : y como vieron que los otros Arboles se escusaron del imperio, por no perder su conveniencia, y su gusto", passaron à coronar al Espino, que miraba à la vrilidad de todos; porque conocieron que quien no sabia abandonar la propria conveniencia, no era à proposito para mantener el grave peso de vna Monarquia.

20 Nace Christo para Rey de Reyes; y para enseñar las obligaciones, elige el nombre de Jesvs, y empieza à derramar su Sangre : porque como el nombre de Rey, dize mandar; y el nombre de Jesvs, favorecer, solo se llama Principe divino, quando derrama la Sangre por los vassallos de su Impe-

mente los cinco mil hombres del De- 15. fierto, le quisieron aclamar por Rey, y huyo de la Magestad : Fugit iterum in montem. En la Cruz admite el titulo , y le defiende. La duda es nacida : Si en el Desierto le desprecia, como en la Cruz le admite? Respondo con la diversidad de estados, y exercicios. En el Desierto sustentaba, y en la Cruz moria: Sustentar à sus vassallos, es obligacion de Principe; pero es media obligacion, porque obliga à sustentarlos, y à defenderlos : y como en el Defierto Instentaba, y no moria; y en la Cruz moria, y sustenzaba, no quiere el titulo de Rey, quando los fustenta fin cofta, fino quando los defiende à costa de fu vida.

No parece que està la Corona bien puelta, si no derrama el Principe

Indico 9. d

Emplo Acrois

Quando sustentò milagrosa- Joan. 60 00

out silely by

Gen. 17. 0.

Orig. bic.

fu fangre por los vasfallos en quien domina. Al circuncidarse Abrahan, le mudò Dios el nombre. Llamabase Abran sin aspiracion; anadiòle la b, y llamase Abrahan. No estraño la transformacion fino la oportunidad. Para què aguarda la ocation de circuncidarse para mudarle el nombre? Respondiò discreto Origenes: porque el nombre de Abrahan, que le daba, significaba Pater multarum gentium, Padre, y dueño del Vniverso: Principe, y Señor del mundo. Pues vn nombre tan insigne, pide la costa de circuncidarse, que es derramar su sangre : porque à costa de la sangre derramada, se esmaltan los fondos de la Diadema.

23 Este discurso haze passo à la explicacion de dos questiones, que se vienen à los ojos en las breves claufulas del Evangelio. La primera es, por què no dispuso la Providencia que los tres Reyes Magos assistiessen à la Circuncission? La segunda es, por què el Evangelio no cuenca la circuncisfion, fino la supone? Y por què ninguno de los quatro Evangelistas la cuenta? Satisfare à entrambas dudas : y de la respuesta de la segunda, se infiere la resolucion de la primera. No se detiene San Lucas en contar la Circunciffion, porque fue poca la fangre, que se derramò en ella; y aunque fue mucha, respecto de su edad, sue muy poca respecto de su amor.

24 A la primera duda respondo, que no estuvieron presentes los Reyes, porque era grande el exemplo de la Circuncission, pero no era cabal hasta la Cruz. Es la obligacion del Principe derramar por los suyos toda la sangre de sus venas. No debia aora por su infancia derramar mas de quatro gotas; y dispone no esten presentes los Reyes, porque en la Cathedra de la Cruz, los dara mas abundante licion. Pues ni los Evangelistas lo escrivan, ni los Reyes lo vean : porque quatro gotas de sangre en su amor, no parece merecen contarfe por fineza, ni mirarfe por hazaña.

Mirar el que govierna, primero à si, que à la obligacion, no se escufa de gravifsima necedad Vn pere-Zachar. 11, grino mandato tuvo Zacharias del Cielo : Sume tibi vafa Pastoris stulti : Toma el aparato , y vestido del Pastor necio. Dos dudas ocupan la inteligen.

cia. La primera, quien es este Pastor ignorante? La regunda, què infignias vilte para conocerle?

26 A la primera duda responde Lyra, que este Pastor necio, es el Anti Christo, y quantos aora con la immundicia de sus vicios le copian, y representan. A las infignias responde Geronimo: Vafa autem Paftoris, infignia illius, O habitum debemus accipere peram , baculum , fiftulam , O' fibilum: Son alforja, cayado, flauta, y filvato. Pues estas infignias las traen los Pastores cuerdos; pues como dize fon de necios?

27 Respondo, que por el estilo de traerlas. Llevaba primero peram, la alforja: luego el cayado, baculum: y como la alforja es para el fustento propio, y el cayado para el govierno publico; es Pastor muy necio quien no antepone el cuydado de lo publico, al aumento propio.

28 Toma Christo el nombre de Jesvs, y no quiere tomar el nombre de Rey : porque ay grande diferencia entre eltos nombres. Por el nombre de Rey, nos manda como Principe. Por el nombre de Jesvs, nos favorece como amante: y mas estima mostrarse nuestro amante, que nuestro Princi-

29 Pinta el Espiritu Santo à Melchisedech, y le dà el elogio de Rey, y de Sacerdote: Melobisedech Rex Salem, Sacerdos Dei summi. Atiende David AdHebr. 76 al Padre Eterno, hablando con su Hi- V. I. jo para embiarle à redimir el Vniverto, y escucha que le dize estas vozes: Tu es Sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedech: Tu eres Sacerdore Pf. 109.2. 9 como Melchisedech.

30 La duda es nacida. Melchise- bic. dech tenia dos dignidades, de Rey, y de Sacerdote. Pues si Christo le toma la dignidad de Sacerdote, como no le toma la de Rey? Si es Sacerdos fecundum ordinem Melchifedech, como no es Rex fecundum ordinem Melchifedech?

31 Respondo, que tomo el atribuco mas noblé, y alsi dexò el de Rey, y tomo el de Sacerdote : porque mas eltima la dignidad de Sacerdote , que de Rey. Es Christo can peregrino Sacerdore, que es el Sacrincante, y el facrificado sporque da en la Hoftia fu Alms, y Cuerpo : y como el accibuto de Rey, era governar el Mundo, y el

Hyer.bic.

Genebrard.

de Sacerdots, era repartirse en sustento, mas estima ser Sacerdote, que Rey: porque mas gusta de darse como fino amante, que de governar el Mundo como Supremo Principe.

#### PUNTO SEGUNDO.

L Segundo Punto era, que con el Patrocinio del Nombre de Jesus se destierran todas las deigracias, y se consiguen todas las dichas. A este Nombre, y à su Sangre, debe el Cielo la restauracion del Mundo: y à esta Sangre, y à su Nombre, debe el Mundo triunfar del demonio. Descendio Christo de su Esfera gloriosa à vencer las obstinadas Tropas, que amotino Luzbel en el Cielo, y planto la Serpiente en el Parayso: y parece que para este esecto ni bastaba solo su Nombre, ni fola su Sangre; pero juntandoseSangre, y Nombre, vencerà el mundo al demonio sin mas costa, que invocar su Nombre, y venerar su Sangre.

Es Texto bien ajustado, con vn comento del grande Terculiano. Peleaba el Pueblo de Ifrael contra Amalech , capitaneaba Josue el Exercito, y ordena Dios à Moyses que suba al Monte, y que levante las manos al Cielo, para que venza su Pueblo amado: Cumque levaret Moyfes manus, vincebat Israel. Admira que vn tan grande triunfo le deposite el Cielo en vna accion tan facil, como levantar

Moyfes las manos.

Pues no admira, responde Tertuliano, si passan los ojos de Quia illic, lo que miran à lo que representan. vbi nomen En los Amalecicas , por infieles , està Dei dimica representada la infidelidad del demonio. Dispone el Cielo que le venza su Parblo, entonces amado; y manda à Jofue que pelce, y à Moyfes que levante las manos en el Monte; porque Josue tiene el nombre de Jesus:el levancar Moyles las manos, poniendofe en Cruz, representa la Cruz de Christo en el Calvario, tenida de su Sangre soberana: y no fon necellarias mas armas

> gre, y Nombre de Jesvs. 35 No admiro que à las fombras de este Divino Nombre se consiga toda la dicha; pues à la invocacion de Jesus, elcrive Pablo, que fe rinde el demonios tiembla el abilino, le alegra

> para teiunfar, que juntarle Cruz, San-

el Impireo, y se regocija el Vniverso: Ad Philip. Vt in nomine Iefu omne genuflectatur 200, 10. Colestium, terrestrium, O inferno-

Todos saben que el Nombre de Jesvs oculta esta grandeza: Pero se ofrece vna question curiosa. Pregunto à los devotos, tiene Christo esta grandeza de obrar maravillas por su Perso: na, ò por su Nombre? Es constante, que es mayor la Persona, porque es soberana; y el Nombre, aunque es Divino, es folo vn dulce vocablo. Mas es en sì la Persona, que el Nombre; pero mas eficaz parece para los prodigios el Nombre, que la Persona. Esto parece que insinua mi amadoPablo con la voz textual : Vt in nomine Iesu. No dize Persona, sino Nombre. No dize in persona, sino in nomine Iesu. Porque es el Nombre tan eficaz para los prodigios, que no necessita de la Perfona para los milagros.

37 Tengo vn grave fiador de Texto. Fue inviolable costumbre entre los Hebreos, llamarfe los hijos con los nos bres de los padres, ò à lo menos con algun nombre de los pariétes. Testigo es de esta ley el Texto de S. Juan: Quia ne- Luc. T.v. G ono est in cognatione tua, qui vocetur bos nomine. Al ponerle el nombre de Juan al Bautista, reclaman los parientes con esta quexa: pues como se ha dellamar Juan, si ninguno de todo su linage se

Ilama assi?

Sobre esta recibida ley entra mi reparo. Pues si Josue es hijo de Num, como dexa el nombre del padre Denter. 373 contra la inviolable costumbre, y se v.23. Prællama Josue ? Responde discretamente cepit Domi San Justino: Porque en Josue, y en nussosue sipensassen las leyes naturales. Nacio Deuter. 342 San Juan santificado, y avia de predi- v.9. car la luz de la Redempcion. Pues co- losue 1.v. 1 mo Juan significa gracia, y su persona nacia con ella , era preciso darle el nombre de la gracia, para que el nombre correspondiesse à la persona.

39 Vamos à Josue. Avia de ser tan prodigioso Josue en sus hazañas, que avia de conquistar desde la blanca. cumbre del Libano, hasta el celebrado caudalofo Eufrates. El nombre de Jofue tignifica Jesys; y aunque para vencer à todo el Mundo no necessicaba de canto nombre, para Gera hazaña vuica le necelsicaba; porque al imperio de fu

bar, dimicaturi quoque contra diabolum, Crucis quo que habiens erat necesfarius, per quem victo

riam Ielus

erat relatu-

rusa

Exod. 17.

Tertulian.

V.II.

Num filius Soli, & Lunæ per auétoritatem imperaturus, nomen accepitlefu, quod à crea tura obedientia precepti honoratur.

Luc. 23.0.
14.
Ioan.19.0.
30.

Iof. 10.0.4.

voz le avia de obedecer el Cielo, el Sol, y la misma Divinidad: Obediente Domino voci hominis; y para obedecerle vn Dios, avia de tener el nombre de Jesys.

poder del nombre de Jesvs, pues le doy império fobre el milmo Dios. Pero como es dignacion de su piedad, el que parece precepto de imperio; es amante atencion de cariño. Son las letras de este dulcissimo Nombre vnas sirmas de su gracia, vna escritura autentica para executar à Dios en nuestras suplicas.

Entre las sombras del ocaso rayò en el Ladron feliz la luz de la Divinidad. Pide rendido memorias futuras, y ofrecele Christo mercedes presentes: Hodie mecum eris in Paradifo. Muere Christo, y inclina la Cabeza al morir: Inclinato capite traddidit Spiritum. Mil agudezas han escrito los Padres sobre esta inclinacion. Pudo ser la causa llamar amante à la muerte, que no se atrevia à llegar temerosa: Despedirse de su Madre, haziendola la cortesia: huir modesto el titulo de Rey, que le coronaba: ò mostrar la veneracion, que se debe al nombre de sesvs, que el titulo tenia.

Mas profundo discurrio Arnoldo. Aparto Christo la cabeza del titulo, para que el Ladron levesse vna escritura autentica de su despacho: Ad banc scripturam pertinebat Latro crucifixus, & eum intrase ille littere colligebant. Porque el Ladron avia pedido el Cielo, y Christo se le avia prometido. No podia tener el Ladron evidencia de la feguridad de la palabra; y para assegurarle, inclina Christo la cabeza, para que lea el titulo, y se assegure de la promessa; porque aquellas letras dezian fesus. Pues en estas letras de Fesus tenia el Ladron vna escritura para executar à Christo por su palabra, y vna firma para seguridad de la promefia.

43 No parece que ay fuerça en la clemencia divina para negarse à nuestras suplicas, si vàn autorizadas con el Patrocinio de su Nombre. Quiero atreverme à vu arrojo piadoso con el dicamen de Bernardo. Lo que no se pide por el nombre de Jesus, aunque sea al mas digno, se puede negar. Lo que se suplica en su nobre, aunque sea al mas indigno, parece que se debe conceder.

44 Es la prueba vna contradicion grave, y textual. Varia; fuplicas tuvo Christo viviendo; y siendo con igualdad piadoso, no sueron los suplicantes igualmente despachados, ni favorecidos; La Madre de los hijos del Zebedeo pide sillas, y los llama necios: Nescitis quid petatis. Los Censualistas piden solucion a sus dudas, y los llama Hipocritas: Quid me tentatis, Hipocrita: Los Escrivas; y Fariseos piden seriales milagrosas, y los amenaza con iras: Generatio mala, & adultera.

Aqui tenemos tres suplicas mal despachadas. Pues contemplemos otras tres bien admitidas. Al ciego de nacimiento, que le pide vista, le alumbra; A la Cadanea estraña, que le suplica la salud de su hija, la sana. A vn demonio, que rendido le suplica que le permita entrar en vnos irracionales inmudos, se lo concede. Que suplicas son estas tan dichosas, siendo las otras tan desgraciadas? Pues como niega à vna Madre de dos Apostoles vna suplica, y à vn infeliz espiritu se la concede? Porque supo pedir como asturo, responde Bernardo. Las tres suplicas mal detpachadas, y las tres bien admitidas, no confistieron en los suplicantes, sino en los medios que tomaron para las fuplicas. Porque la Madre de los Apostoles, los Censualistas, y los Escrivas pidieron simplemente mercedes al Redemptor. El ciego ,la Cananea , y el demonio se valieron para pedir del Nombre de Jesvs : Iesu fili David ; y es tan poderoso el nombre de Jesvs, que lo que se pide sin su Nombre, aunque sea al mas digno, suele tener mal despacho; pero lo que se pide en su nombre, aunque sea al mas indigno, logra el buen despacho luegos

46 Hasta al rebelde espiritu le cocede lo que pide, escrive Bernardo: porque como segaz se valió del Nombre de
Jesvs: y pudo tanto el patrocinio de su
Nombre, que venció la indignidad del
Suplicante: Quamquam intensionem damonum illud petentium agnoseres Dominus, hoe tamen concessite, quia in sessi
nomine nil frustra petitur.

47 Es este alto nombre la seguridad vniversal de quantos le invocan, y de quantos le veneran, y devotos le celebran, Muchos caminos dexò la Piedad Divina, y mucha, intercessiones para franquear su gloria; pero ninguna

Matth. 20;

Matth. 22: v. 18. Matth. 12: v. 39.

Ioan.9.0.7

Matth.is? v.28:

Marc. 5. 0.

Arnol.Care
de sept.vers
D.ser.4.

v.7.9 8.

101.4.

numero

duodecim

Iordane,

lus reijci-

cur : quia

iam videre

licuit, quod

in Iclu no-

mine om-

nes falvan-

ene,& nul-

lus perije.

mas eficaz, que el nombre de Jesvs: porque es tan poderosa su autoridad, que con otros intercessores, se salva vno; con la interceision del Nombre de Jesvs, se salvan todos.

48 Vna gallarda contradicion examina Gregorio. Doze piedras pulo Jo-Numer. 17 sue en las Riberas del Jordan, y estas las colocò despues en el Templo, en dictamen de Josepho. Moyses eligiò Greg. bom. doze varas : floreciò la de Aaron, y 6.in Cant. puso tolo à la florida en la Arca del tes-Duodecim tamento. Estas doze piedras, y doze Virgæ pro varas representan las doze Tribus. El Templo es imagen de la Gloria. El reparo, y la contradicion confiste en filiorum II. que por mano de Josue entran en el rael ex præ Templo de la Gloria las dozePiedras, q cepto divifon todas las doze Tribus;y por mano no accipiúde Moyses entra vna vara sola, que es tur à Moyla de Aaron. Luego mas poder tiene fe ; fed vna Joine, que Moyles? Es verdad, reftamen elecponde Gregorio: porque Moyles, cota præ cætemo primer Redemptor de Ifrael, repreris floruit; fenta la persona de nuestro Redemprurlus à letor. Joine, por in nombre, representa fu Nave lael nombre de Jesvs: y parece tan popides alluderoto el nombre en comparacion de muntur ex la persona, que por medio de su persona, le falva vno por medio de fu nomquoru nulbre, fe falvan todos.

> Solo relta dezir como se debe invocar, para que no firva de vana confiança, fino de divina medicina. Tan poderolo es, como he ponderado, el Nombre de Jesvs: pero quiere nuestra dispolicion, porque su nombre invocado, es remedio al digno; pero tambien ferà castigo al que le pronunciare indevoto.

Este texto estimo : Adiuro vos per Iefum, quem Paulus pradicat: Dixeron los hijos de Sceva, conjurando à vn demonio : Yo te conjuro por el nombre de Jesvs, que predica Pablo. Conozco a Jesvs, y a Pablo, respondio el demonio ; pero volotros, fiendo Hebreos, como defeais parecer Christianos? Et insiliens in eos, bomo, in quo erat domonium: invaluit contra cos: y permitiendo la Providencia poder al Espiritu infeliz, los maltrato y hiriò.

5 Admira esta permission, y que

pierda el demonio el respeto à nombre tan poderoso, y Soberano. Crece la duda, que el Cielo dize, que à la pronunciacion de este nombre se alegrarà el Cielo, y temblarà el Abismo. Pues como le oye el demonio, y no folo no tiembla, pero se ensangrienta en quien le nombra? Porque no consiste, dize Chrisostomo, en lo nombrado, sino en el modo, y en el instrumento. Eran estos hijos de Sceva vnos obstinados Hebreos, que afectaban parecer fieles Christianos. Dizen al demonio: Yo te conjuro en el nombre de Jesvs, que predica Pablo; y irritado el demonio los castiga : porque pronunciado el nombre de Jesvs por Pablo, le obedeciera; pronunciado por vn mal Christiano, le da el Cielo permission para que castigue la offadia:porque vn Jesvs en boca de vn Pablo, haze milagros; en boca de vn indigno, provoca a castigos. La misma arma, que nos sirve, bien pronunciada, para el remedio, se convertirà, mal pronunciada, en caltigo; porque es especie de sacrilega ossadia, querer que aproveche el nombre en la boca, no teniendo el amor de la persona en la alma.

Chrif. bis.

52 Disponga, Senor, vuestro amor, que seamos no indignos instrumentos de pronunciarle. Limpiad nuestros corazones, para que seamos Templos vivos de vuestra luz. Corra azia nosotros essa amorosa Sangre, que blanquee nuestros delitos, que limpie nuestros pecados. Disponga vuestro soberano Poder, que se imprima en nuestros corazones tan alto exemplo de amor; y ya que no llega nuestra flaqueza à imitar vuestros incendios, sepa à lo menos, venerar vueltros amores. No podeis oy negarnos la ternura, pues la està assegurando vuestra infancia: Ni vuestra Sangre Redemptora, pues anticipa la antia las heridas. Anequenfe nuestras culpas en el Mar Bermejo de vueltras Miscricordias, para que salgamos limpios a la orilla de vueltra gracia, y os besemos los Pies er

eternidades de gloria. Amen

ACT. 19. 0. 130

Ibid. 0.16.

1000

0000

0000



## 

DELANATIVIDAD

### DE MARIA SANTMA

NVESTRA SETORA

DE LA ALMVDENA.

Liber Generationis Iesu Christi. De qua natus est Iesus. Init. Sanct. Evang. secund. Matth.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan? cap. 6.

Micreta Providencia es anticipar las luzes de este dia. Si sas ben anticiparse las desgracias, sepan una vez anticiparse las dichas; que no siempre han de ser diligentes los males, y perezosos los bienes.

Nace à ocho de Septiembre nuestra dicha, y adelan- Gen. 1. 03

ta ocho dias à su nacimiento este Real Magestuoso culto. 16.0.2 El exemplo le tomò del Cielo. Naciò el Sol el quarto dia para iluminar el Vniverso, y naciò la luz el primer dia. Què luz es esta, sino ay Sol que la produzca? Si es el Sol alma de la luz, como nace la luz, sin aver nacido el Sol? Pues la luz del Sol es, dize mi Angel Santo Thomàs. Pues como, sino ha nacido, causa aquel anticipado lucimiento? Porque es Sol; y es tal el privilegio de vn Sol, que ilumina antes de nacer. Las demas luzes, aunque grandes, alumbran despues de nacidas: el Sol, alumbra con su luz quatro dias antes de nacer; porque despues de nacer, dilata sus rayos para que le veneren nacido; antes de nacer, esparce luzes para que se alegren de su esperado nacimiento.

Solo encuentra el discurso una grave designaldad en esta lucida proporcion; porque el Sol material tuvo folo tres, ò quatro dias de anticipada luz à su nacimiento: el Sol de Maria tiene en esta mas que Octava, ocho. Luego excede este culto en la mitad, y mas al exemplo del Cielo. Es verdad; pero en este excesso consiste su mayor discrecion; porque excede tanto el Sol de Maria al Sol del Cielo, que bastan quatro dias anticipados de luz, que celebren el nacimien-Sol vivia Sol muerto; pero se requieren ocho, que sestejen el nacimiento de vn

Sol vivo.

Anticipe, Señora, rayos vueltra gloriofa cuna, para que fe mire primero ilustrada, que nacida. Amanezca, Señora, vuestro resplandor, que sirva de gozo al Ciela nacida. Amanezca, Señora, vuestro resplandor, que sirva de gozo al Ciela nacida. de gozo al Cielo, de norte al Mundo, y de terror al infierno. Enmiende Eva fus llantos, y corriiro llantos, y corrija sus acentos; pues quanto sue lamentable su tragedia, es la reparacion mas gloriofa.

5 Curiola observacion de Columella es, que à siere de Setiembre nace en la Essera la estrella vaga, y inquieta llamada Cabra, que vaticina achaques, y

D. Thom. I's p.9.70.00.

pronostica ensermedades: Oritur Capra, qua tempestates, & instrmitates prasiga Collumello nato Previene el Cielo remedio à este malevolo insluxo, y nace immediatamenliborico i Tre Maria, para que hallen Templo, y medicina en su gracia, las tempestades, y achaques de la culpa.

Matth. 5. les, que solo tienen de humanas el ser benignas. Para contemplar algun breve 45.

ve rayo de tanto glorioso resplandor, necessito de vuestra luz; y si el Sol nace para buenos, y para malos, la aguardo consiado en la dulce invocacion de vuestro Soberano Nombre. AVE MARIA.

### 

De qua natus est Iesus. Init. Sanct. Ev ang. fec. Matth.

Caro mea verè est cibus. Seq. Sanct. Evang. sec. Ioan. cap. 6.

L Norte del Evangelio es la temporal Generacion del Hijo; el Mysterio es el deseado Na. cimiento de la Madre. Parece improporcion para celebrar el Nacimiento de la Madre, traer la temporal Generacion del Hijo. Pues à esta primera improporcion, se arrima otra igual; porque el Mysterio es venerarla Niña; El Evangelio la festeja Madre. De qua natus est Iesus.. Cobarde el entendimiento no se atreve à elegir senda, que no la tenga pisada. Doze Sermones de este Mysterio tiene impressos mi ignorancia. Buena costa serà averme de olvidar de todos por pisar nuevo camino. Pero con la luz de Maria no ay riesgo. Palabra doy de olvidar todo lo impresso, y discurrido, que es lo mismo, que dar palabra de errarlo de nuevo. Contemplando, pues, la improporcion mysteriosa de celebrarla el Evangelio Madre, quando el culto la aplande Niña, partire mi Oracion en dos Puntos. El primero ferà, que nace como Reyna Madre para favorecernos. El segundo terà, que nace como Madre de pecadores para alumbrarnos

#### PUNTO PRIMERO.

S Irva de exordio vna curiofa observacion. Tres infignes Nacimientos veneran nuestros
cultos, y celebran nuestros respetos:
el del Bautista, el de Maria, y el de
Christo. El Bautista naciò para lucero
del Sol: Maria naciò para Madre de la
luz: Christo naciò para alma del resplandor. Mi advertencia es reparar el

orden regular de estos tres Nacimientos.

9 Observando el computo natural del año, el primer Nacimiento que se venera, es el del Bautista: el segundo el de Maria: el tercero el de Christo. Es cierto, que nació Maria primero que Juan, pues al eco de su voz debió alegrias, y movimientos en el materno claustro de Isabel. Pues como la Iglesia pone primero el Nacimiento de Juan, que el Oriente de Maria? No puedo adivinar las verdaderas causas; bastarà à mi cortedad, que ofrezca no

imprudentes congeturas.

10 Primero fue en el tiempo el Nacimiento de Maria, que el de Juan; pero sabia la Iglesia pone primero en el circulo del año el Nacimiento de Juan, que el de Maria; porque aviendo de celebrar estos gloriosos Nacimientos, era conveniente colocarlos con este orden. El primero, el del Bautista; el legundo, el de Maria; el tercero, el de Christo; porque el nacimiento de Juan, aunque tan glorioso, es vn nacimiento puramente humano; el de Christo es vn Nacimiento, entre gloriosas humil. dades, divino; el de Maria es vn medio: es vn Nacimiento tan raro, que, como pura criatura, no es Nacimiento Divino; como Madre de vn Dios, parece mas que humano. Excede al humano, y no llega al Divino; porque es vn medio entre divino, y humano. Excède à todo lo humano, porque es Madre de todo vn Dios infinito. No llega à lo divino, porque siendo criatura, no es immenso. Pues pongase su Nacimiento en medio del humano, y del divino, para que conozca el mundo,

Luc.1.verf

que excede tanto su Nacimiento à todo lo humano, que fino llega à lo divino, por lo menos es vn medio.

11 Suficiente razon era la dicha; pero mi cortedad la descubre mas profunda. Què medio es este del nacimiento de Maria? En que tiempo sucedieron estos gloriosos Nacimientos? Ninguno lo ignora. El Nacimienro de Juan, es por Junio; el Nacimiento de Maria, es por Setiembre; el Nacimiento de Christo, es por Diziembre. No reynando acasos en providencias de cunas tan meditadas, deseara correr las cortinas de los arcanos decretos. No llego ofado à correrlas, fino reverente en humildes congeturas.

12 Era como obligacion precifa de estas cunas, que reconocieran estos meses señalados; porque la continua revolucion del circulo Solar en fus dias, y meses, los haze tan diferentes, como desiguales. Por Junio empiezan los dias à menguar : Por Diziembre empiezan à crecer : Por Setiembre se conservan dias, y noches en vna perpetua igualdad. Por esso se llama este mes el Equinocio Autumnal. Estas tres desiguales estaciones de cursos, corresponden con hermosura à estos tres gloriofos Nacimientos: El de Juan es por Junio, quando empiezan à menguar los dias; porque es su Nacimiento puramente humano. El de Christo es por Diziembre, quando empiezan à crecer; porque es su Nacimiento gloriosamente divino. El de Maria es por Setiembre, quando se igualan los dias; porque nace como Madre para poner en paz las diferencias. Con el Nacimiento de Juan, se acortan los dias. Con el de Christo crecen. Y con el de Maria se igualan. Ni menguan, como con Juan; ni crecen, como con Chrifto; pero se igualan en proporcion: Porque à los nacimientos humanos toca, por su desgracia, acortar los tiempos; al de Christo, como Soberano, crecerlos; y al de Maria, como Madre, igualarlos.

Passando de este discurso à mas profundo, descubro otro dulce mysterio en estos tiempos naturales. El Nacimiento de Juan, es quando los dias menguan: el de Christo, quando cre-cen: el de Maria, quando se igualan. Está el Nacimiento de Maria entre vn Naciniento, à quien figue la diminu-

cion; y otro, à quien sigue el aumento; porque su Nacimiento es para igualar diferencias tan encontradas, como aumentos, y diminuciones. Nace Maria en el tiempo de vna fuma igualdad, medio entre todos los tiempos, para fer vn medio tambien entre pecadores, y Santos; porque nace entre vn Nacimiento de diminucion, para que se disminuyan las culpas: nace entre otro Nacimiento de aumento, para que se aumenten las gracias.

14 O discreta igualdad de luz, que medias entre diminuciones, y aumentos, para que encuentren los pecadores difininuidos los enojos, para que hallen los Santos aumentados los beneficios! Es su Nacimiento la suma igualdad del tiempo; porque en la igualdad de operaciones, se asseguran siempre aciertos, y felicidades.

Por la curiosa novedad del exordio, se podrá disimular lo prolijo. Entrèmos aora en lo profundo del argumento. No canta el Evangelio que nace Maria como Niña, fino como Reyna Madre: De qua natus est Iesus: Vn motivo hallo sagrado, y otro politico. El sagrado es, que nunca fue niña Maria: fue niña en la edad, pero no en la razon ; pues adelantada la razon à la edad(como eruditamente convence el grande Theophilo Raynando) tuvo perfectos conocimientos la naud, t. 7. alma desde la infancia primera. Sentencia es esta de los mas eruditos Padres : y no parece capaz de controversia, pues vemos adelantada la razon en el Nacimiento de Juan : y privilegio concedido al Lucero del Sol, no podia dificultarse à la Madre de la luz.

16 Es tan preciso en vna Reyna Madre vn anticipado discurso; que fue como obligacion à la Dignidad anticipar à Maria el entendimiento. Naciò para Madre de vn remedio comun, y este se assegura mas con el entendimiento, que con el poder. No remedio Efib. 7. de la Reyna Etthèr la ruina amenazada de 3. In Pueblo, con la Magestad de su poder soberano, sino con la industria de su entendimiento: aguardò prudente la oportunidad de informar la verdad al Rey Aluero, para borrarle el mal informe, en que le avia impuelto Aman fu valido; y logrando la oportuna ocafion, configuio el remedio vniversal. Porque delengafiar à los Reyes de los

Theop Ray Marial.

malos informes de sus validos, no lo puede executar el poder con los impetios de la Magestad, sino el entendimiento con las armas de la discrecion.

17 El segundo motivo politico, es mas ajustado. No celebra el Evangelio, que nace Maria como Niña, fino como Reyna Madre: De qua natus est Iejus; porque son muy diferentes los empleos de estas dos defiguales edades. Los exercicios de vna niña, son pueriles juguetes, y inocentes diversiones:los empleos de vna Reyna Madre, son Reales, y magestuosas disposiciones; y no era decencia de la Magestad pintar à Maria como niña entre pueriles divertimientos, fino como Reyna Madre entre soberanos cuidados.

Como niña, parece que tratara de sus diversiones: como Reyna Madre solo trata de nueltros interesses - Estos fon fus Reales cuidados; porque no quiere Maria la Corona con que nace, para adornar fus hermofas fienes, fino para emplearla en publicas viilidades.

19 Vnas vozes muy repetidas del Arcangel San Gabriel, no estan cabalmente penetradas. Esta dichosa inteligenciatue el Nuncio del Nacimiento del Luzero, y del Sol; pero fiendo fu legacia anunciar eftos dos altos Nacimientos, mudo vna voz fola en sus anuncios. A Zacarias, quando le prometio el Nacimiento de Juan, le dixo: Elifabeth pariet tibi filium: Habel parira vn hijo para ti. A Maria, affegurandola el Nacimiento del Verbo, la dize : l'aries Filium : Pariràs vn Hijo. Aqui falta el tibi, para ti. No falta, dize discreto Crisologo, porque habla como Angel, que comprehende los genios con quien trata A Zacarias le promete, que tendra va hijo para si, porque todos los hombres quieren para si tus intereffes : A Maria la dize folo, que tendra vn hijo , porque Maria no quiere para si las vtilidades: Y Zacarias, como teñor particular, quiere vo hijo para grandeza de su cala ; Maria, como parit Reyna, folo quiere vn hijo para remepignus Au- dio de la Corona.

20 La celebrada discrecion de Senetegritas sui ca, de que renunciara la vida, sino pugestat Do diera servir al comun con ella , solo fe minum, no debe entender de Maria, Renunciara alumnum. la diadema, fino la empleara en benefi ciencia publica, porque no nace como Reyna Maria, para recibir obfequios,

fino para emplearle en comunes benes . ficios.

21 Vn infigne desengaño debo à D. Aug.lib. mi venerado Agustino. Quando empe- 16.de Civizò en el mundo la torpe, y obscura idos tat. Dei,c.4. latria? Quando empezaron los hombres à ser adorantes viles de hombres, troncos, y irracionales? Pues sepan, que la idolatria empezò con la corona.La primera corona fue la madre de la primera idolatria. El primer Rey del mundo Nemrod, ò Belo, fundador del Imperio de los Assirios, o Caldeos, fue el Gen. 10. 00 inventor de la idolatria. O Coronas 8, desgraciadas! En otro sentido son aora las Coronas, madres de las idolatrias, porque todos ambiciosos idolatran en las Coronas. Adoran à quien embidian. y idolatran à quien dependen ; porque no las sirven con obsequios de vassallos, sino con adoraciones de sacrile-

22 Deseara mi cortedad penetrar que motivo tendria la Providencia para permitir à la Corona semejante desgracia, como ser artifice de la mas horrorosa culpa? Con reverente temor dire mi congetura : Previò la Providencia. que los mas Reyes avian de permitir adorarse de sus vassallos, y en castigo de estas delinquentes adoraciones, los permitiò adoraciones mas viles. Pues adoren troncos, los que pretenden cultos; adoren piedras, y irracionales, los que quieren para sì adoraciones; por a que es justo castigo de los que se hazen adorar, que adoren à otros, que no los pueden favorecer.

23 No nace Maria como Reyna, para pretender ser adorada, sino para derramar en beneficios prodiga su Corona. Debo declarar vna infigne diferencia entre la Corona de Maria, y las humanas coronas.

24 Todas pretenden ser adoradas: pero las coronas humanas defear adoraciones de obsequios; la Corona de Maria, folo anhela adoraciones de cariños Las coronas humanas, quieren adoraciones para tributos de su Magestad, la de Maria, quiere adoraciones para correspondencias de su amor. Las coronas humanas quieren, que las adoren firviendo; la Corona de Maria quiere, que la adoren amando. Las coronas humanas quieren las adoraciones del poder; la de Maria quiere las adoraciones del antor ; porque las coronas hu-

nucris, invoca falvatorem; quia virginitas non fibi parit filium, thoris, &in-

Luc. T. v.

13. O 31.

Div. Petr.

Chrisolog.

ferm. 142.

Non dixit

tibi : Non

dixit tuum:

Monita er-

go per An.

gelum vir -

go, ne præ-

1umas hunc

vocare filiú

tuum, sed

mox vt ge-

mauas desean ser adoradas, para que todos se rindan obedientes; la de Maria desea ser adorada, para que todos

la correspondan amantes.

Apec . 21.

V. 22.

Pinta el amado Juan à la triunfante, y celestial Jerusalen con todo el adorno immortal de vna perpetua luz, y anade à la pintura vna dificil claufula: Et templum non vidi in ea. Era vna Ciudad fin Templo. Pues como la falta elta Magestad à la gloria de la Patria? Como à la que se adorna con muros, calles, y plazas la faltan hermosos Templos? No faltan, dize immediatamente Juan, porque Dios, y el Cordero la sirven de hermoso Templo : Dominus enim Deus Omnipotens Templum illius eft, O Agnus. Pero fiempre insiste el escrupulo. Quien la adorna de muros como la priva de Templos? Darè mi congetura.

26 Dos tributos paga nuestra Religion à Dios en los Templos: el tributo de servirle, y el tributo de adorarle; el servirle, es oficio del culto, y entendimiento; el adorarle, es empleo del cariño. Todos los amores humanos, por limpios que sean, huelen à las imperfecciones de mortales interefses; solo en la Parria son hidalgos los amores, porque alli se ama tan puramente à Dios, que cessa todo humano motivo de interès. Pues no aya Templos en la gloria, dize Dios; porque si el Templo se hizo para darme adoraciones de obsequios, y de cariños, me contento con las adoraciones de los cariños, sin hechar menos las adoraciones de los obsequios; porque no pretendo ser servido con cultos de Magestad, sino adorado con nobles tributos de amor.

27 Odulze gloria de vuestra immensa fineza! Permitan, que declare mas lo profundo de esta llama. Todo quanto se mira en vn Templo, es genuflexiones, reverencias, cultos, y oblequios; postrarse rendidos, humillarse devotos, y arrepentirse contritos. Suben los humos de los facrificios à defenojar al Cielo, y compensa en derramadas elemencias la rendida postracion de nuestras culpas. Todos estos actos de religiosa fe, han de nacer, para fer meritorios, de amor ; pero algunos se executan por temor à la pena, otros por vana ceremonia, y otros por el interes de la gloria, que prome-

te à quien le sirve. En la Patria, todos los oblequios son de amor, sin que se mezcle en sus cultos, ni adorarle porque le teman, ni quererle porque le necessitan. Pues no aya Templos en el Cielo, dize Dios: aya Templos en el mundo, donde se puede sufrir, que me adoren por interesses ; pero en el Cielo, foio han de adorarme por amo-

28 Templos de Cielo busca en sus devotos Maria, porque no desca ser adorada para ser servida; sino ser adorada para set amada. De nada es anfiolo quien ama, fino de ser correspondido. El amor nunca anhela mas tributo, que el amor. Anhele rendimientos la Mageltad del Poder; que Maria solo anhela correspondencias de amor; porque servirla con cultos, es tratarla como à Poderosa; servirla con amores, es lisongearla como à enamorada.

29 Busca este noble tributo, no folo por lifonja à su amor, fino porque cede en nuestro glorioso interes. Escrive el erudito Causino, que la es- Caus lib.20 trella, ò figno Celeste llamado Virgo, de Domo se compone su imagen de treinta y tres Dei 6.22. estrellas, que la forman una brillante coroua. Ofrece hermofa alufion a los treinta y tres anos, que vivio Christo en el mundo. Estos son treinta, y tres estrellas, que coronan à la Virgen;porque tales hijos, tan altamente gloriofos, sirven de corona à sus Madres con fus años aprovechados.

30 Passando de este hijo natural à sus hijos adoptivos, que la corresponden devotos, hallo, que tambien los hijos atentos coronan à Maria con sus devociones; pero al mismo passo, que la aumentan la corona, encienden para si vna estrella; porque paga Maria sus devociones, con prevenirlos en

el Ciclo luzes.

#### PUNTO SEGUNDO.

L Segundo Punto era, que nace Maria como Madre de pecadores para alumbrarnos. En obscura tritte noche vivia el mundo antes del Nacimiento del Verbo. No gozaba de mas luz, que el erepusculo de su esperança, que le encendia su se animofa. Nace Maria, y enmendado el horror del dia, empezò à gozar de Aurora-En-

Geneli. in Coronic.ad ann.2239. fol. 60. 0 6 I. Rectius igi tur Hebræi initium calamitatis huius du cunt à Mariæ Movsis nativitate in annos 87 ex quo; & nomen obtinuisse aiunt: Nam Maria amarorem fonat, quod ea nata **Ægyptij** amaris ope ribus Ifraclis servicutem exacer barint. Exod. 150

22 Entibio su deseada cuna la llorada deseracia de la RepublicaHebrea. La primera, que en la Escritura gozò el alto nombre de Maria, fue la grande Princesa Maria, hermana de Moyses, y de Aaron. Pues el motivo de imponerla este nombre, en dictamen del docto Genebrardo, fue la opression de su duro cautiverio; porque el nombte de Maria, entre los Hebreos, fignifica amargura: Nam Maria amarorem fonat ; y desde que naciò esta Princesa hermofa, empezò Pharaon a estrecharlos mas la cadena.

33 No quiero litigar à su tristeza el nombre; pero si al nacimiento de esta Maria, le pusieron el nombre de su desgracia, con mas razon debieron vaticinar su dicha. Quando naciò Maria, empezò Pharaon à oprimir el Pueblo con mayor violencia. Pues efta Maria fue la primera , que , anegado Pharaon en el Mar Bermejo, tomò el tympano para cantar la victoria; porque es verdad que nace Maria entre la mayor triffeza, pero es para que corra por sus manos la mayor alegria.

34 Pero si Maria anega Pharaos nes, como ha de ser Madre de delinquentes? No son oficios de Madre anegar, sino amparar, y favorecer. Dos soluciones dare. La primera es, que ay infigne diferencia de aquella Maria à la nuestra, pues no tiene proporcion la fombra con la luz; y fi fueron anegados los Egypcios, tambien fe salvaron los Hebreos. La segunda 10-Incion es; que aunque es Madre de pecadores, y delinquentes, no quiere mostrarie Madre con Pharaones.

Diftingue mi cortedad las culpas, que confunden nuestras ignorancias. Ay delitos de fragilidad, y delitos de malignidad. Ay enlpas de flaqueza, y culpas de pertinacia. Ay errores de entendimiento, y malicias de voluntad. Graduar con igualdad estas culpas, es confundir las fragilidades de nuestro barro, con las malignidades de nuestro entendimiento.

36 Es Maria Madre para las fragilidades, pero no quiere mostrarse tan Madre para las obfinaciones. La mifma culpa de adulterio avia executado aquella pobre muger adultera, y el Rey David : pero fiendo la misma culpa, à la muger la perdona sin mas caltigo, que vna blanda advertencia : Iam am-

Plius noli peccare; y à David le castiga con la muerte del hijo adulterino. O Ioan. 8. 0; Divino Tribunal, donde es mas casti- 11. gado vn Rey, que vna pobre muger 2. Reg. 12: infeliz! El motivo fue, que en la mu- V.14. ger, era fragilidad del barro; en David, fue licencia prodiga de su apetito; y para las fragilidades nacieron las clemencias, para las malignidades se hizieron las justicias.

37 Nace Maria como luz, porque es hermolo privilegio del resplandor, iluminar con igualdad los lugares mas feos, y mas hermofos. De ninguno retira sus luzes; porque à ninguno, por delinquente que fea, niega fus benigninidades. Pero no han advertido, que fiendo la luz tan igual para buenos, y para malos, ocafiona vna grande defi-

gualdad en sus efectos.

Esta verdad la han de jurar nuestros ojos. No pueden los ojos enfermos gozar del hermolo beneficio de la luz, porque el mismo resplandor que alegra los ojos buenos, congoja los ojos malos. No es achaque de la luz, sino pension de la enfermedad. Para potencias enfermas no ay luxes; porque el mismo resplandor que enseña el camino à los ojos buenos, deslumbra à los ojos malos.

39 Sirva el Nacimiento del Hijo à la cuna de la Madre. Amaneciò aquella Incida estrella à los Reyes Magos que con lengua eloquente de luz a como escrive Gregorio, los enseño el camino de buscar al Redemptor; y los lleno de alegria : Gavisi sunt gaudio mazno valde. Pues la noticia de esta estrella, que le dieron à Herodes, le turbo con temerofo susto, y à toda su grande Corte: Turbatus est , & omnis Ierosolyma cum illo. La misma estrella de su Nacimiento era la que miraban losMagos, y escuchaba Herodes; pero no consiste en la luz del Nacimiento, sino en los ojos que la miran; porque los Magos, aunque gentiles, eran ajustados; Herodes, aunque seguia la verdadera Ley, era tyrano injusto; y de la misma luz del Nacimiento de que los virtuolos se alegran, los delinquentes le curban.

Oficonocieran nueftros errores, que no confiften los infelizes tropiezos en defecto de luzes, fino en fobra de intenciones! La misma estrella le dirà con hermofura. Esta luz sirviò

D. Gregori hom. 10. in Evang. Matth, 21

Versoza

à los Reves Magos para alcanzar la verdadera Fe, y acertar el camino de su dicha. Pues esta milma luz ocasionò à Herodes aquel impio politico decreto de matar à todos los Inocentes; porque los Magos observaban la luz para seguirla, Herodes la miraba para obscurecerla; y Reyes que miran las luzes del Cielo para seguirlas, se coronan de aciertos; Reyes que las miran, sin querer guiarse por ellas, se despeñan en precipicios.

Insensiblemente me ha conducido el Texto al mas vtil defengaño. Si ov nace à nuestros ojos toda nuestra dicha, como no huye, fugitiva de sus ravos, nuestra desgracia? Si oy nos amanece toda la luz, como porfia en los tropiezos nuestra ceguedad? Si oy nos alumbra todo el Sol, como le pierde el refpeto rebelde la obscuridad? No ome respondais, Señora, que bien sè, que no es debilidad de vuestros rayos, sino resistencia de vueltros delitos. Toda vueltra luz no llega à iluminar nuestras ceguedades ; porque mas poderofos fon nueltros vicios para obscurecernos, que vuestros rayos para alumbrarnos.

42 Infiel batalla, Señora, litigan con vuestras luzes nuestros obstinados errores; pero no cabe en las eficacias de vuestro resplandor, que se dexe vencer de nuestra delinquente obscuridad. No pueden triunfar de vuestras luzes nuestras sombras : descredito suera de vuestro augusto resplandor, vn triunfo tan infeliz.

La gloria que atribuye la Escritura, y los Padres, y principalmente Bernardo, al Nacimiento de Maria, es incitularle luz del Mundo. Este elogio le veneraba mi respeto por lo lucido; pero aora penetrando mas la alufion, le celebro por lo benefico. Nace Maria como hermosa luz, porque nos haze el mayor

beneficio con su resplandor.

44 La mas conocida philosofia es la experiencia de dos antorchas; vna apagada, y otra encendida. Què remedio avrà para encender la luz apagada? Es tan facil, como sabido. Si la antorcha apagada se pone en proporcion que suba el humo à cocar lo ardiente del lucido esplendor de la antorcha viva, baxa docil por el humo la llama, y enciende la antorcha muerta. Todas las luzes humanas respiran, ò intercadentes, è muertas; porque à todas las rienen los vicios apagadas. No viven enteramente difuntas, porque dura en ellas la Fè, aunque apagada la luz de la

caridad : Embia la Fè vnos humos al Cielo, que no se fi los llame fuplicas ò agravios; porque pretender favores, defmereciendo los beneficios, ò es temeraria ossadia del suplicante, ò presumir poco jultificado al concedente.

Pues yo nacere, dize Maria, como luz, que todo lo sabe dispensar mi amor. Vengan essas luzes muercas, que folo respiran tibios humos : el humo, na. turalmente mancha; la luz, beneficia, y ilustra. Puesta la antorcha apagada en proporcion, que toque el humo a la antorcha viva, baxa por el humo la luz à encenderla; y quando la ancorcha muerta mancha à la viva con su exhalacion, la antorcha viva enciende a la muerta con fu luz. Pues como luz nace Maria; porque quando la provocamos con el humo de vna ofensa, nos beneficia prodiga con fu llama.

Para este grande empeño es todo luz este Nacimiento glorioso; porque solo su nobleza puede llenar de resplandores à quienes la estan manchando con humos de obscuridades. O Madre benigna, que dispensas vn agravio por hazer vn beneficio, y que hazes el beneficio por el passadizo del agravio!

47 A esta luz se puede descifrar la improporcion tan celebrada del Evangelio, que ha sido cruz de los discursos. En este arbol genealogico se pone en primer lugar David, quitando su noble antiguedad al Patriarca Abrahan: Filij David, filij Abraham. Es cierto, que Abrahan precediò à David muchos figlos. Pues

como le quita la primacia?

Yo creyera, que la noble condicion de Maria obligo à quitarle à Abrahan la precedencia. Dos infignes fuceffos passaron à estos gloriosos Padres con sus hijos, a Abrahan con Isac, y a David con Abfalon. Abrahan, obediente al soberano precepto, quilo facrificar à lu 3. 10. O hijo, y le tirò vn golpe mortal, que em- 114 barazò yn Angel para que no llegasse à execucion. David fue can atento con Abfalon, que al mirar fus alevofas Vanderas, mando à sus Capitanes, que no le quitaffen la vida : Servate mili puerum Abfalom, Grande diferencia de paternales gafectos! Porque en Abrahan fe admira la obediencia de querer matar à vn inocente hijo : en David, se anega el discurso, viendo, que perdona al hijo mas alevolo. De vno, y otro Padre desciende Maria;pero se le ha de quitar a Abrahan la preceden-

Gen. 72 000

2. Rog. 18:

cia para darfela à David; porque no nace hija de vn Abrahan, que tira golpes à sus hijos; fino de va David, que perdona à los mas alevolos.

49 Bien conviene mi confusion en la clemencia; pero no quifiera mi relpeto, que te la pulieran tan costosa nueltros delitos. Siempre ha de andar Maria batallando con delinquentes ? Siempre ha de litigar con pecadores ? Siempre ha de cargar su piedad con los perdidos? Bien reconozco, Schora, que teneis paciencia invictaspero aora descubro, que para tanta carga necessitais de soberana fuerça. Vna apatente contradicion de

Textos no reparada, me admira. Dize Maras de Christo, que colocò el Imperio, y Principado sobre su hombro. Factus est principatus super humerum eius. Dize Ifai.9.0.6. San Lucas de Christo, en alusion de vn Pastor, que dexa las noventa y nueve ovejas que guarda, por falirà bufcar à vna ovejuela perdida, y que, despues de encontrarla, la pone gozoso sobre sus hombros para conducirla : imponit in bu-Lac. 15. v. meros suos gaudens. Ya fatiga la contradicion, y la duda. Para llevar todo vn Imperio, basta vn hombro folo: Super bumerum eius : Para llevar vna oveja perdida , los aplica entrambos : Imponis in humeros (uos; porque ay tanta diferencia de lo que pesa vn Reyno, a lo que pesa ganar vn perdido, que mas hombros necessita para reducir à vn perdido, que para governar vn Reyno.

O Soberanas fuerças de Maria, que tienes hombros para tantos perdidos! No me admiro que tenga mas hombros para sufrir quien tiene mas ojos para ver ; porque la clemencia que la duplica los fentidos, la fabe aumentar los

Pinta el Esposo à su idolatrada prenda, imagen de Maria, y dize que es vna paloma hermofa: Vna est columba mea. La llama con el epiteto de vna porque la concediò el privilegio de vnica, y fola. Passa à retrararla las restantes porciones de su hermosura, y dize, que tiene los ojos de palomas : Osuli tui Cant. 1. v. columbarum. Este plural admira, porque 15. mal puede tener ojos de muchas palomas, quien es paloma tan vnica.

Pues todo lo vence Maria, dize discreto Ricardo. Nace Maria como paloma vnica, porque lo fue en la fingularidad de la gracia. Nace como paloma, porque solo esta ave cria con gusto los hijos estraños, dize Pascasio: Columba suos diligentissime nutrit pullos, etiam O alienos pascit; y solo Maria cria hijos tan eltraños, como delinquentes, y pecadores. Pues esta paloma vnicatiene ojos de muchas palomas, porque en los ojos se representan los desvelos, y cuydados, y vive tan desvelada por sus hijos, que fiendo vnica en compadecerto, se haze toda ojos para desvelarie.

54 No estrañara, Señora, vuestra grandeza, que no aya sabido mi ignorancia, pintar vueltra gloriosa cuna; porque si todo el Cielo no tiene bastantes luzes para copiaria, què mucho ferà, que no tenga colores mi rudeza? Enmienden los Soperanos Espiritus con sus dulces canticos nueltros mal formados acentos, que para vn Nacimiento de tanta gloria, no ay musica proporcionada en la tierra.

55 Venza, Señora, vueltra luz las tinieblas de nuestra ceguedad, y los yelos de nuestro corazon. Confessamos, que vivimos culpados; pero tambien naceis como Madre nueltra para alumbrarnos, y dirigirnos. Hazed, que no desmerezcamos vueltros favores, intercediendo por el perdon de nuestros delitos, para que debiendo à vuestra piedad las assistencias

de la gracia, os besemos los pies en eternidades de gloria.

Amen.



D. Paschas. libr. 6. in Matth.



AVE MARIA.

## ORACION DE LOS REYES.

EN LAS DESCALZAS REALES.

Vidimus stellam eius, de venimus adorare eum. Sequent. S. Evang. secund. Matth. cap. 2.

Y se postran devotos, y humildes adorando à Chullo tres Orientales Reyes. Nunca menos en trage de Dios, que entre las inclemencias de vn Portal. Pero mas sue aclamarle por Dios las piedras, mutindo entre delinquentes, que adorarle oy por Rey, a verle entre descomodidades; porque nunca parecen mal, padeciendo por amor de sus vallallos descomodida-

des los Reyes. Quiero referir primero el sucesso, para entresacar de su dulce Historia lo mas provechoso.

2 Apareciò en la Arabia Oriental, que habitaban los de Sabà, Madian, y Gen. 25. Epha, descendientes de Abrahan, y de Cetura su segunda mager, vna estrella nac-

va, designal en la forma al Sol, pero casi ignal en el imperio de la luz.

3 Habitaban tres Reyes estas largas Provincias. Eran sabios, dedicados al estudio (no vano aora) de la Astrologia. Estaban instruidos con la Profecia de Balaan : Orietur stella ex Iacob , y los Oraculos Sybilinos; especialmente el de Num. 24. la Sybila Eritrea, que vaticinaba esta estrella. Al mirar los excessos de su luz, y v. 17. conociendo no fer natural, creyeron fer la estrella profetizada; y ansiosos por adorar lo que yà dicholos empezaban à creer, preparan sus dones; dexan sus Palacios; salen al camino; y figuiendo sus movimientos, juran obediencia à sus luzes.

4. Admira que fiendo Reyes, no los califique el Evangelista con esta diguidada Solo los llama Sabios; ò porque estima mas la fatiga de la sciencia, que la dicha de la Cuna; ò porque aviendo llamado Rey à Herodes, no los autorizaba digni-

dad, que vn Herodes tenia.

Llegan à Jerusalen, y se les esconde la luz. Chrisostomo dixo, que en tales Corres no tienen estrella los Sabios. Pero Bernardo, y mi Angel Santo Tho- D. Bernare màs juzgan, que por la pregunta se escondiò la Estrella. Preguntaban à los Cor- sem. 3. de tesanos donde estaba el Rey nacido de los Hebreos: y à quien busca guia humana, Epiph. se le esconde la luz divina. Preguntar à los hombres por Dios, es pedir à las som- D. Tho.bics bras informe de la luz. Si aun los hombres no faben de sì, como fabran de

Al escuchar Herodes la pregunta, se turba; porque al descubrirse, dize Div. Greg. Gregorio, la mas pequeña feña de la Mageltad Divina, te turba la mayor Mageltad humana. Rara contradicion de afectos: los Magos te alegran, y Herodes fe Evange turba. Ha conciencias! De essas penden las alegrías, o las miserias: las quietudes, o las turbaciones. Era Herodes vn Rey por fucefsion ilegitimo; por fus acciones, tyrano; y al eco de la pregunta faliò a responderse la conciencia propia. Este

grande Tribunal, que dexò la Providencia dentro de nosotros, es el mas justo Juez. Todos, aunque no quieran, como Herodes, le escuchan: admiro que no le crean. Pues no mejoran de partido: porque si desprecian su propio testimonio, es miseria sin remedio: Si le dan credito, es tormento, pero con esperança de alivio.

y Aunque tenga decretado Dios à vn pecador, como à Herodes, vna larga vida, no le quieta. No le assegura el estàr seguro; porque creè que no lo està. Algunos se han librado de la pena, pero ninguno se ha podido librar del susto. Saben qual es la pena del pecado? El miedo, que trae el delito. Lastàma es, que nos pueda doctrinar vn Gentil. Epicuro dixo, que se debia huir del pecado, porque no se podia huir del miedo. Què profundamente sigue este desengaño Seneca, advirtiendo à su amigo Lucillo! Para otra ocasion lo reserva mi cuy dado.

Epift. 98.
ad fin.
opift.43.

8 Turbose con el Rey Herodes toda la Corte de Jerusilen, observante de su sustante de su sustante de va Tyrano, dexas de seguir va Dios del Cielo! Admira, que en toda la Corte no huvielle va curioso, que acompañasse à los Magos: y mas aviendo respondido los Sabios, y Sacerdotes, que en Belen se avian yà cumplido sus Oraculos, y Profeccias. O Cortes infelizes, que cobardes son las obligaciones à vista de respetos, y interesses!

9 Salen de la Corte los Magos. Buelve à descubrirse la luz. Llegan al Portal, y truecan la estrella en Sol. Encuentran a Christo, y Maria. Reverentes se postran, y le adoran. Liberales le ofrecen Oro, Incienso, y Mirra. En el Oro, dize mi Angel Santo Thomas, ofrecian el entendimiento, y sabiduria: En el Incienso, la Oracion devota: En la Mirra amarga, vna Penitencia verdadera. Para contemplar lo ofrecido, y mirra primero el estilo de ofrecerlo, necessita mi insusciencia de rodo el Patrocinio de la gracia: Y pues assiste à estos dones Maria, podemos esperarla, si la acordamos su Nombre dulcissimo. AV E MARIA.



Vidimus sellam eins, & venimus adorare eum. Sequent. Sanct. Evang secund: Marth. cap. 2.

L Norte del Evangelio es Real, y generolo: pero me han de difinular aora los feñores Reyes, que olvide lo bizarro, por mirarlos lo devoto. Todos miran à estos Reyes las manos. Yo vengo determinado à mirarlos los corazones. En esta primera adoracion de losReyes, en diczamen de Agustino , Chrisostomo , mi Angel Santo Thomas , y casi todos los Padres, se representa la adoración de las Gentes por la Fè,y de todo el mundo Christiano. No es menos el exemplo, que el modo, como hemos de adorar, fervir, y bufcar à Dios. Y como ha de fer ? Como eltos Reyes, responde discreto Hugo. En sus acciones està epilogado todo el camino Real de adorarle, buscarle, y servirle.

fellam eius, & venimus adorare eum: Vimos su Estrella, y venimos à adorarle. En estos tres verbos, dize profundo Hugo, està la suma de nuestra salvacion: In bis tribus verbis continetur Hug. bie:
fumma salutis eternæ. Vidimus recta
fide. Venimus bona operatione. Adorare mentis devotione. Vimos con recta Fè. Venimos con buenos passos.
Adoramos con corazones devotos. Este vèr, venir, y adorar, serà mi Oracion. Y siendo tres prendas tan distintas, sin costa dividiran mi Oracion en
tres Puntos. El primero serà, Vimos
con recta Fè. El segundo serà, Venir
mos con buenos Passos. El tercero serà, Adoramos con corazones devotos.

#### PUNTO PRIMERO.

12 Vimos con recta fide: Vimos con recta Fè. Parecc este Punto muy ocioso, porque todos hazemos vna gloriosa vanidad de tenernos por buenos Catolicos, aunque scamos

D. Aug. Ser

· scamos malos Christianos. Pues vo fiento, señores, que las mayores enfermedades, fon las que vienen disfrazadas en saludes. Vnos males tan encubiertos, que se esconden de la penitencia, porque se huyen de la noticia.

Todos renemos Fe, no lo dudo : Pero me han de permitir que diga, que tenemos bastante Fe para escusarnos de vn cafrigo; pero no tenemos baftante Fè para que nos sirva de merito. Explico el discurso. No es lo mismo tener la Fè, que basta para no ser Hereges, que tener la Fè, que se necessira para ser buenos Catolicos. No se ofendan que diga, que la Fè que tenemos, es la que basta para no ser sectarios. Como no lo digo por ofender, fino por aprovechar, me alegrare infinito de mentir.

14 Es la Fè vna vivissima luz de Dios, por la qual creemos sus Mystes rios, y nos alumbra para guardar fus Mandatos. Quien no sigue esta luz para guardar lo que cree, vna de dos, ò desestima lo creido, ò cree que no importa, que se oponga à lo creido lo obrado. Lo primero, es delinquente tibieza:Lo fegundo, execrable heregia. A què parage nos va reduciendo el dilema, que ferà dicha condenarnos por tibios, por nodeclararnos por Hereges obstinados!

Aunque me corro de preguncar como vivimos, la obligacion me Precisa à preguntarlo. Como vivimos? Tenemos de Catolicos mas que la Fè? Tenemos de Christianos mas que el caracter de los Sacramentos? Servimos à quien creemos? Seguimos sus passos? Cumplimos sus preceptos? Observamos sus mandatos? Es mas que vna Fè sin obras? Pues en verdad, señores, que à los que tienen esta muerta Fè, de solas palabras, no se fi SanPablo los honrarà con el nombre de Christianos;porque veo que en sus cartas los tiene por disfrazados Atheiftas:

Reprehende mi amado Pablo à los Ciudadanos de Ephefo, y los ef-"Ad En bef. crive effas vozes . Eratis . sine Deo in hoc mundo. Viviais en este mundo sin Dios. Es dificil claufula; porque sin Dios no se puede vivir. Es su conocimiento tan claro, que algunos Filosofos antiguos alcançaron por razon natural, que avia vn Dios. Si dixera, que vivian fin Dios verdadero : Sine Deo vero, erafacil de

entender : Pero fine Deo vel vero, vel falso. Sin alguno, que tuviessen erradamente por Dios, parece impossible. Los de Ephelo adoraron errados muchos Dioses. Pues como dize que vivian fin Dios? Por el estilo, dize Chri- Chrisoft.in sostomo, con que vivian. Eran los de Psal. 13. esta Ciudad profanos, lascivos, y mentirolos. Estas eran sus prendas. Conocian à Dios, pero no le servian. Era Dios para ellos conocido, pero no era respetado. Paes conocerle, y no servirle, es, dize Pablo, vivir fin Dios; porque viven fin Dios en el servicio, aunque vivan con Dios en el conocimien-

Escuchen aora la profunda razon sacada del Texto. Eratis sine Deo in boc mundo: Viviais sin Dios en el mundo: Porque es vivir sin Dios, conocerle, y no servirle. Es Atheista del conocimiento, que professa, quien no junta al conocimiento el servicio: porque con las obras que haze, definiente el juizio que tiene. Si la Fe es de Catolico, y las obras no son de Chrittiano, lo obrado contradice à lo creido. Las obras falfifican las mentes. El entendimiento cree en Dios. Las manos viven fin Dios, y fin ley. En la fantasìa del entendimiento, està vn Dios creido. En la practica de las obras, està vnDios negado. Ay Dios para la fantasia; pero no ay Dios para la practica. Pues es vivir sin Dios; porque no es tanta culpa vna ceguedad, que ofende lo que no alcaça, como vn entendimiento, que agravia lo milmo que confiella, que adora.

18 Pues atiendan aora la consequencia, que sale tan temerosa como verdadera. El entendimiento es de Catolico, porque creo. Las manos no lo parecen, porque no obran lo que affeguran, que creen. Luego aqui tenemos vna batalla entre obras, y palabras; entre practica, y especulativa. Pues mas poderofas parezen para imprimir el caracter de la Religion las obras, que las palabras. Porque cree en Dios tu entendimiento, pides que te llamen Carolico. Luego porque te ven obrar como vn Gentil, no puedes pedir que te llamen Christiano. Mas justo parece darte el nombre por las acciones que hazes, que por las vozes que dizes.

19 Hade fer la Fe, para llamarfe verdadera, como la de estos Reyes. Al instante que muan la Luz Divina, dis-

12. V. 120

poneu su jornada: Vidimus, O venimus. Pues como no los detiene tan largo
y prolijo camino? La ignoracia delacierto? La assistencia personal à las ob ligaciones de la Corona? La destemplança
rigurosa del tiempo? Todo lo atropellan? Si: Porque por Dios todo se ha
de atropellar. No creyeran, sino lo atropellaran. A quien detienen consideraciones humanas, no cree sirmemente en
las Luzes, è inspiraciones divinas. Al
instante que miran su luz, la siguen:
Porque se que no obliga à buscar, desmereze el caracter de Fè.

20 Vna Estrella se apareció à estos Reyes: y sino me engaña mi vista, à nosotros se nos aparecen muchas. Todas las inspiraciones divinas, son estrellas. Todos sus auxilios, son luzes. Todos sus avisos, son rayos: Y quátos tenemos? Por la Fè los miramos, porque los creemos. Y los seguimos? Buscamos? Estos Reyes dexan sus Palacios, y aun no sabemos dexar nosotros vnos

fantasticos gustos.

gaño de nuestro discurso. Saben qual es la mayor desgracia? Pues yo la dirè. La mayor desgracia, es, convertirse en desgracia la dicha. No puede ser mayor dicha, que con la Fe recibir tantos savores de Dios. Pues esta puede ser la desgracia. Recibirlos para agradecerlos, es dicha. Recibirlos para perderlos, es hazer a la dicha, desgracia. Grande dicha es ser firmes Catolicos. Pues esta ferà la desgracia, siendo malos Christianos.

prision de nuestro Dueso, intrepido Pedro hiriò con vn golpe de espada à Malco Convienen muchos Expositores en que este hombre traia la linterna, y la luz para guiar à sus ciegos companeros en la infeliz obscuridad. De aqui dixo vn Discreto, que solo avian tirado à Malco, porque solo èl era el lucido, y siempre se tira el golpe à quien le vèn con mayor lucimiento.

23 Pues yo siento que sue la mayor discrecion de Pedro tirar el golpe solo a Malco: Porque todos estos Soldados, que venian à prender a Christo, estaban delinquentes. Pero avia vna grande discrencia entre Malco, y sus compañeros. Todos sus compañeros venian sin luz, como ciegos. Malco trata la luz para conocerle. Pues solo este mérece el golpe: Porque ofenderse por falta de luz, es ceguedad humana. Ofenderse con la luz en la mano, es

horrible Apostasia.

Quiero adelantarlo mas. Atiende Pedro los excessos de estos Soldas dos, y los juzga muy defiguales. Estos Soldados vienen à prender à Christo sin luzes. Pues disculpa parece que tienen, aunque mala, porque estàn ciegos. Malco viene con vna luz, que representa la Fè. Pues que disculpa darà de venir à ofender à Dios con luz? Ignorarle, y ofenderle, es ceguedad humana. Conocerle, y agraviarle, es fiera Apostasia. No tiene mas disculpa vna culpa, que la ignorancia. Terrible culpa, que se disculpa con otra! Pues matemos esta luz, dize Pedro, para que fin luz pueda disculparse con su ceguedad : porque no quede en el mundo exemplo, de que huvo hombre, que con luz para conocerle, pudo flegar à agraviarle.

dro, què à golpes nos dixera lo que à Malco! Si vienes à ofender à Dios, como traes, para conocerle luz; quando folo tu culpa fe puede fundar en tu ignorancia? Como cabe en vn entendimiento conocerle, y agraviarle? En que mal parage nos ponen nuestrosvicios! Porque vna de dos es precifa: Si nos preciamos de llevar muy viva la luz de la Fè, crezemos el delito. Si no la llevamos muy viva, desinayamos lo Catolico. Terrible estrecho! O dexar nuestros delitos sin disculpa; ò aver de consessar vna Fè casi muerra.

### PVNTO SEGVNDO.

L segundo Punto era, venimos con buenos passos: Venimos con buenos passos: Venimos bona operatione. El primer Punto ha sido para los tibios. Este toca à los sinos, y enamorados. Hemos de venir à adorar, y buscar à Dios con buenos passos, porque no aviamos de dar otros.

27 Muchos passos nos hurta el cuydado del Mundo, y este empleo nace de no enamorarnos bien del Cielo. Engendra el amor de Dios vn genero de fastidio à todo lo terreno, que no solo lo mira con desprecio, sino casi con discreto odio. Quien da passos por el Mundo, no esta enamorado del Cielo.

Matth 26: V. ST. Exemit gladiam, & percu! tiens letvum principis Sacerdotum amputavit auriculam cius. Vid Sylve. 80m. 5. in Evan.1.8. E, 3.4.19. 85. 138. O' 4320

28 Siendo estos Reyes tan sabios, parece que incurrieron en vna inadvertencia muy peligrofa azia sus vidas. Preguntan aHerodes por el nuevo Rey de los Judios. Sabian que Herodes era vn Rey por succession ilegitimo, y por fus acciones tyrano. Ninguno era en lo humano tan perdidofo en este nacimiento. Pues como preguntan por vn Rey nucvo, à vn Rey Herodes zeloso, introducido, violento, y tyrano?

29 Crece la dificultad lo que notò San Anselmo. Era Ley de los Romanos, que ninguno fin su beneplacito se pudiesse llamar Rey, ni Dios : Decreverant enim Romani, ne quis Deus, vel Rex fine confilio suo diceretur. Infigne delirio! Conseguir el dominio de Mar, y Tierra, lo pudo hazer su dicha; pero intentar el Imperio de Cielo, y Tierra,

fue ridicula arrogancia.

o Pues como contra Leyes, y contra Politica preguntan vnos hombres tan fabios por vn Rey nuevo? Porque vienen buscando à Dios, refponde discretissimamente el Imperfecto: Dum considerabant Regem futurum, non timebant Regem prasentem: Confideraban el Rey futuro, con que

no temian el Rey presente.

Expliquemos lo profundo de este desengaño. Quien mira à lo presente, no teme lo futuro. Quien mira à lo futuro, no teme lo presente. Esta es la diferencia entre temporales, y diferetos. Vn temporal, ocupado en mirar lo presente de su conveniencia, no teme lo futuro de vna divina Justicia. Vn discreto, entregado à temer lo futuro de vna Soberana Justicia, no mira lo presente de vna fantastica conveniencia. Los Cortesanos de Jerusalen se turban con la pregunta del nuevo Rey, y ninguno le sale à buscar : porque no remian à este Rey futuro, sino à Herodes, fu Rey presente. Los Magos preguntan sin disfràz por el nuevo Rey: porque no remian las iras de esse Rey presente, sino los justos enojos de su Rey futuro. No temen la crueldad de vn Herodes presente : porque todo lo prelente es caduco; todo lo futuro es eterno : y quien se acuerda de lo eterno, como ha de temer lo caduco?

32 De este grande engaño nacen todos nuestros errados passos. Quien reme à vn Herodes presente, no sale de la Corte à buscar à Diose Quien sale

amante à buscar à Dios, no teme à vn Herodes presente. No salimos de nueltras perezas à buscar à Dios, porque no estimamos los bienes futuros del Cielo, sino los presentes del mundo.

Vna grande contradicion sucede en las dos foñadas adoraciones de Joseph. Dexo sin tocar, que todas las adoraciones del mundo fon sueños: Solo reparo, que cada sueño desperro sus quexosos. En la adoración de las espigas, se enfurecieron contra el sus hermanos: Numquid Rex nofter eris? Gen. 31. 02 En la adoración del Sol, Luna, y Eftrellas se sintiò sa Padre Jacob: Num Ibi. V. 10. ego, & mater tua adorabimus te? En la adoracion de las espigas calla su Padre, y lo sienten sus hermanos. En la adoración de las Estrellas callan sus hermanos, y lo fiente su Padre. Porque su Padre Jacob, dize Ruperto, era Santo. Sus hermanos eran los mas delinquentes: Accufavit fratres crimine pessimo. En la adoracion de las espigas, se representan los bienes del mundo. En la adoracion de las Estrellas, se figuran los bienes del Cielo: y su Padre, como Santo, folo nota verle adorado en el Cielo, pero no haze caso de verte adorado en el mundo. Sus hermanos, como terrenos, folo fienten verle adorado en el mundo, sin hazer caso de verle adorado en el Cielo.

34 Noten aora la causa Estos Ientimientos eran hijos de los cuydados. Los hermanos, como terrenos, solo admiran, que la tierra le adore. Su Padre, como Santo, solo estraña, que el Cielo le reverencie. Los hermanos, como no miran mas que la tierra, folo reparan en vna adoracion caduca. Su Padre, como folo mira al Cielo, folo admira vna adoracion eterna: porque quien mira à las adoraciones eternas, no se acuerda de estas adoraciones caducas; quien estima estas adoraciones caducas, no se acuerda de las eternas.

Què poco adoran los Magos a Herodes! Pues como no le adoran? Porque vienen à adorar à Dios : Venimus adorare eum. Los Cortesanos, que se turban lisongeros, le adoran can supersticiosos, como viles. O mundo, donde en competencias de un Herodes, y vn Dios, dexas de feguir à vn Dios, por complacer a vn Herodes!

36 Poes no tolo fue valor en los Magos esta pregunta, fino reprehen-

Ibi. D. 20

Imperfect.

bom. 2. in

Matth.

fion

Chrifolog.

fion soberana, escrive el eloquente, y discreto Chrysologo. Digo sus vozes por elegantes: Vbi est qui natus est Rex? Non interrogant, fed insultant. Quando scientes interrogant, nescientes non ignorant; sed negligentes arguunt: Increpant desides, ma'os produnt, contumaces verberant: Servum Domino non occurrisse causantur.

37 No preguntan los Magos si ha nacido; sino, donde està el Rey nacido? Vbi est? No es pregunta, sino advertencia. Donde està vuestro Rey? Vuestro Rey en vn Portal, y vosotros en Palacios! Vuestro Rey entre inclemencias, y vosotros entre cortinas! Donde aveis desterrado las Leyes de la lealtad, quando bastaban aora los osicios de la compassion Vuestro Rey entre mantillas de necessidades, y miserias, y vosotros entre profanas ropas de galas! Donde està vuestro Rey? Pero en tal parage le ha puesto vuestra ingratitud, que no sabreis donde esta.

38 El Evangelio me obliga à hazer la mifina pregunta: Vbi est qui natus eft? Donde tenemos à nuestro Rev. y Señor? Creo que le cenemos tan olvigado, que no podremos responder donde le hemos puesto. En vn Portal le pulo su Amor. En vna Cruz le puso nuestra ingratitud. Si no le quita de ella nueltra lealtad, no querra baxarse de ella su Amor. Donde le tenemos? No encontrò al nacer hospicio: Non erat eis locus in diversorie. No le admitieron los luyos: Et sui eum non receperunt. Siendo el instinto mas leal que la razon, le aissitieron dos brutos. Los que no le assistieron, merecia mejor el nombre de irracionales. Señores mios, dode le dexamos? Donde le tenemos? Si no le quitamos de esse yelo para ponerle en nuestros corazones, del partido somos de Herodes, y sus Corresanos.

39 Vna grave duda se ofrece al discurso sobre el Nacimiento de nuestro Dueño. No ay casualidades en su Providencia. Porque decretaria nacer en Belen, y morir en Jerusalen? Bethlehem præelegit Nativitati, Ierosolymam Passioni.

40 Varias razones darè. Elige nacer en vna Aldea, y morir en vna Corte: porque los Justos, è inocentes en la candidez de las Aldeas, viven; en los engaños de las Cortes, mueren. Elige vn cetiro para nacer, y vna Corte para morir: para que al nacer le buscassen, y para que al morir le viessen. Nace en vna Aldea, y muere en vna Corte: porque quiere buscar para morir la misma Corte, que no le buscò al nacer. Tan poderoso sue su amor, que venciò su ingratitud: pues sin acordarse de que le avian dexado olvidado en vn campo, se sue à morir por ellos en vn Leño.

41 Suficientes razones son las dichas: pero San Leon, mas que Ciceron Christiano, diò otra. Permitir Dios à vn sugeto, que sea instrumento del mayor delito, es pena grave del numero de sus pecados. Por ser tan delinquente Judas, le permitio la travcion. Por ser tan alevosa la Corte de Jerusalèn, la permitiò que fuesse sacrilega Autora de su Cruz. Pues què delito tuvo Jerusalèn? Este delito de oy. Dànla el aviso de que ha nacido su Rey, y su Dios, y ninguno le sale à buscar : y es tan terrible delito no salir à buscar à va Dios nacido, que en castigo de este delito, los permitio el mas escandaloso pecado.

PVNTO TERCERO.

ramos con corazones devotos: Adorare mentis devotiones Todos dezimos, que venimos à adorar a Dios; pero no se fi todos le adorar a Dios; pero no se fi todos le adoramos bien. Adorarse como se debe adorar, es impossible en lo humano, porque pide culto infinito. Pero yà que no puede adorarse como mereze su grandeza, se ha de adorar como pide la fineza, sin se entre à la parte la codicia.

4; El estilo persecto de adorarle, le enseña el Evangelio, y le practican los Reyes. No adoran recibiendo, sino dando. En el mundo solo se adora al sugeto de quien se recibe. Adoran, y dan; porque no basta el dàr sin el adorar. El dàr, toca à la bizarria. El adorar, pertenece à la sineza; y poco importa ser bizarros, sino se junta el ser sinos.

44 Muchas dadivas se dan à los Templos. Muchos dones se ofrecen à nuestro Dueño. Alabo, y embidio la bizarria; pero debo deseatla persecta. Sino està limpio el corazon de delitos, mas deben llamarse las dadivas desacenciones del arrevimiento, que dones de verdadero culto.

los Magos à ofrecerle sus dones, y pri-

Luc. 2.007.

Ioan. 1.0.

Leon Pap. Serm 1. de Epih mia. nucro le adoran, y luego le ofrecen. Adoraverant eurs, Co obtulerunt ei munera. Primero le adoraton, y luego le ofrecieron; Porque servirle con dones, sin adorarle de corazon arrepentidos, es hazer à las dadivas complices de las alevosias. Noten, que primero puso el adorar, que el dàr: porque ha de ser el dàr, hijo del querer. Para ser bien admiridas de Christo, y su Madre las dadivas, han de preceder primero las adoraciones: Porque no aprovechan dadivas de quien da ofendiendo, sino dones de quien dà adorando.

46 De este desengañado discurso se resuelve vna question cariosa, que nace de este Mysterio. Dos adoraciones tuvo Christo en su nacimiento, de los Pastores, y de los Reyes. La de los Pastores sue la primera: La de los Reyes fue la segunda. Esta segunda se celebra, y la de los Pastores se olvida. Pues no es la causa la malicia comun, de que vna misma accion hecha por pobres, y por Principes, se celebra en los Principes, y se desprecia en los pobres. En Dios no ay aceptacion de personas; porque tanto alaba la fe de vna pobre Cananea infeliz, como la fe de vn rico, y poderolo Centurion.

47 No puedo dar razon cabal por fer Mysterio. Pero leyendo los Textos con atencion, encontre vna prudente congetura. Fueron muy diversas las acciones de adorarle. De los Pastores, dize San Lucas, que videntes cognoverunt : que viendole, le reconocieron. De los Reyes dize San Matheo, que procidentes aderaverunt : que postrados le adoraron. Los Pattores le adoraron conociendole, videntes. Los Reyes le adoran posirandose, procidentes. El ver, y el conocer, toca al entendimiento. El postrarse, toca à la voluntad : y no se alaban los que adoran de entendimiento, fino los que adoran de carino.

48 Noten aora el discusso. Dos adoraciones renemes. Pues qual imitamos? La primera es videntes cognoverunt: Vieron, y conocieron. Ver, y conocer à Dios, es pura adoracion de Catolico. Es adoracion de la Fè, que la haze creyendo el entendimiento. La segunda adoracion es procidentes adoracion. Esta es adoracion de fino; porque postrarse en tierra, es humillarse; es

abatirse; es librea de rendidos, y trage de devoros. Pues esta adoracion ha de ser la celebrada, y no la primera: Porque adorar à Dios por entendimiento, es obligacion de Catolicos. Adorarle postrados à sus pies, es sineza de Christianos.

49 Mas alma oculta. Todos, senores, adoramos à Dios por entendimiento. Buena adoracion; pero salta
la del cariño. Fue la adoracion del entendimiento la primera. Fue la del cariño la segunda; porque de la adoracion primera del entendimiento, ha de
nacer la segunda del cariño. Del videntes ha de nacer, el providentes: Porque
de vèr que nace vn Dios para moris
por mi, ha de nacer el postrarme deshecho en lagrimas a sus pies. O no vemos, ni conocemos que nace para mostir por nosotros, ò nos hemos de postrar à sus pies arrepentidos.

o Pues todos, Schor, nos arrojamos; porque todos os vemos, y os
conocemos. Vemos vuefira luz en tantos avifos. Venimos atraidos de vueftras vocaciones con devotos paflos. Os
adoramos, Schor, pofirados, y rendidos. No tenemos mas dones que ofrecer, que buenos defeos. Hazed, Señor,
que fean operaciones. Si hemos tardado en venir, no fe canfa vuefira piedad
en esperar. Tarde llegamos; pero tal
es vueftro amor, que la alegria de recibirnos, harà olvidar el ensado de esperarnos.

51 Para estos Magos, Señor, bastò vna estrella : para nuestra ceguedad creo, que es poca luz. Pero ya la Luna de Maria, que os acompaña, nos fervirà como mayor estrella, de guia. Ada mitid, Senor, nueftros corazones, purificandolos primero para que puedan ser decentes sacrificios. Recibid nueltras potencias, y fentidos, quitandolos de nosotros, que en nosotros son riefgo, y à vuestras plantas feran debido culto. Yà que avemos llegado 2 vuestros pies, no nos dexeis levantar, que de toda vuellra assistencia necessita nuclira malicia. Dadnos vn conocimiento verdadero de vueltros favores, vn dolor vivitsimo de nucfiras culpas, vn firme proposito de la enmienda, vn don precioto de lagrimas para que emmendados, deveros, y contritos os mercecamos la gracia para befaros los Pies en eternidades de gloria, Amen.

ORA:



## ORACION

EN EL TERCER DIA DE PASQVA

### DEL ESPIRITV SANTO.

EN EL COLEGIO MAYOR DEL ARZOBISPO de Salamanca. Año de 1671.

Ingredietur, & egredietur, & Pasqua inveniet. Sequent. S. Evang. secund. Ioan. cap. 10.

O tiene lo grande mas fortuna, que librarse de calumnias, y lisonjas. Las grandes prendas ignoran lisonjas: porque al sonido de hiperboles buelven verdades. Oy no puedo tropezar en el escollo de lisongero; pero me quedare en la playa de corto. No puedo ser culpado; que à ningun mora tal se puede obligar à tocar el Cielo.

Genera.v.4.

A la luz del Sol la calificò Dios, y no Adàn; que no era justo viviesse su especione de la concepcione de la graduación se barajasse con arbitrios mortales. Todas las sciencias son luzes; pero tambien ay luzes designales. Ay Sol, Luna, y Estrellas; que tan altas sciencias solo se puede copiar en luzes tan altas. Que luz será la nuestra? Porque no parezca fantasia, lo reducire à sucesso que los hechos núca son litigiosos. No es el quarto Mayor Colegio este

Illustrissimo del señor Arçobispo? Pues aora dirà quien es el hecho.

3 Todos los Illustres Mayores Colegios son brillantes luzes, que divulgan sus hidalgos resplandores. Los tres precedieron à este. No impropiamente consideraba yo la fabrica de esta sciencia, como la del Orbe, pues pende el govierno del Orbe de esta sciencia. En varios dias se fabricò el mundo. En varios dias se compuso este teatro. No bastaba vn dia para vn mundo entero. No era susciente vn dia para tanto solio. Vamos, pues, fabricando el vniverso. Vamos ideando tambien en su fabrica esta sabia Architectura.

Gen. 1. v. 10 4 El primer dia se sundo la tierra. Elogio es suyo, en frasse de David, que Psalm. 103. siendo tan antigua, le conserva siempre sixa. Esquadrones de tinieblas la enlutavan, mas que cubrian. Rompiò la luz sus agrados, y huyeron cobardes las sombras. Este sue el primer dia. Este sue el primer Colegio Mayor de este mundo de sciencia. Siendo tan antiguo, que aun la vulgaridad del nombre le llama viejo, se conserva tan sirme en su grandeza, que no pareze de tierra, pues desconoze ruyna. Vivia la tierra consula en tinieblas de ignorancia. Esta sue la primera luz de la sciencia: Luego sue la luz del primer dia, que desterrò las nieblas de la ignorancia.

5 El fegundo dia fue la fabrica del Firmamento. Este es nombre del Cielo, en Gen. 1. 2. voz del Texto. Para su hechura dividiò la Deydad la Republica de los crittales.
7. 8. A vnos, los elevò para su Cielo. A otros, los dexò que sirviessen à los ojos de espejos crittalinos. E te sue el segundo dia. Este sue el segundo Mayor Colegio: en Cielo en hermolera. Bien lo publica, aunque muda, la fabrica. Pero es material alusion; aora ira la formal. Para formar este Cielo de sabiduria, se dividicion los

crif-

de Pasqua de Espiritu Santo.

cristales. Para què, si todos son puros? Porque puede ser aya algun os viciados de los minerales, que riegan, y los terrones, que bañan. De su pure za se ha de labrar vn Cielo; y es preciso examinar primero su limpieza. Luego sue el segundo Mayor Colegio, que fue de los primeros, que diò principio à tan justo examen.

6 El tercer dia fue desatarse la tierra en secundidades; vestirse de flores; adornarse de frutos, y coronarse de arboles; dividir las aguas de la tierra, pero dexar-9.vsque ad las inmediatas. Este sue el tercer dia. Este sue el tercer Mayor Colegio. Y si en los cristales se copio el segundo, dividir los cristales de la tierra al siguiente dia, y dexarlos vezinos en los centros, fue puntual circunstancia de sus incorporaciones, pues sueron en los dias, inmediatas, y en los sitios tan vezinas. Coronose tambien de frutos, y de flores este dia; porque siempre es fertil de sciencia.

Gen. I. V. El quarto dia fue encenderse el Cielo en los nobles Astros, à cuyos perpez tuos movimientos debe la tierra sus frutos. Formose el Sol, Luna, y Estrellas. 13. Este fue el quarto dia. Este fue, segun buena quenta, este Colegio Quarto. Luego

si es el Sol el mayor Astro, pareze que serà el Mayor Colegio.

8 Passèmos de esta superficie, y vamos ajustando en mas profundidad la quenta. Todos estos illustrissimos Colegios Mayores, son luzes inextinguibles. Los tres fueron primero. Este sue el quarto. Como el vitimo? Mejor respondera que yo, el Cielo. Fue el quarto, porque desde el principio del Múdo tienen executoriados los dias quartos encenderse en mayores luzes. Los tres dias antecedentes al quarto, dias eran; pero dize el Texto, que con vna luz tan escasa, que andaba à pleytos la noche con el dia. Lucidos eran, pero cortos. Al quarto dia desahogaron esquadrones de luzes el Sol, Luna, y Estrellas. Al quarto dia desato el señor Arçobispo Sol, Luna, y Estrellas. Las Estrellas, ai resplandecen, pues son sus armas; porque como insignias del Sol, brillan las Estrellas.

9 Amanecieron, pues, el quarto dia las Estrellas, porque en este quarto dia se fixaron aqui por armas. Amaneciò el Sol; porque este Colegio lo es. Pero la Luna à què sin? El Mysterio mayor es esse. Luna, y Sol se llaman Astros mayores: Luminaria magna, Pero es vn nombre de mayor, que vna vez se le dà el Texto à la Luna, y otra se le borra, porque la llama menor: Luminare minus. El Sol, y la Luna, aunque nacieron juntos de vn Padre, tienen sus centros opuestos; porque el Sol alumbra vn Emisferio, y la Luna el encontrado. Luego es puntual

nuestro sucesso.

- Rompiò el señor Arçobispo la luz en dos Colegios: en este illustrissimo, y en el de la Ciudad de Santiago. Este yà se vè, que es Sol, porque es el Padre mayor de la luz. El de Santiago es Luna. Luego ferà mayor, y menor. Es Luna; porque aunque tuvo la milma cuna, que el Sol, avia de ilustrar orro Emisferio. Luego sueron Sol, y Luna, que teniendo vn mismo Oriente, son en las carreras muy distantes.
- Luego fiendo Sol este Mayor Colegio, ferà incapaz de elogio: porque al Sol no se alaba, sino se admira. Pero mas falta al sucesso. A este Mayor Colegio debe Salamanca, no folo la sciencia, sino la nobleza, pues la ennobleció el señor Arçobispo. Al Sol debe la tierra la nobleza, que goza; porque sin Sol, viviera la tierra obscura. Luego es el Sol de esta Essera, pues ilustrò en nobleza à Sala-
  - 12 Solo lo que teme entre veneraciones mi cortedad, es deslustrar con el vano polvo de mi discurto este grande Sol: Pero de que avian de servir sus rayos, fino de desvanecer sombras? Para no caer en ellas, me dara luz mi Señora, fi la obligamos con su Dulcissimo Nombre.



Verf. 16.

13.

## CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

Ingredietur, O egredietur, O pascua inveniet. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan.cap. 10.

13 EL Norte del Evangelio es dificil al argumento de dificil al argumento de mi obligacion. El Evangelio es lo rultico de vn Pastor. El argumento es lo mas politico del Orbe. Vana empressa serà hazer à lo Rustico Politico. Veamos como sale. Vn Pastor soy, dize Christo, que guarda vigilante su candido Exercito. Yà acostumbra el Mundo tal vez para distinguir su varia confusion, notar las ovejuelas con lo purpureo del carmin. No sè fi serà distinguirlas, ò ennoblecerlas. Siempre fue la purpura, Imperial caracter. Rubrica tomò el nombre de firma, de tinta carmesi, por rubricarse todos los Decretos Imperiales con letras purpureas. Luego las letras purpureas son las mejores para los Decretos de las Coronas.

Vn Pastor, pues, sigue oy las altas estampas del Redemptor. Rubrica su blanco Exercito; blanco le llamè, considerando que en tan alta nobleza no ay sombra, que obscurezca su blancura. Para distinguirle de otras purezas, le nota con el carmin. Luego seria tanto para distinguirle, quanto para

15 Yà està equivocado Evangelio,

ennoblecerle.

y Argumento. Penetremos mas, Convoca el discreto Pastor à su rebaño, que se introduzca por la puerta. Cinco puertas contemplaba en el mundo Salmeron por cuyos espacios se introducen Salm. tom. los mortales : Porta Gafarea : Puerta 7.trasto15 de Palacio. Por esta entran los validos de los Principes. Porta aurea: Puerta dorada. Por esta entran los Poderosos. Porta sanguinea : Puerta del Parentesco. Por ella entran, haziendo meritos la fangre. Porta muneraria: Puerta de dones. De esta puerta son llaves Maestras las dadivas. Porta famularia: Puerta de Correjantes. Esta Puerta se abre con los pies; porque se entra por cortejos, y reverencias.

D. Christ. ra la nueltra? Necia duda, responde Theoph. Et Christoltomo, Theophilato, y Euthimio. th. bic. La puerta del Evangelio, es la Sciencia. Luego esta es la de nuestro Colegio.

Todos tienen essa puerta. Es verdad; pero no matizada con la purpura noble del Pastor Christo. Luego esta es la puerta de nuestra Casa llena de sciencia,

pero bañada de purpura.

17 Pero no nos quedemos en la puerta: Vamos registrando la Casa, si deudores à tanta vista los ojos, saben exercitar mas oficio, que admirarse. Entro, pues, por ella. Pero el Evangelio me saca. De esta Casa, dize, que Ingredietur, O egredietur, o pascua inveniet: que entrarà, saldrà, y hallarà el premiò de su fatiga. Esto ordena el Evangelio. Luego no debe de seguir el Evangelio quien no los saca.

18 En fin, el cuydado del Pastor es que entren, pero que salgan: Ingredietur, O egredietur. Para comodidad debida los saca: O pascua inveniet. Los recibe para honra, pero los saca para conveniencia. Esta puerta de la Sciencia alude à la puerta del corazon de Christo, escrive Agustino: Porque de esta puerta purpurea buena es la entrada, pero mejor es la sa-

lida.

cion la ternura de quexarme, viendo que entrau, y no falen. O fe han falfeado las llaves de estas puertas, ò no aciertan con las llaves. Siempre ha de vestir la Sciencia el caracter de desgraciada? Debe de aver hecho la discreció profession de infeliz, quando nunca han hecho pazes el merito, y la fortuna.

20 En lo natural, el docto naciò para martyrizado. No nos dexarà mentir la Fè, pues de las tres Personas Divinas solo el Hijo cargò animoso con el leño. Porque como al Hijo se le atribuye el entendimiento, por entendido

naciò para crucificado.

Li Es honrofo trage lo encendido del carmin, infiguia vo tiempo Senatoria: Vn figlo faja Imperial. Venda ia llama la mas alta erudicion: y esta voz es equivoca, porque suena aparato de enfermedad, o llaga que cubrir. Luego sue mysteriosa providencia equivocar la parpura con la llaga, el honor con la

enfer-

enfermedad; porque ha sido desapacible influxo de los Aftros, arrebatar en lo florido de sus anos estas nobles Purpuras.

22 En tierno golfo me ha introducido mi inconfideracion, y el dolor, quando no la profundidad no me permitirà hazer pie. Pero en vn sentimiento

nunca fue peligro vn ahogo.

3 John St.

-9911 98

23 Si descogemos à los largos liencos de la antiguedad, ò las frescas memorias de los ojos, veremos corriendo fortuna las mas nobles purpuras, que ha tenido el honor de este alto carmin. A \*2 08 mil fer can felizes las vidas de los hijos de el te mayor Colegio, como altas fus prendas, nos quexaramos de la providencia, que acortò el numero de los puestos, alargando tanto los meritos. No discurro el malogro de tantos infignes varones por tirania del influxo, fino por deftino de la providencia. Si à tantas prendas faltan puestos en el mundo, vengan à llenar los del Cielo.

24 De la purpura, escrive Pierio, Pier li. 28 que muere al primer golpe. Para fer fina, ha de ser repentina su muerte. Alusion, que canto con elegancia, y propiedad oculta Virgilio, quando de vn cadaver à vn golpe instantaneo dixo: Purpuream comit ille animam. Porque es tan delicada la purpura, que vn golpecito la ma-

25 Que goze lo mas groffero resistencias de firme, y lo mas noble, viva entre contigencias de fragil! Que vn terron obstinado à las injurias del Sol, sendo vn villano polvo, se burle de golbes, y vn cristal purissimo se rinda al primero! Què desigualdades nos introduxo la libertad de la naturaleza, que à lo groffero, hizo firme, y à lo noble, fragil?

Sigen. lib. 26 Què achaque es este de la purpu-3. de iud. ra , que pareze mortal trage? Pues el Laz. Basij, achaque, es su grandeza. La purpura, lib. de re- en divinas, y profanas letras, fue imavestaria. c. gen de las coronas ; porque en los seve-9.0 10. ros decretos de la antiguedad, fue la purpura, noble sangre, que encendia el veltido de Reyes, y de nobles, fin

Iuft. Lips. permitirfe le pudielle veltir la Plebe. Esta es erudicion vulgar. Mi observancia es, melett. contemplar, que la purpura folo se encuentra en tres lugares : en vno , verdadera : en dos lifongera, y aparente.

27 No ay en toda la naturaleza ef-

pejo mas claro del martyrio, que el ficio

nativo de la purpura. Espejo claro, dixe, aviendo de dezir sangriento. Es, pues, aquel encendido golfo, que bermejea modelto, emula porfia, ò viva imagen, à quien animaron con colores los raudales purpureos de algunas defatadas venas. Solo se encuenera la verdadera purpura en el Mar-Tyrio : porque en sus co- Demps. l. rrientes cristalinos reside como en su centro. Los otros dos lugares donde fe en- 5. cap. 316 cuentra la purpura aparente, es en las megillas, y en las rosas. Peregrino desengaño, sin duda. Porque la purpura es infignia de la nobleza, y los puestos mas reales. Pues ni verdadera, ni aparente se ha de hallar, sino en lugares, que indiquen su infelicidad. Porque en la corriente de las aguas se divisa la inconstancia de su vida. Mas se vè, que essa corriente es del Mar Tyrio: Luego es el Mar-tyrio su centro. En las megillas indica Ligrimas, porque son las porciones, que se bañan con el llanto. En las rosas, indica la celeridad de su belleza; pues defatar las encarnadas faxas de su oriente, es descoger las sangrientas mortajas de su ocaso. Luego estos son los lugares de la purpura, imagé de puestos, y le nobleza: En el Mar-Tyrio donde se anega, en las mexillas donde llora, y en las rosas, donde el dia, que nace, espira.

28 Luego si naciò la purpura con executorias de honrosa, tambien nacio con sentencias de desgraciada. Pero en fe de que ha de ser desgraciada la nueltra? Mal pregunto, quando la miro tan docta. Supongo, que para sus meritos nunca podià aver fortunas, fino deudas. Pero Colegio quarto, en la graduacion del tiempo, y tan docto, visos tiene de desgraciado, por ser el mas lucido: aunque, fiendo el mas lucido, nunca puede

ser desgraciado.

29 Fue proverbio antiguo de la erua dicion profana para vaticinio feguro de la infelicidad, dezir avia nacido en dia quarto: Quarta die natus, escrive Eral- Erasm. in mo : Nacer en dia quarto, era la mayor ebiliad. 1. infelicidad. Pues ni por dia, ni por quar-to tiene mal sonido. Por dia no puede nam. Prafer fatal: que nunca es defgraciada la luz. Por quarto, menos; pues quando el dia fat. 78. de quarros fue desgraciado, quando el dia fatal es no tenerlos? Aora no condenemos el proverbio can venerado, por vna superficie.

30 Contemplemos bien el dia, y hagamos la quenta. Qual es eldia quarro?

En el principio del Mundo amanecieron los Altros el quarto dia. Encendiose de Estrellas la estera : Luego fue el mayor lucimiento el de este dia. En el circulo del año empieza la semana, Domingo , Lunes , Martes , Miercoles: Elte es el dia quarto. Miercoles : malo; porque es el Planeta Mercurio, que es el Dios de la sabiduria. Luego por vna parte el dia quarto es el dia mas lucido; por otra, es la Deydad de la sciencia; porque es dia faralissimo, nacer con estrella de tanto lucimiento.

31 Pero què discrecion es fundar este Mayor Colegio, aunque sea el mas lucido, entre otros Mayores ya fundados? Esto es privarle la gloria de vnico, que tuviera en otro suel. Luego suera mas discrecion fundarle tolo, que no destinarle a vitimo. Mal discurro : y si-

no ateltiquo con este texto.

Eleccion divina fue coronarfe David. Quien le fixò la diadema, fue Samuel. David se interpreta, en dictamen 1. Reg. 16. de Lorino: Intellectus, sciencia, y docv.1. 0° 230 trina. Luego justamente ciñe la Corona. Quien se la pone es Samuel. Este, sobre ser Sacerdote Sumo, significa, en dicta-D. Hier. de men de mi Geronimo: Positus a Deo, sede Nomin. nalado por Dios. Buen espejo del Señor Arzobispo, para cuyas elecciones son los votos divinos. Luego es el sepor Arzobispo, que en la tabrica de elle ilustrilsimo Colegio texiò tantas coronas à la sciencia, quantas Becas corto à la fabiduria.

> 33 Mi vitimo reparo consiste en el estilo de coronarse. Llamo Sunnei sus hermanos, y en su presencia reprobo los mas ancianos, y eligio à David, que era el vitimo : esta parece ociosidad. Para elegirle Superior de todos sus hermanos, no necessita reprobarlos à su virta Lucgo era mejor elevarle à Rey, sin desde-nar sus nobles companeros. No era cabal grandeza para David, escrive Gregorio; porque fus hermanos eran mayores. David era el vitimo. Estaban sus compañeros privilegiados en el tiempo: David lleno de sciencia avia de llevarfe la Corona, aunque vitimo en la fabiduria Pues en ello consiste la grandeza, que à vilta de otros mayores , y mas antiguos en sciencia, se lleve el v.timo laCo.

Discretissima es la Providencia. que fabe industriofa hazer el lugar vicimo primero. No ay duda, que en lo

natural consiste la grandeza en ser primero en todo. Pero hazer que el vltimo lea el primero, es estudiosa influencia de la esfera. Sobran à esta luz testimonios Sagrados. Todos los olvido, por acordar vna discrecion de Damonidas Lace- Erasm.lib. demonio, que refiere Eralmo. Concurrieron à la Vniversidad varones de ilustre empleo. Entre tantos llenaba el numero Damonidas, joven de mas espiritu, que edad. Por no dexar los assientos publicos à particular arbitrio, iba sefialando los lugares el Maestro. Adelantò los niños, y à Damonidas le destinò el vltimo lugar. Discreta eleccion ha sido , dize Damonidas , destinarme el vitimo puesto en este grande teatro; por- rage reper que ha sido arbitrio, para que ocupandole yo, el puesto mas infimo quede el mas Supremo: Reperisti quo pacto, O bic locus, cum per se sit inhonoratus, fiat honorificus. Porque el puesto, que era por su orden el vitimo, llenandole yo, queda el primero.

35 No puede oler à jactancia lo que passa aqui veneracion, y conocimiento. A esteMayor Colegio, debe la sciencia su firmeza, y seguridad: Deben las letras fu esplendor: Vna forma quadrada sue en la antiguedad el exemplo de firmeza. Es verdad, que en frasse del Espiritu Santo: Funiculus trip'ex dificile rumpitur: Colonia , que enlazan tres hebras , difi- Ecclef. 43 cultosamente se rompe. Pero en fin, si con v. 12. dificultad se rompe, es evidente que se puede romper, aunque sea con dificul. tadi De tres hebras se componia el hermolo cordon de la sciencia en la Vniversidad de Salamanca. Firmeza tenia, pues vnidos fus tres matizes, con dificultad fe podian desatar. Pero es ternura, que vivan expueltos á essa faral contingencia. Venga, pues, el quarto, con cuyo numero se compone vn quadro perfecto. Esta es imagen de la firmeza; porque sin este Colegio bien se podia desbaratar la sciencia; pero con su ayuda, serà eterna

36 Poco es deberle la feguridad, quando le reconoce dendas de mayor efplédor. A elta purpura debe su lucimiento la sciencia. El vaticinio mas seguro del dia, es contemplar ardiendo los roxos orizontes en purpura. De las purpureas libreas del Oriente corta el Sol el veitido de sus rayos. No son aquellos encendidos marizes padres del resplandor ; pero fon à lo menos prelagios le-

lu fabiduria.

Apophth.n. 63. fol. 84. Damonidas cum à chori Magistro postremum in choro locum accepillet. Euge, inquit, cho-

Heb.

1. Reg. 16. v. 10. Et ait Samuel ad Ifai: Non clegit Dominus ex iftis.

guros de su luz. Soldados son, que esquadrona la Celestial Milicia contra los melacolicos lutos de las tinieblas. Parece q ha sido el laurel costoso, pues de la batalla, que han tenido las nubes con las sombras, amanecen tan sangrientas. A poder ensangrentarse la paz del Cielo, se creyera que estaba fudando sangre la esfera. Si serà aquel purpureo color, que las reenciende, encogido pincel de su modeltia. Aparezcan en hora buena modeltas; pero à que fin vergozosas? Esse encendido afecto, trage serà de rubor. Pero mal digo; no es fino vandera del laurel. Descogen aquellos carmelies tafetanes, que como el triunfo del Sol es tan ardiente, no es mucho fean roxos los estandartes. Arden, pues, purpureas, no de colericas, fino de victoriofas;porque como cortesanas, se visten del semblante de su dueño. Todo el Orbe vivia enlutado, cubierto en largos horrores. Azecha el passagero la dudosa luz, que enciende el carmin de las nubes, y por tan ilustre color discurre, que està vezino el pincel de la luz. Ea, que yà quiere despicar al mundo de los agravios de la noche. Buena dicha, que viene el dia. Como lo fabes, fino has vifto al Sol? Porque estoy mirando esla purpura de las nubes, ò de essos mantos celestes. Luego, si la luz es imagen de la fabiduria, lo mismo fue divisarse esta purpura, que amanecer la anochecida sciencia.

No digo que estaba la sciencia muerta; pero sin Sol, todo es noche: luego era contingente estar dormida. No ay relox, que assi despierte, como el Sol. Luego à los visos de esta purpura despertò la dormida sciencia. Era sin sus arreboles todo noche. Que tristeza! Fue con sus vislumbres todo dia. Que alegria! Sin luz se confunden las imagenes, y se pierden los colores: Luego todo

estaba confuso sin estas luzes.

38 Venga, pues, el anuncio de la luz.

Onal Venga, pues, el anuncio de la luz. Qual esel a purpura, Ya se ha visto. Pero falta el Sol. El faldra. El Sol es el quarto Planeta de la esfera. El quarto en la esfera de Salamanca, es este Mayor Colegio: Luego por quarto, y por vestirse de purpura, es imagen de esta Casa : porque estaba la sciencia anochecida; pero con fu luz quedò iluminada.

Tanto deben los hermofos colores de las imagenes à la maestra mano, que los pule, como a la luz que los ma-

nisiesta. Pierde el mundo sin luz su belleza; porque no ay pinturas para los ojos. Luego à esta purpura debeSalamanca, que sobresalgan sus letras.

40 Es ajustada erudicion la del Plin. l. 3 eloquente Plinio. La supersticion de los cap. 7. Romanos, para eternizar contra los defcuydos del olvido, y los desdenes del tiempo sus immortales troseos, desdenaron la invicta paciencia del bronce, y la manchada hermofura del porfido, gra; vando sus laureles en vnas laminas doradas. Què bella industria para hazer bien vistas las letras, hazerlas ricas! Todos los Fundadores de los restantes ilustrissimos Colegios, gravaron, no en bronce, fino en oro las lerras, que ha venerado el mundo. Han sido de oro sus letras; porque han fido las mas preciolas. Pero notaron yn inconveniente los Romanos, que siendo las laminas doradas, su mismo resplandor confundia las letras ( erudiciones ay tan resplandecientes, que de lucidas no se perciben)estas letras, dizen los Romanos, mas deslumbran, que enseñan; porque no se dexan percebir à la flaqueza de la vista. Que industria darèmos para que sobresalgan, y todo el mundo las vea? Facil: bañar esse noble oro de color purpureo; porque esla encendida purpura, hara fobrefalir las le-

Luego las letras vestidas de purpura son las mas sobresalientes. Dissimulen la vulgaridad de la voz por la propiedad. Siendo assi que sobresalen, yà me contentara con que salieran Salir, digo, à ilustrar otro emisferio, que à vna mayor luz, es corta esfera vn Orbe. Yo no foy agorero, ni supersticioso; pero observando los vaticinios del Cielo, estas letras purpureas debian falir al premio las primeras.

42 En Egypto vivian cautivos los Hebreos. Fue Egypto, si madre infolente de supersticiones, escuela de las sciencias : La que se desatò en eloquentes Oraculos : La que estendiò sus venerables conocimientos. En fin, fueron los primeros fabios del mundo los Egypcios. Disgusto de alegorias; pero esta se ha de dissimular, por no fer violenta. No serà impropio contemplar en Egyp. to la Vniverfidad de la sciencia. Vniversidad insigne era. En ella concurrian naturales, y foratteros. Forafteros eran los Hebreos. Justo es que talgan de essa Vniversidad à la Tierra de Promission.

Freed. 14.

8,21.

Esta es imagen del premio. Pero no terà facil llegar à confeguirle, porque ay vu Marde por medio. Que Mares no tiene gue pifar la pretention, y golfos donde muchos no hazen pie? Para ello es bueno ser Gigantes en prendas; que los Pigmeos mal vadearan mares, quando perderan el pie en arroyos. Pero aun no batta fer grandes. Es verdad, que auchos grandes ve nos, que no pallan aora. Pues que remedio? Yà levanta Moyles la vara, y los da camino. Bello defengaño. En la vara, se representa el poder: Luego quien le halla fin poder, mal faldra. Pero retrato mi fospecha, que essa vara es el poder de la Justicia: Y sila Jufficia los da paffo, injusticia ferà detenerios. Pero à quien se leida? El Mysrerio es esses Concurrian Hebreos, y Egypcias. Todos cran doctos. Todos Ruftraban la Vniversidad. Pues entre tanta competencia quien ha de saiire Yo lo dire, dize Dios. Los primeros, que han de falir, son los que tuvieren rubricada su casa con la purpura de vn Cordero; Luego los de este purpureo color son los

primeros, que han de falir. 43 Elte era el caracter del Gielo pata fer los primeros en la falida. Pero fe hade notar, que estos fueron los vitimos en la assistencia. Mas arriguos eran los Egypcios. Pero que importa para fer preferidos en la falida, fer los vitimos en la entrada? A valorar las prendas el tiempo, fueran grande tesoro los años. No deben de fer buena riqueza, quando todos la descarcan. Salgan, pues, los primeros, los fenalados con ella noble purpura; que no importa fuellen los vitimos, quando en lus prendas son prime-

44 Efte es Decrevo del Cielo intimado à su Presidente Moyses: No se si diga tambien fegunda vez intimado à fu fucesfor , Presidente , y Governador fofue. Tanto deivelo cueltan eltas falidas al

Cielo, que duplica los decretos.

Folue y. w. n L.

45 Por Edicto supremo de la esfera muere Acad Era grave fu delito, efcri-

ve el Abulense. Este fue, en expression Abulen bica del Texto, robar vna lengua de oro, y vn manto de purpura. Que hermanas fon estas prendas! No sabe apartarle la purpura de lenguas de oro; porque todas son eloquentes, las vestidas de esta noble parpura. Por este delito le condena el Cielo à tan severo suplicio, como apedrearle. Pues que delito es este? Gravissimo. Yo sospecho zora, que no estuvo tanto la culpa en robarla, quanto en esconderla: Porque à varias intimaciones de Josue, para que sacara estas prendas à luz, se resistia protervo Acan. Luego en lugar de obedecer los decretos, efconde esta lengua eloquente con la purpura, que la acompaña. Pues justo es apedrearle, si porsia en detenerla, en lugar de facarla.

46 No es esta purpura, que visten tan preciosas lenguas, para elcondida. sino para premiada. Este es el decreto del Cielo. Obedece sus eternos estaturos. pues aun engendran las montañas pie-

dras.

47 Hasta aqui ha llegado mi obes diencia. Para las grandezas, y las glorias no se hizieron les discursos, sino las admiraciones. Si he delinquido en la cortedad, delinquente ha sido mi entendimiento, y mi amor. Vna culpa ha in-famado dos potencias. Ardua empressa, hablar con discrecion de lo que se amapor averse de regular el entendimiento por la voluntad, y no la voluntad por el entendimiento.

48 Conozca, pues, el Orbe la grandeza deste illustrissimo Colegio. Conocimiento pido; que no cabra conocerie, sin admirarle. No le puedo descar aumentos, porque no puede ser mas. Firmeza pido de lo que es. Dure en su grandeza para columna de nuestra Monarquia, en cuyos fabios ombros defcanten entrambos Polos sus movimientos. Sea siempre lo que es ; pues ni ay mas que fer , ni mas que pedir, sino es la gracia, para

besar à Dios los Pies en eternidades deGloria.

Amon.

13-08 \*\*\*



### DE SAN FERMIN,

### PATRON DEL REYNO DE NAVARRA.

Nisi granum frumenti cadensin terram, mortuum faerit, ipsum solum manet. Sequent, Sanct. Evang, fecund, Ioan, cap. 12.

Caro mea verè est cibus. Seq. Sanct. Evang. secund. Ioan. c.6.



I todos los excessos son delitos, como se fabrican estos Actum excultos de excessos? Que errado, tribunal el de los ojos, culat , qui pues pareciedo Madalena prodiga, en lo que derrama la confultus defiende Christo de las censuras de prodiga. Miraba el non admisia auditorio los aromas derramados por el fuelo, y juzga- flet: at cum ban prudétes los ojos, que eran desperdicios. Penetraba sciret sutua Christo su corazon amante : Dilevit multum : y cono - rum , cur .

ciendo su amor, defiende, que no es prodigalidad: porque à ojos, que no faben lo non impeque es amor, todo los parece desperdicio: à quien sabe lo que es amor, nada le pa- divit? Onia rece excello.

2 La razon de esta, que parece sintazon, es clara. El mayor excesso de lo que tur ibi piefe obra, no es excesso en quien ama; porque nunca puede llegar el excesso del taris opus. fervir à la obligacion del amar. Nunca puede excederse en lo servido, quando Permisternunca puede excederse en lo amado. Permitan que diga, que el amor en sus fine- go delicias, 2as, es como una Omnipotencia en sus obras. La Omnipotencia por mas per- ve ad mitefectas criaturas que produzca, puede siempre producir ocras mas perfectas. El retcharitaamor, por mas finezas que repita, puede aumentar sin limite sus finezas; porque tem. fuera tyrania poder estender el braço, adonde no pudiera alcançar el pecho.

A nadie tienen que contentar los amantes, fino à sus proprios corazones; 11. Porque con ninguna fineza fe llena quien aina. Cumplen con el objeto amado, D. Aug. Fr. y aun no cumplen con su cariño.

Muchos prodigios he obrado por vosotros, dize Christo; pero mayores sudicet qui los obraran en mi nombre mis Discipulos: Et maiora borum faciet. Dificil Tex- potelt, vtru to; pero hablò, dize Agustino, comparando aver obrado su poder los Cielos, maius sir in Con los pecadores que avian de reducir los Discipulos. Pues esto es mas para stos creares. Dios: Mas es convertir vn obstinado, que criar el Cielo; porque siendo el conver- qua Impios tir, y el criar de igual potencia, es el convertir de mayor misericordia. Notoma, instificare. pues, lo mas por la mayor grandeza de la obra, fino por la mayor beneficiencia; Certa enim porque tuviera por cortos los emisferios de su poder, a no estenderlos con las si obras de fu amor.

Pues fiendo los de Christo tan crecidos excessos, dize, que ferán mayo- que poten res los de sus Discipulos; à yà porque reservo para sus amigos las mayores sie, hoc ma-maravillas; à yà porque no ay amante verdadero, que no se passe de agrade. loris, est micido. Lo que firve, le parece poco. Lo que le corresponden, lo juzga mucho, sericordia,

Matth. 260 v. 9.0 10. Chrisoft.

in Matth.

admifceba-

Siempre està presumiendo que le exceden : porque todo quanto obra vin amante por su amado, le parece deuda; todo quanto le corresponde el amado, le pare-

ce galanteria.

Si examinamos à estos nobilissimos corazones sus amantes pechos, juran; que este excesso es nada; asseguran, que todo es deuda. Si preguntamos à Fermin, nos dirà, que para no acufarlos por delinquentes excessos, necessita recurrir à que son desperdicios de amores. Hermosa perspectiva de ojos! El amante, que lo derrama, apocando el fervicio e el amado que lo recibe, engrandeciendo el obseguio.

Mira en este culto mi respeto rasgadas las venerables Leyes de la Philo; D. Thom. 2.2. quest. sofia, y las maximas naturales de los humanos corazones. Dando tanto, solo mi-

1 17. art. 5. ro el dolor de parecerlos que es poco. ad I.

8 Distinguen Philosofos, y Medicos dos encontrados movimientos en el co-Liberalitas, razon humano para sus vitales respiraciones. Vno se llama movimiento de dila-& sinon as tacion, y otro de compression. Mas claro lo dirè. Vn movimiento es con el tendat debi- qual le desahoga, y se dilata: otro es con el qual se estrecha, y se comprime. El tum legale, movimiento de dilatacion, es para recibir los espiritus vitales que le animan: El quod atten- movimiento de compression, es para comunicar al cuerpo estos mismos espiritus dit iu titia, vitales, y darle alientos con que viva. Quando se dilata, es para recibir : quanattendit ta- do se comprime, es para dar; porque no ay corazon que no se dilate recibiendo : no m n debitú ay corazon que no se comprima dando.

No es infamar los corazones descubrir sus naturales estructuras. Pe-9 rale, quod ro oy se miran hermosamente enmendadas sus naturales Leyes; pues solo attenditur miro comprimidos los corazones, de no poder dilatarse à mayores liberalida

ex quadam des.

Pregunta mi Angel Santo Thomas, si la liberalidad pertenece à la iplius dece-10 virtud de la justicia? Resuelve, que se reduce à ella; porque la justicia mira el Ead.q. art. debito legal: La liberalidad, el debito moral. La justicia mira lo que se debe se; gun la Ley. La liberalidad mira lo que se debe segun la atencion. Para la jus-Sed contra ticia, son los testigos las Leyes. Para la liberalidad, son los testigos las compaset, quod di- siones. A la justicia la mueve la obligacion estraña. A la liberalidad, la atencion, cit Ambro propia. A la justicia me arrastra la razon agena. A la liberalidad, la razon prosius de Offi- pia. No es mayor virtud la liberalidad, que la justicia, concluye en el figuiencijs, quod ee articulo; pero la justicia es mas excelente; la liberalidad, es mas plausible: luttifia ex porque el ser justos, mueve à respetos; el ser liberales, mueve à adoracio-

collentior videtur li- 11 Justicia es esta liberalidad, dize este nobilissimo Amor. No es galanberalitate, teria lo que es denda. O noble bizarria, que enmiendas la nativa Ley de los cofed libera- razones! Pues la mayor ponderacion me falta en esta enmienda. Todos los colicas gratior razones se comprimen dando, y se dilatan recibiendo. Pues en estos corazones ludie. 15. es tan al contrario, que es mayor la anfia de dar, que en todos los corazones es la anfia de recibir.

for 2450 Exod. 3.

Al sediento Sanson le sabricò el Cielo vna milagrosa suente de la me-AperuitDo- 12 minus mo gilla de vn irracional. Era vn Onagro, de quien advierte Plinio, que nunca salarem den- tisfaze la sed que le congoja, por apacentarse en tierra muy salada. Sobre esta tem in ma nativa propiedad, se funda David quando dize : Expectabunt Onagri in utifua. xilla afini, No se contentò el Cielo con el milagro, sino que junto à lo milagroso, lo bizaret egresse ro, y lo discreto. De la boca de vn sediento diò de beber à otro sediento; por fint ex eo que satisfacer Dios vna sed de otra sed , es mostrar , que tiene su bizarria tanta fed de dar, como nuchra codicia de recibir. Pues sea la fuente milagrosa vna sed Plin, lib.8. perpetua; porque puede satisfacerse la sed humana recibiendo; pero no puede satisfacerse la sed de su bizarria dando. Pfalm.103 / 13

Y porque no se cehe menos la circunstancia del dia, oy siere de Julio, escrive Adricomio, que Nabuzardan abrasò el Palacio Real, y quemò las prin-Adrichom, cipales calas de la infigne Corte de Jerusalen : Nabuzardan comburit Palatium Rein Theat, gis , omnesque domos lerufalem. Pues enmienden oy los incendios de vn amor, las flamas de vna erueldad; y mirefe repetido el milagro de la zarça de Oreb, abra-

fandofe en lucimiento, y no en chrago.

para que sea despique del suego de vna violencia el suego de vna gracia: Mucho necesito de ella para el acierto, mi Senora me la concederà, si la obligamos con su Nombre dulcissimo. AVE MARIA.

### TO THE CONTROL OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

Nisi granum frumenti cadens in terram mortuum fuerit ipsam solum manet. Seq: Sanct. Evangel. secund. Ioan. cap. 12.

Caro mea verè est cibus, & Sanguis meus verè est potus. Sequent. Sanct. Evang. seciloan. cap. 6.

L Norte del Evangelio, es el retrato, y elogio comun de los Martyres. Exceden en Fermin virtudes tan fingulares elogios comunes: y aunque se iguale en ser grano como todos, le miro muy excedentes pues al grande Joseph, Patrono del Reyno de Egipto, representado en vna espiga, le adoraban todas las restantes postradas, y reverentes. Oy debe mi refpeto mirar à Fermin con dotes tan fingulares, que triunfando de todos, tambien ha de triunfar de si. A tres Puntos, pues, se reducirà mi Oracion, contemplando este infigne trosco en sus acciones, y en su martyrio. El primero ferà, que triunfa de si propio. El fegundo serà, que triunfa del Tyrano. El tercero serà, que triunfa del sepulcro.

#### PUNTO PRIMERO.

Aciò Fermin en la ilustre Corte de Navarra, Pamplona. Presumen muchos, que la diò el nombre Pompeyo, aquel Pompeyo Magno, folo menor, que su reatro, que dixo Tertuliano profundo: Llamaron Magno à este Capitan por tres infignes triunfos, que configuio de Asia, Africa, y Europa, à quien levantaron tres Aras los Romanos. Era justo que Navarra tuviesse por sundador à quien venciò las tres partes del mundo, para que se acabalasse despues con su valor todo el Vniverso. Pero mas jutto es se llameMagno elHijo; pues si le hazen à Pompeyo Magno rres triunfos de tierra para robarla, le elevan à Fermin à Maximo tres triunfos de tierra para enriquecerla.

17 Crece la gloria del victoriofo por el valor del vencido : y defde los primeros agrados de su cuna, empezò Fermin à conseguir de si la victoria: empezò à ser Martyr, en frasse discreta de Agustino: porque castigar su cuerpo, domar la incontinencia, resistir la avaricia, triunsar de la pompa humana: Pars magna martyrij est. Grande porcion de martyrio, ser contra sus passiones vu noble tyrano.

18 Empezo Fermin por el martyrio mayor, porque entrò triunfando del amor mas natural. Ninguno mas infito en las venas, que el de la Patria. Todos los amores son capaces de renunciarse por otro amor; pero el amor de la Patria parece incapàz de re-

nuncia.

Quatro vezes repite la Escritura, que el Esposo dexarà por amor de su Esposa à su Padre, y à su Madre. Yo fiento, que no es excesso, porque los dena por si propio. La Escritura me diò luz para este discurso. Se hazen los espolos vn milmo cuerpo; con que la fineza del ageno amor, se buelve viura de la propia voluntad. Mi reparo es, que repitiendo esto quarro vezes, nunca dize, que dexarà el Esposo su Patria. Padre, y Madre si : la Patria queda solo en vna larga possibilidad i porque ni el amor que arraftra à dexar sus Padres naturales, fabe obligar à dexar quatro groferos terrones.

20 Baste de exordio, y entremos en lo profundo del argumento. Lo que en los hombres suele ser impulso de la codicia, sue en Fermin excesso de la fineza. Dexa Fermin su Patria, y se entra à derramar Evangelicas luzes en la Francia. Pues mas dexa que el territorio, porque olvida la Dignidad de Obispo. Si es Obispo de Pamplona, assista vigilante a su Iglesia. Pues como la dexa? Que mal digo! Dexa el fausto, pero se và con el Fa.

D. August.

Jerm. 46. de
Sanct.

Etenim car
nem affixis.
se, libidine
fuperalle,
avaritiæ ref
tirille, de
mundo nin
phosse pars
magna mar
tyrij est.

Gen. 2, ver. 24. Matth. 19. v. 5. Marc. 10. v. 7. Ad Ephef. 5. v. 3.

Tertul. lib. de spect. c.

Gen. 37. 0.

70

Pompeius Magnus folo fuo theawo minor.

10.

oficio. Dexa el honor del puesto, pero se và con el trabajo. Dexa la dignidad, pe-10 se và con la pension. O delicadas precisiones de discreta caridad! Dexar los respetos, y cargar con los trabajos.

21 Nunca mas desempeñada la Pontificia Dignidad, que huyendo Fermin de su alto honor. Gravemente ex-D. Aug. li. plica mi venerado Agustino, mi An-19.deCivi. gel Santo Thomas, Chrisostomo, Gre-Dei. c. 19. gorio, y Geronimo las precisiones de fol. mibi elle formidable oficio, de cuyos tex-

tos es Fermin noble comento. D. Thoma

perfect.

22 Explica Agustino las vozes sa-2. 2. 9. bidas de mi amado Pablo: Si quis epif-185. art. 1. copatum desiderat bonum opus desiderat. Chrisoft. Y escrive assi con novedad, y eleganbom. 35.in cia. Dize Pablo, que el que desca la Matthe in Mitra, desea vna obra buena; porque oper. im- quiso mostrar, que el Obispado no es nombre de Dignidad, sino de ocupa-Greg. in cion: Quia nomen est operis, non bo-

noris. Tres cosas contiene este nombre, part. 1. c. dize divinamente mi Angel Santo Tho-8. circa mas. La primera, las operaciones que med. O'c. tocanà su oficio. La segunda, la dig-7. in princ. nidad de su grado. La tercera, la reve-Hieronym. rencia, y el honor debido. Apetecer epist. ad el oficio por la altura de la dignidad, evagrium. es prefumpcion; descarle por la reve-1.adTimot. rencia mayor, es vanidad. Conformar-3. V. I. se con el por las operaciones del trabajo, es dulçe amor.

23 Quien mas que Fermin desempeño esta delicada precision? Tomò del puesto la obligación, y repudió la dignidad. Tomò predicar à la Francia, renunciando el honor à Pamplo-Aug. Jup. na. Saben lo que es vn Obispado, dize mi eloquentilsimo Agustino? Nevessitas charitatis. Vna necessidad de caridad. O excesso de lo humano, quanto embuelves en elte concepto! Otium Sanitum querit charitas veritatis: negotium influm suscipit necessitus charitatis, La caridad de la verdad, busca vn ocio Santo. La caridad de la necesfidad, bufca vn crabajo jufto.

24 Entra Fermin por la Francia, y la corre tan defnudo, y tan fin faulto, como quientabe, que folo las virtudes hazen ricos los acompañamientos. Atraviefa la Provincia de Albernia y para en la Ciudad de Anjoù. Delaudo, à pie, y folo vn ran grande Prelado? Que mal dificulto! Ir vn Prelado en ca-4. Reg. 2. troza al Parayfo, en Elias fe ha visto por milagro.

25 Siempre fue Fermin religiofamente cenido, pero la Dignidad le pu- Gen. 6. v. so mas estrecho. La fabrica de la Arca 16, 6 in fue idea divina. Representa, en frasse cubito conde Gregorio, a vn Prelado con su Igle-summabis sia. La idea sue trescientos codos summitade longitud, cinquenta de latitud, y temeius. treinta de profundidad ; pero tan estre- D. Greg. cha azia la parte superior, que rema- bom 16.in taba en vna tabla de vn codo Es pira- Ezech. mide, ò obelisco? La causa natural, Vno cubito dize Origenes, sue para que pudiessen consummacorrer las aguas, sin detenerse en la ta est, Ecplanicie de lo alto. La moral es mas clesiam sigoculta, dize Ambrosio. Era vn justo quien la fabricaba; y era la idea orden inferius andivina, y los justos fabrican con nuevas trazas. Esta obra, quanto mas iba subiendo, mas se iba estrechando; porque los hombres quanto mas suben, mas se ensanchan; los justos quanto mas suben, mas se estrechan. Los hombres, se ensanchan en presunciones: los justos se estrechan en humildades.

26 Tanto se estrecho Fermin, que solo tomò de la Dignidad el trabajo de la ocupacion. Pero esto serà desprecio, y no martyrio. Pues en verdad, señores, que sillamo Vipiano al destierro con elegante frasse: Media capitis diminutio, cortar la mitad de la ff. de bon. cabeça, perder media vida; poco golpe le dexa al tyrano, quien se anticipa à 63. s. viti ser su medio homicida discreto. Esto ponderaba el profundo Tertuliano en este noble Sacramento. Antes que Judas enetregasse sa cuerpo como codicioso, entregò Christo en este Sacramento su Cuerpo à Judas como enamorado: Prevento carnificis officio, dize Tertuliano; porque siempre en vn amante divino, es primero el martyrio de su amor, que el martyrio de la cruel-

27 Ni puede justamente su Patria de Fermin lamentarle de que la dexa. Tambien el Sol, dize el Sinaita, na- Anast. Syciò en el campo Damasceno, y subiò nait. lib. 4. despues à illustrar el Cielo con sus rayos; Hexam. porque de vn Sol puede ser su patria el mundo, pero folo es su essera el Cielo.

28 Era el grande teatro de Navarra, liendo tan grade teatro, corto emisferio, breve numero de fignos para tanta copia d: rayos. Era preciso, por la alca condicion de sus prendas, que todo el mundo sirviesse de Patria à tan fingulares virtudes.

nificat, quæ pla, fupegusta. Aug. lib. 15. de civit. Dei. c. 20. Oriz. bom. 20 in Gen.

Amb. de Arca , O. Noe. Leg. 1. f. in infuli posses. leg. f. pro soc

Tertul, ad. ver Gent.

Es

29 Es natural experiencia ( nunca la he visto tocada) que todas las especies de criaturas viven en aquel noble elemento en que se engendran: Solo vna falsea las leyes de cuna, y Philosofia. Los irracionales viven en la tierra, los pezes en la agua; la salamandra ( si creemos à Plin.lib. 10 Plinio) en el fuego; las aves en el ayre. Aqui falsea la cuna ; porque las aves no se engendraron del elemento del ayre, sino de la pureza de la agua: Producant aque::volatile. Pues como no viven en la agua, aviendo sido su patria cuna?

Gen. I. V. 200

6.67.

30 Fue discreta providencia. Son las aves retrato de los inteligentes, y justos, que desprendidos de estos terrenos afectos suben en alas de su contemplacion, à vivir en la esfera del Cielo vna vida celestial. Pues espiritus tan altos han de honrar dos elementos, naciendo en el vno, y viviendo en el otro; porque es privilegio de aves honrar à la agua, haziendola su cuna; honrar al ayre, teniendole por morada.

No era el alto espiritu de Fermin para cenirse à su patria cuna, volò à mas dilatada esfera, llevando como otra paloma en su evangelica boca, el ramo de la fecunda christiana oliva. Plantò el arbolSagrado de laFè en aque llos terrenos, poblados entonces de infidelidad, reduciendo à toda la Ciudad

de Anjoù.

Lleva Fermin à los enemigos vna grande flota de oro, faltando al Derecho Civil, cuyo politico edicto: Leg. Non folum, Cod. de Commertijs, ordena, que no solo no se transporte el oro àRegiones forasteras; pero subtili auferatur ingenio, se procure sacar el que tuvieren con ingenio sutil. No es aora de mi Profession averiguar la observancia de esta Ley, y si las sutilezas del ingenio ageno le sacan, ò los descuydos del entédimieto propio le embian Lleva Fermin el oro de la Fe, y la caridad à forastera Region; porque es vnoro tan noble, que empobrece guardado, y enriquece distribuido.

Leg. Milit. Cod. de 88 milito aRepublica armantur, & aluntur, folis debent willicatibus

Hallose, por su Dignidad Episcopal, Capitan de la Fe, y abandonando la quietud de su Patria, fue a esten-Milites, qui der por el mundo fu Religiosa vandera: Edicto fue del Emperador Leon. Leg. Milites, Cod. de re militari, que no pudiessen ocuparfe los Soldados à quienes armaba, y fustentaba la Republica, ni en los inocentes empleos de fu hazienda propia : Sed Solis debent vtilitatibus publicis ocpublicis occupari. Toda su ocupacion cupari, nec debe ser la publica veilidad. O Solda- agrorú culdo Divino, que renunciando quietud, tui, &custoestimacion, hazienda, y Patria, solo te dia animaocupas en tremolar las vaderas christia- lium, vel nas fobre las almenas de tantas Ciuda- mercimo des vencidas!

34 No escuso, yà que me entrè en tui. el Derecho Civil, explicar para los eru- L. Stipend. ditos la ley del Emperador Antonino, Cod. de re Leg. stipendia, Cod. de remilitari, que milit. sonando aspera, es, en mi dictamen, discretissima. La especie es esta. Preten- & donativa dia vn Soldado se le pagasse el estipen- teporis, quo dio, y temporal donativo el espacio que apud hostes avia estado prisionero en sus enemigos; y sentencia el Emperador, pretende mal; porque dexarse prender, ò sue flaqueza, ò desgracia. Luego si fue desgracia, mas pide compassion, que premio: Si fue flaqueza, mas pide castigo, que donativo. En las christianas vanderas, y en los publicos oficios noay mayor enemigo, que el ocio: y si en dictamen de Aristoreles el estipendio de la virtud, es el honor, injustamente le pretende confeguir el que fe halla prisionero en la 3º torpe carcel de vn ocio.

35 Convengo en que condene Fermin el mortal enemigo de la blanda ociofidadipero olvidar la obligacion de su Silla, y de su Patria, sino se roza en ingratitud se desliza en poco amor. Que Patria? exclama eldefengañado, y discreto Hugo Victorino. Llama el profun- Peregrinus do Terruliano à vn varon justo, peregrino de este mundo, vn discreto forastero, que no reconoce en la tierra su domicilio. Pues tres linages de afectos tienen los hombres à la Patria comun de este mundo. Vnos, asidos al poco mundo de su Patria. Otros, que tienen por Patria à todo el mundo. Y otros, que à nada del mundo tienen por Patria, sino por destierto, y cadena. Los primeros, is est cul fon delicados. Los segundos, valerosos. omnis terra Y los terceros, perfectos. Los primeros, Patria fixaron en vn centro los amores. Los Perfectusest fegundos, los esparcieron. Los terceros, cui los apagaron : Primus amorem fixit . Selos apagaron: Primus amerinit. Fue lotum exi-cundus sparsit. Tertius extinxit. Fue liu est. Pri-Fermin de la classe virima persecta; porque rener à todo el mundo por Patria, mus, &c. es Philosofia del valor : tener à todo el mundo por deftierro, es Philosofia de

36 No cabia en su Patria sola tanta

niorti quæl-

Stipendia: fuille te dicis, restitui tibi postlin minio regrello, refti: tutoque, no iure deside -

Arift lib. T. Ethicor. c. 5.0 1.2.6.

Præmium virtutis, eft honor. Tert lib. de coron milita

Sed, & tu mundi huius.

Hug. Vict. lib.z. erud. Didaf. cap.

20. Delicatuseft cui adhue Patria dulcis eft. Forfolum exivirtud. Viene à Fermin nacido el elogio, que dà à Elias el eloquente San Paulino. Patrie peregrinus es, cum fes incola Paradyfi : Vive Elias en vn entresuelo de viador, y bienaventurado. Por desterrarse Elias del mundo, està viviendo en el Parayfo : fu amor le encendiò la carroza: Su zelo inflamò su Hama. Porque Santo tan desnudo, que se queda sin capa: tan sigitivo de Cortes, y de aplausos, que se retira à los defiertos: tan ardiendo en zelo, que saca la espada contra los Sacerdotes de Baal, vaya à llenar el fitio de la original primera gracia, pues no cabe tanta virtud en la tierra.

3. Reg. 18. 2.40.

#### PVNTO SEGVNDO.

L segundo Punto era, que triunfa del Tyrano. Comun parece à todos los Martyres este triunfo; pero bié penetrado es enFermin fingular. Todos los Martyres triunfan del Martyrio, pero Fermin triunfò tam-

bien del Tyrano.

38 Sabiendo que Valerio, Presidente de las Gallias, residia en la Ciudad de Amiens, y enfangrentaba en los Christianos sus iras, sue a buscarle Fermin , ò para vencerle muriendo , ò predicando. Pues este es el excesso de su amor: Porque los otros Martyres, fe dexaron buscar; pero Fermin, sin ser buscado, buscò. Diò su valor de barato toda la prudente fuga, que ordena el Evangelio: Cum persequentur vos in Matth. 10. Civitate ifta, fugite in aliam. Mirò dos extremos en Christo, vno el de su Cuna, quando camino a Egypto como fugitivo. Otro, el del Huerto, quando faliò al encuentro à los Soldados, que venian à prenderle alevosos : Y dexando à otros menores espiritus el exemplo de huir, tomo para si el exemplo de buf-

39 Ay infigne diferencia en que el Tyrano bufque al Martyr, ò el Martyr busque al Tyrano. Los que le esperan, vencen el mareyrio. Los que le bufcan,

vencen al Tyrano.

40 Passò Fermin mas alla de lo que puede esperarse de nueltra slaqueza mortal. Varicinando Christo a Pedro fu martyrio, le dize : Alius te cinget . O ducet, quo tu non vis. Noten el tu non vis. Te llevarà el Tyrano adonde no quieras. Pues como vn Pedro no quiere morir por Christo? Quiere ; y no quiere, dize Chrisostomo; porque quies re el espiritu con repugnancias del barro. Què nuevo valor es este, que vn Pedro se dexa llevar, quando vn Fermin se sabe ir?

41 En este generoso impulso miro vna lid hermofa entre las finezas de Fermin, emulando las de Christo. Quando concurren dos à competirse en las finezas, no vence el que haze mas, si pudo hazer mas de lo que hizo; su competidor le vence, si aunque no hizo tanto, hizo todo lo que pudo. El que parece hizo menos, hizo entoces mas, porque agotò todo su poder:el que hizo mas,hizo entonces menos, porque dexando de hazer lo demàs que pudo obrar, mostrò, que no llegaba su voluntad à las extensiones de sin poder.

42 De esta verdad se infiere, que si dos competidores en finezas, aunque sean en fuerças desiguales, obran quanto pueden, no se vencen, sino se igualan; porque si hazen todo lo possible entrambos, para quedar el vno triunfante, ha de recurrir à intentar yn impos-

fible.

Obrò el Centurion quanto pu-43 do en fe, caridad, y atencion : en la fe; creyendo; en la caridad, folicitando la falud de su criado; en la atencion, no juzgandose digno de que entrasse Christo en su Palacio. Escucha Christo tales primores, y admira semejantes excessos: Audiens autem lesus miratus eft. Esto es impossible, admirarse vn Dios. Fue , dize Agustino , aparente demonstracion, no realidad; porque no cabe admiracion en quien no reside ignorancia. Pues como se dize, que se admira vn Dios : Miratus eft? Fue fin duda, para explicar la reciproca fineza. Obra fino el Centurion todo quanto puede obrar. Pues Christo, por no dexarse vencer de vn hombre, haze amagos de vn impossible; porque el que haze quanto puede en sus fuerças humanas, como que obliga à impossibles à las correspondencias divinas.

44 Busca el Centurion à Christo para vna vida agena, y le busca Fermin para vna muerte propia. O prodigo excesso de amante! Pero si el Tyrano le vsurpa la vida, el Tyrano logra, y noFermin la victoria. Assi sentencian los ojos; pero no juzgan assi los discursos.

45 Se comparan los Marcyres al

Matth.83 D. 10. D. Aug. li. contr. adverf.leg.00 Proph.c. 7. O Sup. Genef. contra Manich. li. I. C. 8. DE quid mira retur, que prescius 68052 D. Aug. fer: 74. deTem D. Ambra ferm. 89.

Toan. 21.0.

2. 23.

W. 21.

Ioan.

0.40

Matthe 2.

trigo, porque primero se vè el grano pisado, sepultado, y escondido, que se corone la espiga de aquel lucido, y barato oro; pues à costa de verse el granopifado en el campo, sube en la es-

piga à coronarse de fruto.

46 Vn reparo singularissimo descubro en el Evangelio. No se compara el Martyr à la espiga, sino al grano : Nisi granum frumenti. Con otro Texto satisfare la duda. Los Martyres se retratan en el grano de trigo, y no en la espiga. Joseph, quando le adoran sus hermanos, se retrata en vna hermosa espiga, y no en grano de trigo. Pues como el grano es imagen de quien martyrizan, y la espiga de quien adoran? Porque era adoración humana. La efpiga se compone de grano, y de paja: Adorar el grano, fuera adorar lo folido; adorar la paja, es adorar lo vano; y mas suelen adorar los hombres las vanidades de la paja, por la pompa, que lo solido del grano por lo que sustenta: Son propiamente adoraciones de paja; porque se adora lo que no aprovecha.

No podia, pues, compararíe el Martyr à la espiga, por esta vana superfluidad, debia compararse al grano;porque solo el grano fructifica; y no la oja, ni la paja. No podia tampoco por otra mayor razon, que es el cadens del Evangelio. Si el grano, dize Christo, no cae en la tierra à morir, no se puede coronar. Luego no podia compararfe el Martyr à la etpiga, porque son caidas diversas. Cae la paja, y la oja en la tierra para ser pisada. Cae el grano para coronarfe de gloria; porque caen los vanos para ser pisados : caen los humil-

des para fer engrandecidos.

48 En dos suenos se representaron dos imperios. Docto defengaño : halla los imperios deben de fer fueños vanos. Es vn fueño gustofo, que dura mas efpacio; pero lo prolijo aumentarà la Pension de lo sonado. El Imperio de Joseph, se representò en vua espiga: el Im-Perio de Nabuco, en vn arbol. El de Joseph, sue Imperio venerado: el de Nabuco, abatido, porque mando vn Angel cortacle: Succidite arborem. Pues tambien corean à la espiga, y no atrasfan a Joseph el imperio de su gloria.

Es verdad que la cortan , y la martyrizan; pero relide grave diferencia, dize Ambrotio. La cipiga quanto mas crece , y le levanta , te inclina mas

à la rierra, y se humilla : el arbol quanto mas crece, se và levantando al Cielo pomposamente desvanecido. Pues cortar à la espiga, sirve de coronarla : cortar al arbol, es dexarle inutil tronco; porque à los desvanecidos, los golpes los arruinan; à los humildes, los golpes los adelantan, y coronan.

#### PUNTO TERCERO.

L tercer Punto era, que riunfa del sepulcro. Dificil argumento emprendo, pues estuvo tantos figlos escondido, hasta que Salvio, Obispo de Ambiano, descubriò milagrosamente su cuerpo. Insignes milagros obrò Fermin en vida: Pues como no haze vno para descubrir su sepulcro, y la gloria de su muerte? No hallo mas respuesta, que la que indica vna

primorofa fineza divina.

51 Todos los milagros que obrò Nuestro Redemptor, fueron publicos, siendo testigos Apostoles, Phariseos, Nobles, y Plebe. No fue oftentar fu virtud, dize Chrisostomo, sino medio para declarar ser el Messas prometido. Pues vn milagro solo sue en secreto, y tan oculto, que le executò en lo retirado de vn monte, y imponiendo à los Apostoles silencio para que no le divulgassen. Este sue, quando en el Monte Tabor se mostrò con resplandores de Gloria: Nemini dixeritis. Pues como oculta este milagro, quando los publi- Matth. 17. ca todos? Porque ay grande diferencia, escrive Chrisostomo. Oculta el milagro del Tabòr, y divulga los demàs; porque todos los otros milagros avian fido para conveniencia agena; este fue para mostrar lo que tenia escondido, que era sa gloria propia: y esconde vn milagro de gloria propia, divulgando tantos de conveniencia agena.

52 Esconde Fermin muchos siglos las luzes de su glorioso Sepulcro. Quien Iupo derramar tan innumerables milagros en la conveniencia agena, no qui-10 obrar ninguno para descubrir su gloria propia. Gusta de sepultarse en Francia entre olvidos, pudiendo disponer lu sepulcro en Pamplona, su Patria, entre veneraciones, y aplantos ; porque mas alla de las cenizas, faben pattar fus

53 En las vaiverlales exequias del mundo, bajaran las eftrellas à fepultar-

Dan. jo v. TRO

Gen. 37.0.

Gen. 1.0.2.

se entre las vanas cenizas del polvo: Matth 24. Stelle cadent de Celo. Parece indigno sepulcro de tan alto lucimiento. Repre-W. 29. fentan à los Santos Martytes, en frasse

Dan. 12. V. de la Escritura : Quasi stella in perpetuas aternitates; y arriman al amor la hu-Anast. Sy- manidad. Fueron las Estrellas criadas nait.lib 4. en el Cielo, à distincion del Sol, y la contempl. Luna, que se criaron en la tierra. Es anay. in el Cielo su Patria, noble centro de su Hexam.

luz: Es la tierra, la que siempre estàn ilustrando con sus rayos, para librarla de las prolijas tinieblas de la noche. Mueren las Estrellas en la general ruina, y baxan à enterrarse presurosas à la tierra, dexando el Cielo de su Patria; porque mas quieren enterrarse en la tierra que ilustraron, que en el Cielo donde nacieron.

Pero siempre es vn excesso, 54 que aun el amor no es disculpa. Tenga Fermin humildades quando vivo ; pero no passen sus modestias à las quietudes de muerto. O noble excesso de amante! Esconder glorias vivos, es espiritu humano; esconderlas muertos, es espiritu que tiene visos de divino.

55 Vna consideracion natural me parece hermofa. Desde su cuna, sue tan privilegiado el elemento de la agua, que tuvo al Espiritu Divino con su her-SpiritusDei mola alsistencia. Varias, y discretas ferebatur lu caufas dan Tertuliano, Ambrofio, Aguftino, y Chrisostomo. Las venero, pero con reverencia propongo la corta

> 36 Ningun elemento tuvo al Espiricu Divino, fino privativamente la agua ; porque ni Tierra, ni Ayre, ni Fuego le merecia. Produce el Agre (defpues de la primera Generacion ) aves, y plumas, y las dilata. Produce la Tierra irracionales, flores, y frutos, y los oftenta, Produce el Fuego resplandores, y estruendosamente los publica. Produce la Agua sus pezes, y los esconde. Si acaso los sacan de su retirado centro à la vilta comun , como fentido del agravio, los mara. Todos los tres Elemencos divulgan fus pertecciones, y folo el Mar eiconde fus virtudes, Pues aqui assitte Dios; porque el mayor elpiritu humano fe contenta con no of. rentarlas; pero es de Espiritu divino procurar etconderlas.

> 57 Pues por mas, Fermin, que efcondas tus luzes figlos, fe ha de ver tu deputero en Ambiano mas embarazado

con los milagros, que con los concurs sos. El año passado pondere el milagro de aver dado Leyes al tiempo, y tranfformado en Primavèra el Estio. Aora me llama vna circunstancia discretamente milagrofa.

58 Al mirar el numeroso concurso Hist de Na el sepulcro de Fermin ( si merece este varra. nombre, caxa que encierra tan hermosa perla) pudo mas lo amoroso, que lo atento: y como no ha estudiado el cariño el libro del respeto, amorosamente atrevidos llegaron algunos à querer tomar reliquias de su incorrupto cuerpo. Respondiò Fermin à esta violencia amante derramando fangre fina, en cuya hermofa purpura fe anegaron algunos lienços, pagando Fermin con vna reliquia viva, aquella injuria amorofa.

59 No haze pie mi respeto en este golfo acordandome de la Sangre Soberana del Huerto. Christo suda Sangte, Luc. 22,04 porque le prendep. Fermin suda sangre, 44. porque le adoran. A Christo le saca la Sangre la imaginacion de sus penas. A Fermin se la saca la veneracion de sus glorias. Christo suda congojado el animo con los agravios. Fermin fuda oprimida su humisdad con los respetos. No pretendo compararte con Christo; que fite hizo sudar sangre aquel obsequio, temiera aora bolver à congojarte con elle elogio.

60 Es fabida Philosofia de los Zachias, tea ojos, aunque ignorada de los discursos, que en presencia del delinquente, derrama el cadaver sangre. Pues que delitos eran cultos, veneraciones, y obsequios, aunque fuellen atrevimientos amorofos? Digo, fenores, que no eran delitos en quien los executaba; pero los miraba como delitos quien los recibia. Era vn amante arrojo quitarle las porciones de su cuerpo : atrevimiento, que dentro del amor, tiene tanto de defensa, como de disculpa. Era vn impulso de amor, y de culto; de cariño, y de respeto. Pero derrama el humilde cadaver sangre, como si lo mirara su modestia como delico; porque si era deuda à su virtud, era ofensa à su humildad.

ot - Restituye Fermin a su Patria la fangre que la debia. No la derrama toda quando le martyrizan; la referva para darla quando devotos le adoran; porque no merece tan amorola reliquia la crueldad de quien le mata,

I. quest. Medico legal. lib. se tit. 2. 9. 8.

fino la fe de quien le invoca.

62 No se estampò la sangre que derramo Christo en el Huerto, en sus hermosos vestidos. En la tierra, litigando al mar jurisdiciones, se depositaron sus corales: Guttæ sanguinis decur-Luc. 22. V. rentis in terram. Pues esta sangre, que no se estampo entonces en su vestido, se imprimiò despues de muerco, en los lienzos del sepulcro. No puedo penetrar cabal la razon; pero la presumo sin imprudencia, por las manos en que avia de recaer. Los vestidos que tenia en el Huerto, avian de paràr en manos de los Soldados: Los lienzos del Sepulcro, en manos de sus Discipulos. Los Soldados le prendian, y los Discipulos le adoraban ; y no permite la reliquia de su sangre en manos de ingratos, lino en manos de paysanos, y de finos.

63 Pues en verdad, Fermin mio, que si vuestras reliquias son para los sinos, que para estas insignes finezas, se requieren muchas reliquias. Pues como tardan? Creo que es por aumentar

las finezas.

cariño.

Pretende Madalena tocar las llagas de Christo , y la delvia : Noti me tangere. Duda Thomas, que conserve reliquias tan amorolas, y le combida Christo à examinarlas : Affer manuen tuam, O mitte in latus moum. Eftrana providencia, negar el favor à vna Madalena amante, y combidar con el mismo favor à vn Thomas incredulo, y resistente! Es industria de su amor, dize Orig. hom. Origenes. Madalena pretendia tocar las 2. in Cant. reliquias de sus llagas, por estar enamorada de tan preciosas reliquias: Thomas padecia algun escrupulo en ellas. Pues à Madalena conviene dilatarlas, yà Thomas concederlas; porque fino las mira el dudoso, desinayara su credito; fi las dilata al amante, encenderà su

> 65 No niega, sino dilata. Pero tanto favor hizo dilatando, como concediendo; porque igual beneficio es encender los meritos de vn amor, como apagar las dudas de vna infidelidad. Como à muy finos nos trata Fermin, pues nos dilata tanto fu defeada reliquia, Pues en verdad, Santo mio, que aveis de perdonar vna civilidad. Digo, que perdonamos la fineza por la reliquia. No queremos fer tratados como finos, aora queremos trato de interessados. Venga la reliquia para interes, y troca-

rèmos los meritos del esperar, en rendimientos de agradecer.

66 Pero que reliquias mas preciofas, que los favores que os dibe este ilustrissimo Reyno? Reliquias, que sino se guardan en las vrnas para culto, se depositan en los pechos para eterno agradecimiento.

67 Mas luce vueltra grandeza por este largo patrocinio, que por tantos obrados prodigios. Reparo difcrero Epifanio, que no se viò resplandeciente el rostro de Moyses quando obrò los milagros en Egipso, fino al pedir à Dios, que perdonasse à su Nacion: No luze quando obra prodidigios, y brilla quando haze interculsiones; porque mas luze como Patrono de su Nacion con sus patrocinios, que como prodigiolo con sus milagros.

68 Nopuede, Fermin, mi corto estudio delinear las grandezas de vuestra imagen; pero foberanos colores nunca necessitaron de humanos pinceles. Tanto alaba à lo soberano el respeto enmudeciendo, como el entendi-

miento ponderando.

69 En el Ciclo, dize San Juan, que sucediò vn silencio de media hora: Factum est silentium in Celo, quest media bora. Ni admite horas la eternidad, cansada medida de tiempo, ni el Ci-lo permite filencios, pues refuenan los Angeles cantando incessablemente los clogios de Santo: Qui non cessant clainere quotidie. Pues como suspenden sus elabanzas? Creo, que no las suspenden, sino las mudan. Están continuamente alabando à Dios con fus canticos, y aora le alaban con fus filencios; porque tanto alaba a lo foberano el filencio, como el elogio: y viendo que no balta fu repetido elogio, le valen, como labios, del filen-

Lo que avrà hechado menos la curiofidad, es no aver alabado à Fermin de docto, aviendo sido tan labio, que con va Sermon convirciò en Ambiano tres mil hombres l'a y no ha fido olvido, fino prudente cuyda-

He reparado vaa duda curiofa en lo largo de la Efericara. Nanca fe haze mencion en la Eleritora de la cabeza de Diosiy en mil Textos alaba, y ettgrandece fus manos. Si fuera la caufa la Din

Exod. 326 0.10 Exod. 34. 0000

Epipban. de vie. Patriarch.

Apac. S. v.

Eclef. in Prof. Milo

Ver [. 27.

16.

44.

Divinidad, tan incapaz es de manos como de cabeza vn Dios Luego siendo explicacion à nuestra cortedad, como le atribuye manos, y no le atribuye cabeza? Porque no gusta de ser conocido por esla prenda. Alaba las manos, y no se acuerda de la cabeza; porque la cabeza es para discurrir, las manos ion para favorecer; y mas gusta ser alabado por la grandeza de su beneficio, que por la Magestad de su entendimiento.

Dilata, Fermin, tu poderofa diestra en vn Reyno, cuyo elogio es, que te merece Patrono. Tarde llego à sus glorias, noblemente embarazado con las tuyas. Mal dixe, pues las tuyas son sus mejores glorias.

Patrono nueftro fois, à quien rendimos mas los corazones, que estos cultos tan Reales. Si aun los Angeles, dize Daniel, que ba-Dan. 10.0. tallan entre si por defender la tutela de sus encomendadas Provincias, mal podreis olvidaros de vuestra Patria. Como cabe no dorar vuestra cuna? Siendo privilegio de la luz el subir, y violencia el baxar, embia el Sol los

rayos à la tierra; porque fue el campo de Damasco, en dictamen del Sinaita, su primera Patria; y no avia de apartar los ojos de su cuna, por verse tan elevado en la esfera.

74 Nunca ha sido Navarra vencia da, porque ha tenido vuestra espada en lu defensa. No pido, Fermin, victorias contra los enemigos de la tierra; que poco importarà se arme contra nosotros el poder de las tinieblas, sino tenemos enojada la milicia de las luzes. Defendednos à nosotros de nosotros milmos, pues no tenemos enemigos mas poderosos, que nuestras mal domadas passiones. Hazed, que estudiemos en el grande Libro de vuestra humildad los defengaños de nuestra frenetica ambicion. En las leves de vuestro amor, los desmayos de nuestra caridad. Que la vanidad de teneros por Patrono, passe de confiança à servicio. Que elle culto tan Real no se quede en bizarria sin llegar à devocion, para que debiendo a vueltro Patrocinio el alto favor de la gracia, os acompa-

nemos en eternidades de gloria,

Amen.



130



- Mane in the second

# ORACION

EN LA CANONIZACION

### DE SAN FRANCISCO

DE BORJA.

EN EL COLEGIO DE LA COMPAÑIA DE JESVS DE SALAMANCA:

Sint lumbi vestri pracincti, & lucerna ardentes in manibus vestris. Sequent. Sanct. Evang. secund. Luc. cap. 12.

Carò mea verè est cibus. Seq.Sanct. Evang. sec. Ioan.cap.6.



Iempre juzguè por rendimientos à las obediencias, y aora hallo que son ossadas. O mi ignorancia desconoze el Teatro, ò mi intrepidèz pierde el respeto al peligro: Pero no suera meritoria mi obligacion, si no sacrificara las idolatrias de la sama à los rigores de la censura: y al merito se llega el interès; pues mas interesso obedeciendo, que pueda perder errando.

Presumo, que averme destinado los que me honran por Orador de esta Fiesta, no ha sido eleccion de su entendimiento, sino de su cariño: conque responderà à su eleccion mi cariño, yà que no pueda corresponder mi entendimiento.

3 Al Santo anciano Tobias le restituyò la deseada vista su hijo, y no el Angel: La Inteligencia alada le diò medicina, y industria, pero el hijo mozo aplicò el remedio, porque el Angel se lo mandò al hijo. Pues no lo executara mejor el Angel? Sì; pero acertar va Angel, no suera admiracion: esse hijo mozo le ha de curar: porque es verdad que es mozo, pero es su hijo; y aunque yerre, como mozo, con el emendimiento, le assistirà, como hijo siel, con cariño.

4 Tantos entendimientos de Angeles se miran en esta Casa, que se permiten à la veneracion, y no al computo. Angeles ordenan à vn hijo mozo revele las luzes de vn Padre Santo. Es constante, que so executaran mejor los que son vnos Angeles en entender: pero no es error elegir à vn hijo, que aunque mozo, y designal en la susciencia, està como hijo derramando ansia: y como errores de hijos se disculpan en los assectos propios, con la ansia de servir, se disculpa el no acertar.

5 A esto, pues, me obligue, à servir como hijo, pero no à acertar como Angel. Como hijo, pues, me entro à registrar la casa; que para quien es tan de casa, no està cerrada ninguna puerta.

6 Pero donde se puede registrar esta Casa, sino en los Palacios de la Essera? Yo vi, escrive Juan, à la Santa Ciudad de Jetusalen con novedad sabricada, y con hermosura dispuesta: Descendia del Cielo al mundo: Sus F2

Tob 11: 0.

I, Tum fumes Tobias de felle pilcis, linivit oculos patris fui. Et fuftinuit quali dimidiam ferd hora: & coepit al bugo ex oculis eius quali mem brana ovi, egredi.Qua apprehen-dens Tobias craxit ab oculis cius, statimque vilum recepit. Apocal. 2 I.

à V. 20

Oracion

doze fundamentos, eran doze piedras preciolas, en que estaban gravados los nombres de los doze Apostoles: Sus puertas eran de Margarita; y su luz vn Corderos No necessitaba su resplandor de Sol, ni Luna; porque su claridad era inmensa.

Pfalm. 131. 0.3.

Con otra pintura descrive David à esta Ciudad : Ierusalem , qua adificatur vt Civitas. Parece contradicion de los ojos, y pinceles. David dize, que se edifica, y Juan la supone perfecta: Pues como puede estar perfecta, si aun no esta acabada?

Respondo con esta Casa. Todos miran que no està acabada, y todos admiran que està perfecta : Ay diseños que llegan à perfecciones y principios, que son confumados. Las primeras lineas del Colofo, y las basas del Teatro Pompeyano, eran al Arte primeros estudios, y eran admiracion à los ojos; porque à muchas pin-

turas enteras de pigmeos, excede media pintura de vn Gigante.

D. Hieron. de Nom. Heb. 2. Reg. 6. U. 17. Ad Heb. 9. 0.40

Para no quedarme en la superficie, entro à registrar el aparato interior. Jerusalen, en dictamen de Geronimo, significa vision perfecta; y no ay vista mas perfecta, que la de esta Casa. Era Jerusalen el mas celebrado Santuario; porque el mas frequentado, es este Templo. Tenia Jerusalen la Arca del Testamento, que ocultaba la Vara de Aaron, el Manà, y las Tablas de la Ley; porque esta Casa es el archivo del poder en la Vara; del Mana, en la dulçura; y de las Leyes Divinas, en la sciencia. Tienen la Vara de Aaron, Summo Pontifice; porque como Apostolicos Missioneros, llevan con sus merecidos privilegios, la Vara de Pedro en sus manos. Tienen Mana, que sabe à todos los guitos; porque su discrecion sabe reducir à todos. Tienen las Tablas de la Ley Divina ; porque su instituto es la Predicacion Eyangelica.

10 Era Jerusalèn la Corte, y esta Casa lo es; no solo por lo ilustre de sus habitadores, sino por ser en su grandeza la Metropoli de sus Ciudades. Dize David. que se edifica como Ciudad: Ædificatur vt Civitas: porque siendo Templo en la in-

terior doctrina, es vna Ciudad en la exterior grandeza.

Resta penetrar lo escondido del Texto, Si se edifica como Ciudad, què Ciudad es? Entre tantas como celebra la memoria, y admira la vista, queda muy con-

fundida fu planta: Pues como David no la individua?

Respondo, que suera ofensa à su grandeza. Las individuaciones son estreches zes de las vniversalidades; son grillos, y prisiones de las prendas superiores. Este parece lenguage de vniversidad; pero humanandole mas, todos saben, que lo que se individua, se limita: las proposiciones indefinidas, equivalen a vniversales; y como hablaba David en hermosa antevision, aludiendo à esta Casa, dize, que se edifica como Ciudad vniversal, que abraza à todas; porque su grandeza comprehen-

de à todas las particulares.

Tres Ciudades insignes descubro en las Divinas Letras. La primera de Hirsemes, que cupo en suerre a la Tribu de Dan, cuyo nombre en frasse de Geronimo, fignifica juizio: Esta la repartio Josue, y se llama Ciudad del Sol, porque en su terreno fe suspendiò este Planeta hermoso. La segunda se llama Ciudad de las Letras, por ocultar, segun Masio, la mas intigne Libreria, que admirò el Vniverso; excesto a la que venera Plinio de Philadelfo. La tercera fe llama Ciudad de los Sepulcros, por estar en ella sepultados los mas insignes Varones, que respetaron los an-Nom. tiguos cultos : y como Jerusalen se edifica como Ciudad en abstracto, que comprehende à todas, serà porque en ella caben todas estas Ciudades.

14 Es esta Jerusalen, Ciudad del Sol por sa hermosura: toco en suerte à Dan, que fignifica juizio; porque es el centro del juizio su discrecion. Josue la repartio como Masius ibi. dueño, y su nobre fignifica Jesvs; porque Jesvs es el dueño de esta Ciudad. En ella se de-2. Estraz. tuvo elSol; y alli pudo de obediente, aqui podia de admirado. En ella se parò, para que Joine , con la compania de sus Soldados , triunfasse de los Infieles Amorreos ; y aqui Jos. 10. v. se detiene para que la Compania de Soldados de Jesvs, triunfe con sus Apostoli-

cas conquistas de toda la infidelidad.

15 Es Cindad de Letras; y fino archiguo con las que veneramos entre respetos. y escuchamos dichosos entre admiraciones. Excede à la antigua en la grandeza de la Libreria; pues aqui cae bien la voz de Lipfio, que llamo à los Sabios Bibliote-

Es tambien Ciudad de Sepulcros, yà por el desengaño de los vivos, yà por las cenizas de los muertos; pues yazen en sus frias losas cantos insignes Varones,

que

70/ue 19. V. 410 Hirfemes, ideft, Civitas Solis. D. Hyeron. de Heb. Folice Is. V. 150

11. 30

13.

que encendieron el Orbe à rayos: Y como es una Ciudad que comprehende à to das, puso David vna Ciudad abstrahida, que se puede contraher à qualquiera; porque es Ciudad del Sol por su hermosura, Ciudad de Lerras por su sciencia, y Ciu-

dad de sepulcros por su fama.

Apoc. 11.0. Terufalem novam.

C .

Ver [. 230

Vers. 2.

17 Esta fue la planta con que la viò ideada David; pero yà està persectamente acabada, escrive Juan; porque yo la vì toda nueva: bien nueva miramos esta Casa. Del Cielo se trasladaba al mundo, porque segun es en interior, y exterior de bella, parece que en virtudes, y belleza ha baxado de la Gloria. Sus fundamentos eran doze Apostoles, porque las Missiones' Apostolicas la sirven de fundamento, pues son su Sagrado Instituto. Las puertas eran de Margarita, porque la Reyna Dona Margarita abriò à esta Casa las puertas. No necessita su claridad de Sol, ni Luna; porque como estas son luzes temporales, à sus virtudes deberan hazerse eternos. Es su luz vn Cordero; porque si el Cordero es Jesvs, mal pueden temer sombra, pues la luz de Jesus los haze compañia.

En esta Casa de Jerusalen entrò Borja: Pero como pudo entrar ? Como entraron los Reyes en Jerusalen. Dexaron sus Coronas; y grandezas, y conducidos de vn rayo de luz celeffial, caminaron por hallar al Redemptor; y como Christo be-Matth. 2. nigno pago sus passos, admitiendolos en su Compania, sue como estos Principes

Borja, que por lograr la Compania de Jesvs, dexò su grandeza.

19 Esto es delinear los passos de su vida, y aora me tocan las luzes de su gloria. Jerusalen ha sido imagen de la Familia, y lo es mejor de Borja: No estranaran que buelva tantos semblantes; porque imagenes de perspectiva, disimulan varias facciones.

Jerusalen, en dictamen de muchos Padres, es mistica imagen de vna alma 20 Cornel. bic. santa: Yo digo, que de vna alma canonizada, y de Borja. Fundo en el Texto la singularidad de la inteligencia.

La Ciudad de Jerusalen baxaba del Cielo à la tierra con imagenes de gloriosa: y esto es con propiedad descubrirse en el mundo la gloria que reniz en el Apoc. 21. 6 Cielo ; y como la canonizacion de los Santos , es manifestar el Pontifice la gloria, V.10. que gozan en la Patria, es canonizarse vna Alma santa, descubrirse la gloria que en el Cielo goza.

Esta gloria se descubria en compania de vn Agnus: Lucerna eius est Agnus, yà porque el Agnus es este Sacramento que se descubre aora; yà porque el Agnus es vna purissima masa de varias reliquias vnidas con la sangre del Redemptor : y se descubre la gloria de Borja con vn Agnus, porque con el se canonizaron cinco. Y si el nombre de Agnus le toca à Christo por Salvador, y el nombre de Jesvs signisica con todo rigor salvar, se descubre Borja con la Compania del Agnus de Jesvs. porque à su Compania debiò la gloria de su resplandor.

23 Yà escucho que me replican, que toda esta proporcion conviene à qualquier Santo canonizado de los cinco. Pues digo, que no conviene sino al grande Borja: y fi lo dudan, construyan el Sanstam Civitatem: Era vna Alma fanta, Ciudad. Por-

què no es Alma santa como Villa, Lugar, ò Aldea?

24 Respondo con la diferencia de privilegios.Las Ciudades se distinguen de las Villas, y Lugares cortos, en las Magestades, y en la grandeza: Son las Ciudades, Señoras; y las Villas, vassallas: Todas gozan tres privilegios, ser grandes, cortesanas, y nobles: Y como esta Alma santa, de quien oy se manisiesta al mundo su gloria, es Ciudad fanta, y no Villa, es precifo que sea la de Borja, pues solo entre los cinco, tiene la Grandeza.

25 Para Alma tan grande, se necessitaba voz insigne; la mia es tan insuficiene te en su naturaleza, que solo puede apelar à los savores de la gracia-AVE MARIA.



A CONTRACTOR OF THE PROPERTY O

nation of the state of the stat

Sint lumbi veftri pracincti. Beati sunt servi illi. Seq. Sanct. Ev. sec. Luc. c. 127

Caro mea verè eft cibus. Sequent. Sanct. Evang. fecund. Ioan. cap. 6.

L Norte del Evangelio es canonizar Christo à sus Siervos: Beati sunt Servi: Y esta vniversalidad de favor, toca à todos los cinco canonizados. Pero reparando mas en las feñas del Evangelio, parece que individua la canonizacion de Francisco; porque como estos Canonizados están cenidos: Sint lumbi vestri pracincti, y el cingulo es trage de Soldados, solo al grande Borja le toca ferSoldado de esta Compañía Mi Oracion se reducirà à cotemplar en esta Canonizacion su grandeza, y su gloria.

27 Grande es de la esfera el grande de España Borja. Y yà entra tropezando en fu grandeza la admiracion. Como ha corrido tan perezoso el tiempo para su gloria? No se navegan los inmensos abismos en velas de flacas conjeturas : Pero si se permiten à mortales distancias, prefumiera mi ignorancia, que avia sido industria de la Providencia, porque à Borja le ilustraban la fangre, y la virtud : y si se dispensara con sus virtudes el tiempo, pudiera dezir el indiscreto, que le atropel. laba la grandeza de sus venas, y no fus virtudes heroyeas; pero canonizandofe como pudiera vn plebeyo, conocerán, que no le canoniza el poder, fino la virtud,

28 El Espiritu Santo me ilustrarà dize Christo. Revelara el esplendor de mis obras ( explica mi Angel Thomas) en orden al premio, y correspon dencia, que tienen à la gloria. Este es vn linage de exteriorcanonizacion; porque para dar culto à vn Santo, declara la Iglesia, assistida del Espiritu Santirlam clat to, lo heroyco de fus virtudes, revelando su gloria en premio de sus obras.

29 Corriente la inteligencia, entra la duda. Como el oficio de canonizar toca al Espiritu Sauto, y no al Padre Eterno? A ran hermola duda ofrezco varias conjeturas por respuestas.

La primera se funda en lus prendas perionales. El Hijo procede del Padre; el Espiritu Santo procede de Padre, y Hijo. El Hijo recibe todo su ser vnicamente del Padre ; y el Espiritu Santo le recibe con igualdad de Padre , y Hijo , porque procede de entrambos : y como el Hijo pende en su origen vnicamente del Padre, y el Espiritu Santo no pende vnicamente del Hijo, le canoniza, y glorifica el Espiritu Santo, y no el Padra Eterno; porque parece mas conveniente, que canonize sus virtudes soberanas, quien no tiene con èl tan vnicas dependencias.

30 La fegunda razon nace de la apropiacion de atributos. Al Padre, le atribuimos el Poder ; al Espiritu Santo, el Amor : y no ha de canonizar à Christo,el Poder; por que por poder ninguno se ha de canonizar.

31 Esta razon padece vna grave replica. Si el Padre se excluye à nuestro aspecto, por la prenda del poder , tanta exclusiva debe tener el amor; porque mas sospechosa serà la calificacion de vn enamorado, que la auto-

ridad de vn poderoso.

32 Respondo, que el amor en los mortales es passion, en lo soberano es luz. Es el amor del Espiririta Santo tan escrupuloso, que es va amor arguitivo : Arguet mundum Ioan. 162 de persato , O de iudicio. Tanta dif- v. S. rancia ay entre amores divinos, y humanos, que los amantes del mundo, son abogados de quien aman; los del Cielo, fon fiscales de quien adoran: El Mundo aboga por sus errores, para desenderlos; el Cielo fiscaliza, si ay defectos, para enmendarlos: Y como en la canonizacion de las virtudes reside el escrupulo que pide la eminencia de la Fè, y la verdad de la Religion; ha de canonizar vn amor arguitivo, que fiscaliza à quien ama ; porque no se podrà dudar de la verdad, en causa donde ha fido fifcal el amor.

Hermofamence reforma el Cielo los humanos tribunales. Son en nueftros estrados sospechosas las causas por que son abogados los afectos , y fiscales los odios. Son feguras las caufas en lo

Ioan. 16.00 140 Hle me clarificabit. D. Thom. his lett 4. Meam nsram faciet.

Divino, porque el Fiscal es el amor, y el Abogado la virtud : y como siempre las prendas brillan mas entre opoficiones, para calificar el amor à quien adora, se haze Fiscal de quien ama.

34 Convengo en la Fiscalia; pero no escuso la replica. Vn Fiscal amante, ferà benigno acufador : mas fevero ferìa vn indiferente, y à caber en lo possible vn enemigo: Virtudes que califica la enemistad, se respetan sin emulacion: Luego no es grande calificacion del sujeto aver sido su fiscal, su enamo-

rado; la fegura fuera fu enemigo. 35 Elta replica tiene lugar en nueftras passiones, pero no tiene entrada en lo soberano, como ignorante de achaques. Y aun permitida toda la intencion al discurso, digo, que el amor divino es enemigo, y capàz de odio: es mortal enemigo de los defectos, y mira con eterno odio los delitos: y como es el amor divino tan escrupuloso, que no consiente ligera culpa en el amado . y tan prescisivo, como discreto, que prescinde entre el amor del sujeto, y el odio al delito, es vn Fiscal enamorado, que fiscaliza con amor, y odio; porque tanto odio tiene al delito del fujeto, como amor al fujeto quando no tiene delito.

36 Son sus afectos ajustados, como divinos: reparten entre si las Provincias, y dividen los Imperios: Es enemigo de la culpa, y amante de la persona; y como en suma igualdad de balanças se miran estos encontrados afectos, sale segura la calificacion del amado; porque tan eficaz ha fido el odio para abominar sus delitos, como el amor para estimar sus mestros.

37 De estas claras, y naturales inteligencias se desata la duda de aver prometido el Cielo al Espiriru Santo Maced. lib. por el Oraculo de la Fe, y Presidente de Clavibe de Concilios, y quantas resoluciones decreta el Pontifice ex Cathedra, para la firmeza de la Religion. Esta practica oblerva fiel laRomanaCuria con suPromotor Fiscal en las causas de los Santos: Su exercicio es contradecir milagros, y refutar virtudes. La que parece, ò defettimacion de lo heroyco, ò injuria del merecimiento, es discreta calificacion de amor ; pues al passo que se contradicen van escrupulosamente sus virtudes, quedan purgadas de passion fus verdades.

Bolviendo al principio del Texto, noto, que tambien con el Redemptor se observò esta justicia siel; pues el Espiritu Santo, y no el Padre, declara al Mundo su Santidad, que equivale Barrad.to. a vna como exterior canonizacion : Ille 4.lib.5.sap. me clarificabit : Porque si el Padre le 6. Ille me canonizara, acaso dixera el insolenteHe- clarificabit, breo, que canonizaba à Christo el Pa- sive glorisidre Eterno, porque tenia todo el po- cabit. Nam der en su mano..

39 Si se huviera dispensado con Bor- Christum ja el tiempo, creyera quiza el torpe, verumMesque era grandeza de su poder , y no im- siam , Dei pulso de su virtud; pero corriendo con filium, mupassos tan perezosos, conozerán, que diRedeptono es ofensa de sus meritos, sino credi- rem ... este to de sus exercicios; pues para ser Santo oftendit ... Borja, le fobra toda su grandeza.

40 Profundicemos mas la lenti- ve Christus tud de esta canonizacion. Digo, que se prius detuvo perezofa, porque no le ha- Cœlo fedes zia falta. Santos ay tan gigantes, que ad por la grandeza de sus obras viven co- dexteram mo canonizados en nuestros cultos. Dos glorificareeanonizaciones ( no rigurofas, y for- tur, & pomales ambas, sino vna de Fe, y otra stea clarisi-como de devocion ) podemos distin-retur in terguir : Vna interior para el culto priva- ra pet Spido; otra exterior para el culto publico. ritum San-La interior que mueve à especial afi- ctumcion, confilte en la veneracion de sus obras: la exterior, que obliga al publico rendimiento, consiste en la voz del Pontifice. Las obras canonizan para el interior respeto; la voz Pontificia, para la seguridad del culto. Miraban todos à Borja como Santo, porque admiraban las grandezas de su desprecio; y como en todos los corazones tenia sus altares privados, no le hazia falta el Altar de la Iglefia, quando le adoraban en tantas animadas Capillas.

41 Disimulen que me arroje à dezir, que me parece esta de Borja, segunda canonización, porque ya por fus obras le tenia canonizado Dios. A Santos como Borja, Dios los canoniza, y el Pontifice despues los declaras y como tenia Borja la canonizacion primera, no era defdoro la suspension de la segunda.

42 Vna contradicion es hermola. La Deydad canonizò al infigne Jacob. porque le llamo Ifrael , que es lo mismo que videns Deum: el que ve à Dios: y Genegat ve efto es declararle por Santo, porque es 28. privilegio de gloriofo. Mi reparo confile en penetrar el tiempo, y el motivo.

toto Orbe Opus erat

Petr.

Gen. 28.0. 72. Gen. 32.0. 24e 25.00 26.

4; Varias vezes configuieron sus altas virtudes, que todo vn Dios se dignasse de baxar à su comercio. Los dos lances mas celebrados, fueron el de la escala, y la lucha: En la escala se rasgò la esfera, y estuvo vigilante en hermolo cuydado el Cielo, por guardar el sueño à va dormido : En la lucha se estrecho la Deydad con Jacob; y ausque le favoreciò con la bendicion, le dexò langrientamente herido. Mas alto favor parecia desvelarse el Cielo por su sossiego en la escala, que ensangrentarle en la lucha: Pues quando le canoniza, maitratandole en la lucha, ò favoreciendole en la escala?

44 A esta duda responde el Texto: En la escala le favorece; pero en la lucha le canoniza. Hemos leido la fentencia, aora reda penetrar la cinta; y esta le describre en la contradicion de ac-

Quando le favorecia Dios en la Escala, estaba Jacob dormido; y no es buena informacion para Santo, el fueño: Es verdad, que era extatico; pero en fin descansaba, pues dormia. Dignatse vn Dios de guardarle la quietud, y volar las bermolas Inteligencias, como ambiciosas de las piedras de la almohada, son altos favores, pero no meritos; porque como vn dormido es Incapaz de obrar, no es capaz de me-

En la lucha no estaba dormido, fino valeroso, pues en dudosa lid eftrechò en sus brazos à la Deydad. Era Jacob grande Principe, porque à su Abuelo Abrahan le dio el Cielo la investidura de Grande : Faciam te in gentem maynam. Olvidando su grandeza, dexò à Efai fu hermano, grandeza, y Cafa. Fagitivo de su domicilio, sufriò mas escarchas, y ardores en las tardanças de su Raquel, que en las injurias del Sol. Constante à tan varios trabajos, y discantes de su educacion, se miro vua noche congojado, lidiando a brazo partido con todo va Cielo humanado: No era tanto batalla, como amor : el medir los braços, era eftrecharle los corazones; mas era abrazarle, que herirle: No re foltare, dize amante Jacob, defarando el valiente corazon por las fuentes de los ojos; no defatare las prifiones de mis brazos, hafta que me des m nombre : Cur quevis nomen meum? Refponde Dios : No te flames ya Jacob,

fino Israel, que significa el que vè à Dios : Y como en ver à Dios confiste la gloria, con esta voz le canoniza; porque como Jacob era Principe, Niero, y descendiente del grande Abrahan; que dexò su grandeza, y Casa, y buscando el desierto, abrazò en la lucha à Jesvs; y aviendo encontrado con su Nombre, dize llorando, que no ha de soltarle, ni dexar su Compania: à hombre de estas prendas, dize Dios, no es justo detea nerle la declaracion de su gloria; yà te puedes llamar el que vè à Dios como gloriolo, pues tienes vn tan claro teltimonio de Santo, como llorar, siendo tan grande, por la Compañía de mi Nombre.

Son tan claras las fenales de Borja, que se vnivocan las acciones: Ni necessita por claro, de aplicacion, ni oy es dia de repair: Y como estas fueron las acciones de Borja, con el hablarà tambien la canonizacion di-

Tan insigne es Borja, que so-48 bran para fu fantidad muchos prodigios de su vida: Sobran para su credito humildades, penitencias, y ayunos; porque solo con aver renunciado la grandeza humana, queda Santo declarado por boca Divina-

Mas puntual ha de fer esta contradicion. Tan hermanos fueron Moyses, y Aaron en las virtudes, como en las venas; mas vnos en las operaciones. que en las cunas. Siendo tan iguales en los progressos de sus acciones, se desigualaron en los fines, porque Dios ca- Numer, 20. nonizò à Moyles, y no a Aaron: Mortuus est Moyses Servus Domini, iubente Domino.

50 Con la diversidad de estados montis surespondio Geronimo: Santos fueron Percilio. entrambos, pero con defiguales meritos ; porque Moyles era vnPrincipe lecular, Aaron era vn Principe Eclefiafti- Hieron.bieco : y como fer Santo vn Principe Eclefiaftico, es deuda del oficio; y fer Santo vn Principe secular, es admiracion del ellado, folo canoniza el Cielo à vn Principe Santo en el figlo.

51 Relta averiguar, en fuerça de que meritos es preferido Moyfes para tan divina Canonizacion. Hagamos las informaciones. Fue Moyfes arrebatado del golto, fiendo el impulso que le sacò la Princesa Termutis ; las aguas , en Exod. 2.00. frasse de Juan, son las corrientes del molo:

v. 29. Illo mortuo in

Very 26.

Gen. 12.0.

Gen. 29. V.

Gen. 32.0.

20.

0/00

Gott, 32, Va 22

Excd v.10.

Aqua ::: populi funt, O gentes Edu-2, cole en Palacio, favorecido del Rey, passando el Real cariño à mirarle como à hijo. Ella fue la vida de Moyses à lo Corresano; pero mudò despues tanto de estilo, que aora le admirarèmos mas en el desvio, que le venerabamos en el Palacio.

52 Hayendo de los blandos alha-

gos de la Corte del Rey, se entrò su-

gitivo en el desierto à Pastor : ilustra-

do alli con las luzes que salian de vna

Zarza, fue Legado del Redemptor, em-

biado à los infieles Egypcios: cumpliò

su gallardo espiritu con las Missiones,

y libertò muchas almas. Escusabase

por poco docto, de it à la Mission,

à que le embiaba desde la Zarza Jesvs;

pero fiado en su nombre, de quien se

viò Legado, assombrò tanto a elo-

quencias, como à maravillas: pade-

ciò su espiritu en la Corte oposiciones,

y aun le pusieron pleyto los Magos à

sus milagros; pero rendida la emula-

cion à la verdad de sus prodigios, con-

fessaron vencidos lo que negaban em-

bidiofos: Sacò innumerables almas de

las cadenas antiguas, y no contento con averlas libertado de la tyrania,

fue su General para introducirlas en

la tierra de Promission, que repre-

senta la Gloria. Mas padeciò siendo

General de los suyos, que con la emu-

lacion de los estraños; pero vencio sus

resistencias, yà con suavidades, yà

con rigores : para guiarlos con mas

AdHeb. 1 I W.27. Exod.3.v.

Exod.4.0. 10.

Exod. S.v. 19.

Exod. 12° D. 37.

Dout. 4.20.7 acierto, escriviò santissimas leyes, que

promulgò con severo edicto a todos: Y como fue Moyses vn hombre tan infigne, que por entrarse en estos exercicios dexò el Palacio, y la Grandeza,

> wus Domini. 53 Fue Borja segundo Moyses, mas en el espiritu, que en el tiempo; tan puntual imitador de las acciones referidas, que el aplicarlas, es repetirlas : y à Santos de tan superior esfera, el mismo Dios los canoni-

para vn Principe de estas prendas se hi-

zieron las canonizaciones divinas : Ser-

En can puntual imagen ay vna diferencia para lustre del grande Exod. 2. v Borja; porque Moyfes fignifica : Atrastus de aquis, sacado del mundo, y Wocavit no arrebatado de las grandezas intimas de men Palacio: à Francisco no le sacaron, su

espiritu se alejò del mundo. Grande distancia ay de sacarle à salitée; por- men eius que lo primero puede ser violencia, y Moyses, dia à lo mas que puede estenderse, es à cens: quia vna obediencia prompta ; pero lo fe- de aqua tugundo es refolncion gallarda : y como li eum. Moyses, en boca divina, es Santo Hieron. de por dexarfe sacar dei Palacio gusto- Nom. Heb. so, y Francisco se sale sugitivo; si es grande Moyfes por dexarfe facar, que serà Francisco por saberse falir?

Mas se adelanta su grande-55 22, si se advierten los instrumentos de la salida. Son tan iguales estos heroycos animos, que se vnivocan hasta en los materiales instrumentos. Son las aguas la Republica del mundo, en frasse de Juan ; y à Moyses le saco del Apos. 17.00; mundo naufragando en fus corrientes, 150 vna Princesa, y a Francisco le saco otra.

En instrumento tan igual, 56 residen dos hermosas diserencias. A Moyses le sacaron niño; a Francisco, hombre : En los primeros elludios de la vida , ella ignorante el conocimiento de los falsos alhagos que enamoran, porque no se penetran, y que deleytan, porque no se averiguan: No tiene vn niño que dexar, porque no ha llegado à posseer: En la edad adulta, es invicta la resistencia, porque ensayada en la costumbre la passion, sacrifica en la repulsa media alma; pues en la dulzura del engaño, lo acostumbrado se roza casi en preciso. Dexar el mundo quando no fe ha conocido, es vna dicha sin costa; despreciarle quando se ha tratado, es costofissima valentia: y como Moyles Inc. sacado del mundo niño, y Francite co varon , lo que en Moyfes le pudo llamar felicidad del acato, en Francisco sue valor de su entendimien-

Pero no es julto, que por elevar à Francisco, deprima à vo Moyfes ; con decoro compondie el excesso, y la comparacion con va Texto de mi eloquentifsimo Pablo, de quien parece traslade el difenrio. Numera las acciones heroyeas de Moyfes, y le contempla nino, y grande: De niño, alaba el valor de los Padres en ef, conderle, y yo alabe la dicha de facarle : De grande , pondera aver def-

pre-

Verf.24

despreciado ser hijo de la Reyna de Egypto: Grandis factus negavit se esse filium silia Puaraonis. No sue lo heroyco de Moyses salir del mundo, porque entonces como niño, era incapaz de conocimiento; lo insigne sue mirarse Grande, y despreciar un Palacio; porque no ay accion mas insigne, que despreciar el Palacio yn Grande: Grandis factus negacit.

La segunda diferencia es Vna Princesa sacò mas hermofa. à Moyfes del golfo, y por vna Prindel Mundo. Francisco cela faliò La Princesa, que sacò à Moyses, estaba viva ; la que obligò à salir à Francisco, estaba muerta: En vna beldad difunta, refide la compassion, y el defengaño: En vna hermofura viva, brilla el imperio, y el respeto; y no pucde ser mayor valor del difcurlo, que obre Francisco por la verdad de vn desengaño, lo que obra vn Moyses por la dependencia del res-

59 A Moyfes le sacò del golfo con su impulso, vna belleza viva;
porque como niño, tenia para falir
pocas suerças: A Francisco le sacò vna
beldad arrebatada, porque en su entendimiento tenia mucha suerça vn desengaño: Lo que en Moyfes sue impulso estraño, sue en Francisco movimiento propio; porque si vn Moyfes
necessita que le ayuden para falir del
golfo, sin mas ayuda que su valor, se

Tabe falir Francisco.

comparaciones, si parece que excede tu ardimiento à los mas insignes? Seràs igual à tus meritos, pues solo se permiten tus grandezas al Templo de las admiraciones. Solo por aver devado Francisco su Jandeza, por militar en esta Sacra Compania, parece que merece en su Canonizacion, no solo el titulo de Santo, sino el nombre de Santissimo.

Jelesia en sus frequentes ahogos: Invoca à la Beatissima Trinidad, y expresfando al Padre, al Hijo, y al Espiritu Santo, los dà discrentes atributos: Al Padre le llama Celestial: Pater de in Calis Deus: Al Hijo, Redemptor: Fili Redemptor mundi Deus: Al Espititu Divino, le llama Santo: Spiritus Sancte Deus. El ser Santo, es vn atributo comun, y trascendental; y para expression de la Persona, podia, llamarle. ò con el nombre de llama amorosa, ò con el blason de dadiva bizatra?

62 Crece la duda, que todas las Personas Divinas son iguales en la Santidad: Pues como no llama Santo al Padre, y al Hijo? Y como, imitando tambien este estilo, llamamos siempre Santo al Espiritu Divino, y no al Hijo, y al Padre Eterno?

Digo, que todas tres Personas son iguales en santidad, como en grandeza; pero 10.0 al Espiritu Santo te le dà ette titulo glorioso, por los exercicios à que su amor se destina; porque ausente Jesvs de la Compañia de lus Apoltoles, vino el Espiritu Santo en lugar suyo, para assistirlos como Prelado, y enseñarlos como Maestro: Docebit vos omnem veritatem: Por alsiltirlos, derramado en lenguas, baxò de su grandeza, y assistio en su Compania: Fue Supremo Pastor en aquella Compañia de Jesvs, los governo sabio, y inflamo amorofo: Al verlos fabios, y ardientes con sus influxos, los repartio por el mundo en Apostolicas Missiones : Es tan propio del Espiritu Santo este exercicio, que solo su Espiritu fue embiado para este empleo: Y como el Espiritu Santo sirve, y dispone las Missiones por su Persona, y govierna con fingular amor la Compania de Jesvs, solo esta Persona se aclama con el nombre de Santissima: Spiritus Sancte Deus.

64 No puede aver proporcion de lo mortal a lo eterno, de lo achacofo à lo Soberano; pero no fiendo possible igualdad, se permite limilitud. Tan parecido es Francisco al Espiritu Divino, como se colige de sus operaciones: Y siento, que no solo se retrata en los empleos del vivir, sino en la entrada en la Religion.

Quando el Espiritu Santo entro en este Colegio Apostolico, y Compañía de Jesvs, dize el Texto, que entro con ayre, y suego: Y como vno, y otro elemento son tan ruidosos, al entrar en la Compañía

Ioan. 16.9.

13.

Euthym:

bic. Vt hic me referat, & meis fun gatur vicibus.

Vid. Corn. in AH. Apoft. c. 5. v. 42.0° c. 2. v. 3. 0°

A for. 200.

Ecclef. 1

avria estruendos. Al ruido de la entrada de Borja en la Compañía, se comnovio toda España; ayre resonò, y tuego: En los poco diferetos que no penetran las acciones, avia ayre ; porque dezian con juizio ligero, que podia falvarfe à menos costa en su estado: En otros avia fuego, porque encendio à muchos su desengaño : huvo avre de vanidad en los que le notaron, y fuego divino en los que le figuieron, Entrò rambien Borja con colores de Espiritu Divino, no solo en el amor derramado, sino en el 2yre, y fuego; porque entrò pisando el ayre de la vanidad que dexaba, y derramando el fuego del amor que le trala, Tanto incendio traxo, que le consumio todo: buen telligo serà averse secado tanto, que con la piel que le fobraba, podia cenirfe el cuerpo; y si le atenuò el ayuno, creo, que mejor le secaria el incendio : y como entrò con espiritu tan santo, como podia ser la salida de quien tuvo tan divina entrada?

66. Entrò grande, y se quedò grande : Mal dixe , entrò grande para hazerse mas grande por lo humilde: Entrò Borja à fervir, quando no avia estudiado su cuna mas rudimentos, que mandar. Quando pareceria Borja mayor Señor, ò mandando en los Palacios, ò en los Exerciros, ò sirviendo en la Compania à sus hermanos?

67 Este Sacramento decide hera mosamente la duda. Al instituir este Divino Plato, se llama Christo Se-13. nor: Magister, & Domine: El titulo de Maestro, es propio de la accion; el blason de Senor, parece distante de su humildad.

68 Con vna contradicion brilla mas la duda. A ladorarle postrados Matth. 2. los fabios Reyes, le llama el Evangelista Niño, y al sacramentarse le llama Señor. Las etiquetas de los Palacios enmendaran los atributos, y le tuvieran por Rey quando le juraban, y por Niño quando los combidaba à su Mesa: Pues como se oponen tanto nuestros juizios à sus dictamenes, que parece Dios Niño quando le adoran Reyes, y Señor quando combida à pelcadores?

Respondo con la diferencia de exercícios : Siempre es Dios, como Principe Soberano, Señor; pero no fiempre las acciones muettran tan claramente la Magestad: En la cuna le jaraban vaifallage pofinadas las Coronas; en la cena lavaba los pies à vnos pobres pescadores; y ay tanta diferencia de servir à ser servido, que parece Niño quando se dexa fervir, y quando sieve parece Se-

70 Pretendo dar razon de esta diferencia. El fer fervido, arguye fer Senor humano ; el fervir, infiere ser Senor Divino. Mas grande parece Christo à los pies de Pedro, que pareciera estando Pedro à los pies de Christo; porque mirarse va vassillo à los pies de su Monarca, es vn rendimiento tan vlado, que no da grandeza : Postrarie vn Monarca à las plantas de fus subdites, es vna accion can divina, que folo Christo la hizo, baxando al mundo, y firviendo, como dize nueltro Evangelio, à sus siervos en el Cielo : Y como el micarle los vasfallos à los pies de los Principes, se vè en todos los Reyes humanos; y mirarfe el Monarca à los pies de los vassallos, se mira solo en el Rey de los Cielos; por ser servido de sus vassallos, se mira como Rey humano; y por servir à sus vassallos, se aclama Senor, y Rey Divino.

71 Sirve Francisco al companero mas humilde, para oftentarfe mas grande; porque servir à los infimos, es supremo caracter de Senores: Magister, O Domine.

A esta humilde pequeñez reduxo Borja tanta Real Magefiado Este Sacramento de la Eucharitia es la mayor gloria divina, y fu mas acreditada fineza. Olvidando mil difcretas causas, me basta aora contemplar vna menudencia, ka credito de nuestra Fè, que siendo Dios tan grande, le reduce à vn punto casi indivisble; porque en la parte mas minimal de la Holtia confagrada, afsitte toda fu incomprehensible grandeza: V como toda la Magestad cabe en va puello can pequeño, no puede fer mayor fineza de vn Dios, que reducir fu grandeza à tan pequeño lugar.

Eile es el mayor milagrey del amor , vosca enamorado mi D. Thom, Doctor Angelico. Bien ser, que Opujo. 574

IO 3 7 V.130

V. II.

Borja no obra tan alto milagro; pero zambien se, que procura imitar el excelso, pues reduce toda la Real grandeza de su estado, al lugar pequeño de Novicio: impossible parece sin milagro, que pueda caber tanto en vn lugar can pequeño; pero como el amor se sabe estrechar, y cenir para hazerse con sus finezas mas lug ir, quanto mas eltrecho el puesto, le viene al amor mas anclao.

Presumo, que con Borja està oy mas realmente fazonado elle Divino alimento. La imagen mas clara de este Soberano Plato en los obscuros siglos, fue el cordero Pasqual : Este se sazonaba al fuego; y aunque no consta del Texto el instrumento precilo, Novarino, conducido de antiguas observacionesjuzga, que era va ramo de granado. Signiendo elta obscura congetura; fiento que no feria acato desdenar los cedros, y los laureles, y elegir folo à estos ramos; porque como en todo el campo natural no ay fruta Real, fino la Granada, pues del de su cuna nació con corona, solo gusta Dios de vua fruta coronada, que sepa abrasarse en su Compania.

Mas avivaria el gulto contemplando, que para formar el inftrumento de la rama del arbol, era preciso, que se arrojasse la hermosa fruta, y anduviellen rodando por el fuelo las Granadas con fus imperiales Coronas : y como dexaba la Corona el camo por abrafarle con la imagen de su Dueño, viene à ser el mayor gusto de Dios vn arbol coronado, que sabe arrojar su grandeza, por facrificarle en la Compañía.

76 Arrebatado del argumento, y fin eleccion me hallo mirando à Borja, General, befando los pies al Pontifice en Roma. Gloriofa fue en esta discreta Corre su entrada, porque despreciò con agradecida modestia el Palacio, que le reniz la Sancidad prevenido, y eligio el apolento mas eltrecho de lu Colegio. Yà le ofrece à los ojos yna curiota duda s quando parece mas grande Borja a los pies del Pontifice en Roma, ò en lu dofel augullo en Gandia?

Vna aparente contradicion fa-3. Reg. 7. v. tisface la curiotidad. Dos lugares ocu. paban las hermofas Granadas por decretos supremos, en las columnas del

Templo, y en la fimbria de la vestidura Pontificia. Mi reparo confiste en la diversa compania que tienen, segun los U.2; pueltos que ocupan; porque en las columnas estaban entronizadas, y en las plantas del Pontifice abatidas. Mas grandeza representaban, diran todos, en las columnas, que en las plantas; pero era tan al contrario, que en las columnas estaban solas las Granadas; en las plantas del Pontifice, dispuso el Cielo, que estuviessen acompañadas de vnas sonoras campanillas; porque como estas representan las bocales lenguas de la fama, no assisten essas lenguas à las Granadas quando están entronizadas, sino quando están abatidas ; porque al ver essas coronas postradas a vnas plantas, es preciso ha; zerse la fama lenguas.

78 Mas aima oculta. La misma corona tenian las Granadas ocupando el puesto supremo de las columnas, y el infimo de las plantas; pero en lo alto està su grandeza muda, y en lo infimo vive aclamada; porque no es materia de admiración, que la grandeza se mire en sitial; pero como ver essa misma grandeza postrada à vnas planeas, es modestia que admira, dispuso Dios se pusiessen essas campanillas, para que toquen a milagro fus lenguas.

79 No ha venerado la Compañía General mas modesto, que Francisco: Tantos exemplos raros de modefia desperdicia su vida, que yo juzgo, que no solo se olvido de lo que avia sido, fino de lo que a Analmente era : Servia à sus companeros siendo General, como si fuera el mas insimo subdiro-Setenta, y dos campanillas tenia aquella coronada modeltia, que vozeassen lu fama; y no se li para la tuya baltaran todas.

Pues otro mayor milagro veneraba mi admiracion en Francisco. Ser Santo quando pobre Religiofo, es ceñirle alEvangelio, y al estado: quien fue Soldado tan fiel à su Rey, no avia de fer Soldado infiel a fu Dios: Pero fer Santo, siendo Duque, es punto de excesso. Santo en los claustros, es deuda de la eleccion; Santo en el Trono, es admiracion de la virtud : no folo puede admirar à los hombres, fino tambien à los Angeles.

81 Vnos Serafiges alsilian ai Fro-

Exod. 12. T.G. Rabi Abrab. Than. cap.

Cufpidem lignuam cx malo punico eligebat, ve agnii al facent. Novar. lib. 5. Sacror. electon 38.

20.

To I .

Ezech. 10. V. 15.

Ifai 6.0.2. no que vio Ifaias. Vnos irracionales Ezecb. 10 d' condician la carroza ue mirò Ezequiel. De los Serafines no eterive el Texto, que subiessen a puesto mas alto : De los irracionales dize, que todos, ò vno, le transformaron en Querubines. A fer fucesso de los Tronos del mundo, no estranàra la designaldad; porque como han renido en sus Palacios el merito, y la fortuna, mas subieran vnos corpes irracionales, que vnos espiritus inteligentes.

> 82 Dista mucho de la Divina Sala esta iniqua distributiva. La causa del ascenso se encuentra en el empleo de sus palsos; porque los Serafines vivian entronizados, fin mas fatiga, que assiftir à su Dueño con el movimiento de sus alas : Los irracionales servian à los caminos, y viages de su Principe : y es justo, que se premie quien anda rodan. do por el mundo, y no quien se està en

fu Trono descansando.

83 En estos gallardos Espiritus se divisan los exercicios de Borja. Era tal la confidencia que mereciò su lealtad à los Reyes, que no huvo viage en que no assistiesse à sus Magestades; siempre guiaba la carroza: Y con què rostro? Ay opiniones, si aquellos irracionales, que conducian la carroza, eran quatro. o vno con quatro roftros: y la voz textual: Similitudo quatuor animalium, no es tan fignificativa de quatro personas, como de quatro representaciones,

y semejanças.

84 Abrazando este dictamen, era vn hombre con rostro de Aguila, de Leon, y de Buey, porque enlazaba con hermosura el desprecio con la Mages- elogios los sabios. tad. Noten, que el hombre es Principe de todos los vivientes, la Aguila es Reyna de todas las plumas, el Leon es Monarca de todos los irracionales: to dos tienen sus coronas, sino es el Buey, que solo puede ser Principe de las humildades: Y como, yà fuellen quatro distintos, ya vno con los quatro rostros, todos tenian las plantas del Buey ; tenia esle hombre varios titulos Reales, pero todas sus acciones eran humildes; porque siendo en todo vn Principe coronado, no daba passo, que no fuesse como el mas humilde fubdito: Plants pedis corum quafi planta pedis vituli.

85 Al ver Ezequiel la discordia de roftros, y de passos, exclamò admirado, que era representacion del Cielo:

Has visio finilitudinis choria Damini, E porque los femblantes no podian for v. 1 mas Raales los pastos no pod an fer mas modeltos : y como en la caboza se representa el conocimiento, y en las plantas el desprecio, son passos del Ciero andar vn Principe rat humilde congciendose tan noble : Visio similitudinis glo-

Estos fueron los semblantes de 86 Francisco por sus venas, y estos los pasfos por sus humildades. Pero si estos eran quatro, como los puede reprefentar Borja siendo vno? Porque es vno que vale por quatro. Fue hombre en la prudencia, Aguila en lo delicado de la vista, Leon en la generosidad de la clemencia, Buey en lo profundo de la modestia. Pero ya sea vno que vale por quatro, ya sean quatro virtudes reducidas à vn sugeto, lo que afirma el Texto es, que este hombre que siendo P.in cipe, andaba como Buey humilde, fe transformò en Querubin, porque aviendose quedado Borja grande, se haviera quedado Principe; pero por humillarie, se hizo Angel.

87 Resta contemplar aora la mis-ma contradicion, sixando los ojos en el dueño. En el Trono afsistia la Deydad, y en la carroza tambien : Siendo vno el sugeto, era distinta la aclamació; porque en el Trono le aclaman San- Ifai. 6.v. 33 to los Serafines, y en la carroza enmudecen los irracionales. A la luz de la Sandus, malicia era facil la canfa de celebrar fus virtudes los Serafines, y no los irracionales, porque nunca alaban las proadas agenas los necios, deshaziendole en Hieronyma

La milma Deydad era, escrive Geronimo, pero deligual à nueltro alpecto el morivo para el aplaufo; porque en el Trono estaba elevado; en la carroza estaba trabajando como humano: en el Trono oftentaba fu Magettad, y gradeza ; en la carroza la modellia de fu aplicacion. En vno, y otro lugar era Sara, per ro no celebran su virtud quando le mira en la carroza trabajar humilde, fino quado le veneran en el Trono con respetos de triunfantesporq fer virtuelo olvidando la Mageltad, es desprecio, mas no admiracion; pero como catar lo virtuofo con lo entronizado, es digno de admiracion, quando ha dexado por al yugo el Trono, no le celebran los Que. rubines por Santospero con razon le adEzech. 10. V. 15.

Sanchus, San tus, Hzech.I.V. 24.

min

Ezech. 10 0.70

Ezech. 1.

V. S.

muchras milerias en tus manos bizarras, que en nueltras ansias indiscretas: Si nos favoreces, viviremos agradecidos: Si nos olvidas, quedaremos refig-

124 Perdona, ilustre Santo, esta mal limada estatua de tus virtudes ; que en la corta oficina de mi discurso no se puede vaciar imagen tan grande. El oro, siempre es oro, ya se mire en la mina tosco; yà à los preceptos de la lima, pulido: y si en la lima tiene mas lucimiento, en la mina tiene mas oro. ( costoso lucir, que le minora el valor) Siempre ay mas oro, quanto va menos limado; con que oy por menos limado,

rendrà vuestro lucimiento mas oro.

125 Dilatad essa poderosa diestra en mejores pazes, y hazedlas eternas entre nuestra razon, y el apetito; entre nuestras passiones, y los auxilios. Aftiltid generoso à los que dichosamente os imitan el exercicio, y hazedlos Arcifices de aquella grande preciosidad, que es la joya de la virtud. Favoreced à estos nobles afectos, que os rinden lus amantes corazones, en estos Reales sumpruosos cultos, para que debiendo à vuestra intercession los favores de

la gracia, os acompañemos en eternidades de gloria. Amen.

Man Tarte to the transport of the transp THE STATE OF THE PROPERTY OF T

## RACION DE SANTA TERESA DE JESVS.

LAS CARMELITAS DE SANTA Terefa

Simile est regnum Calorum decemVirginibus. Sequent. Sanct. Evang fecund. Matth. cap. 25.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. secun. Ioan. c. 6.



I el Evangelio se cortò para Teresa, como Teresa no se ajusta al Evangelio? En este Evangelio miro, que las Esposas salen à buscar à su Esposo: Exterunt obvian Sponso, & Sponsa. En la vida de Terefa leo, que el Esposo sale à buscar à Teresa. A los primeros años de su nunca anochecida razon, la busco Christo para el dulce Despotorio; porque ay tanta diserencia en buscar, ò ser buscada, quanta va de rogar, à ser preren-

dida : y quando todas las Virgenes pretenden el desposorio, Teresa se halla rogada con tan alto Cafamiento.

Aqui se mira invertido el orden de amar, exclamara, discreto Agustino. Què busquen las criaturas à su Criador, es debido, porque es su Centro. Que busque el Criador à las criaturas, es vn excello tan amorolo, que no encuentra el respeto con el vocablo. Pero criaruras, que folo fueron valos para lo divino, bien pueden fer galanteo soberano.

3 Este privilegio de ser buscada de Christo Teresa, la acredica sin competencia de la mas infigne Santa. Perdone aora tu discretissima modeftia, De quantas vezes te hiziste la mayor pecadora para esconder tus virtudes, oy te hemos de

contemplar vna de las mayores Santas con las verdades.

4 Vna grave diferencia tengo advertida entre los dos Juanes; y aunque la toque en otra parte, aora irà adelantada. San Juan Evangelista buscò à Christo: Vidit illum discipulum, quem deligebant lesus, sequentem. San Juan Bautista fue Ioan. 21.00 buscado del mismo Christo: Vidit Ioannes Iesum venientem ad fe. La superficie del 20. Texto, es, que el Evangelista sue muy amado; pero el Bautista se levanto, en voz loan. 1. v. de Christo, con el respeto del mayor Santo: Non surrexit inter natos mulierum 29. maior; porque es tan grande privilegio el ser buscado de Christo, que toca pri- Matth. 11. vativamente al mayor Santo.

5 Esta es la superficie: penetrèmos aora el motivo. Pues quando le buscò? En muchas partes. Tan anticipadamente buscò Christo al Bautilla, que le buscò en casa de su madre Isabel, y le adelanto el vso de la razon. Despues le bolvio à Luc. 1. v. buscar en el retiro de su desierto. Pues como tantos passos para el Bantista? Res- 40. pondo, que por sus virtudes heroycas. Fue el Bautista vn Santo tan prodigioso, Ioan. 1. v. que fue el mas insigne cortesano, y el mas penitente, y austero. Era su espiritu tan 29. raro, que tuvo espiritu de Corte, y espiritu de desierto. Era mas que Profeta en sus Oraculos: Plusquam Prophetam. Era vn Angel en la pureza: Mitto Angelum Matth. I E. meum. Fue favorecido de Reyes, y perseguido tambien. Llenò los desiertos de v.9. ditcipulos, y despoblò el mundo para poblar los desiertos. Fue sobre todo esto Marc. 6. v el que restaurò el espiritu de Elias : Pracedet in spiritu , O virtute Elia : y merece 20. O 17. el privilegio de ser buscado de Christo, quien sabe restaurar el espiritu de Elias Luc. 1. v. zelofo.

6 Estan puntual el Texto para Terefa, que me parece que serà la aplicacion injuria. Pero sea deleyte, y no fatiga. Busco Christo antes de la edad de la razon al Bautista. Buscò al amanecer la luz de la razon à Teresa. Fue el Bautista el mas intigne cortesano, y el mas retirado, y austero. Fue Teresa la Santa mas cortesana que ha conocido el mundo, y la mas penitente que venera el respeto. Tuvo el Bautista espiritu de Corte, y espiritu de desierto. Tuvo Teresa el espiritu de Corte en sus discreciones, y el espiritu de desierto en sus Conventos reformados. Restaurò el Bautista el espiritu de Elias, Restaurò Teresa el espiritu de Elias, y del mismo Bautista; porque la reforma del Bautista se sue con el tiempo arruinando; la reforma de Terefa và con la eternidad subiendo.

7 Quando no tuviera Terefa para mi respeto mas privilegio, que aver res-

taurado la Capa de Elias, la venerara con excesso à todos.

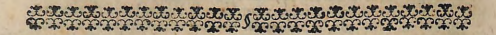
8 Vna curiofa duda no he visto tocada. Dos insignes Varones sueron arrebatados en vida para pelear valerosamente en el fin del mundo contra el Ante-Chris- Gen. 5. v. to, Henoc, y Elias, que gozan las delicias del Paraylo. Henoc, en su rapto no 24. dexo prenda alguna. Elias al fubir, dexò su Capa. Pues como Henoc no la dexa? 4 Reg. 2. Dare mi congetura.

9 En los tiempos immediatos al rapto de Henoc se lamentaba el Cielo de que vivia todo el mundo mas anegado en tempestades de culpas, que sue despues anegado en diluvios de olas : Omnis caro corruperat viam fuam. En tiempo de Elias lenf. in ca. avia muchos malos, pero vivia vn grande Eliseo. Dexando la Capa Henoc, se la s. Gen.q.s. pudiera vestir algun hijo de Cain; y que ande vn Cain con la capa de vn Henoc, fuera atrentar su virtud. Dexando la Capa Elias, se la puede vestir vn Eliseo, que 12. riene espiritu doblado; porque solo de vn espiritu doblado, sia la Capa de vn Elias el Cielo.

Pues noten aora el excesso. De Eliseo se siò la Capa de Elias para breves años. De Terefa se confio para largos siglos. Breves años de consiança, piden espiritu doblado. Pues que espiritu tendrà quien levantolla Capa de Elias, no solo para vestirla, sino para enriquecerla? Tendra el espiritu de quien se ha levantado con ser como vna Madre fegunda de la gracia, por su virtud y doctrina. Mucho necessito de ella, Maria me la alcançarà benigna si la acor-

damos devotos su Nombre Dulcissimo,

AVE MARIA.



Simile eft Regnum Calorum decem Virginibus, Sequent. Sanct. Evang. secund.

Matth. cap. 25.

Caro mea verè est cibus, & Sanguls meus verè est potus. Sequent. Sanct. Evang. fecund. Ioan. cap. 6.

L Norte del Evangelio se mira en Teresa excedido. Yo me hallo embarazado con tanta virtud, y tanta discrecion. Llego tarde, porque los insignes Oradores, que me han precedido, y me preceden en todo, avràn discurrido las insignes acciones de la Santa. Pues mi cortedad de discurrir se contenta con vna accion. Vna sola accion de Teresa basta, no solo para sermones, para admiraciones, y libros. Yo me empeño (dando de barato toda su vida) en que Teresa con vna accion excede à todos los amantes, y à todos los amores.

12 A tres Amores levantan estatua las divinas letras. Al Amor de
Jonatàs con David; de Jacob con
Raquelsy de Madalena con el Redemptor. Pues digo, que con una accion
excede à todos tres. Los tres amores
propuestos me obligan à dividir la
Oracion en tres Puntos. El Primero
serà, que excede Teresa al amor de Jonatas con David. El Segundo, que
excede al de Jacob con Raquel. El
Tercero, que excede al de Madalena
con el Redemptor.

#### PUNTO PRIMERO.

A Ntes de entrar en la lid, servirà de exordio el amor de Teresa con novedad. Ni durmiò Teresa como las Virgenes necias, ni dormitò como las Virgenes fabias. No admitiò su llama, ni sueño pesado, como indiscreta; ni sueño ligero, como consada. No temiò como las Virgenes del Evangelio, que se apagastes el alto incendio de su pecho: Quia lampades nostra extinguantur; porque en no presumido comercio de Amantes, se entibiò (al parecer) en Christo la correspondencia, no desmayando en Teresa la llama.

o Christo? No correspondia su Esposo Christo? No correspondiendo. Veinte y dos años experimentò Teresa ausencias, retiros, esquivezes, y dissavores: Aquella crueldad de muertes, que
solo saben apreciar las mysticas Almas
amantes. Era Teresa en no vista comunicacion de amor, dexada, y querida; pretendida, y repudiada; amada,
y dessavorecida; correspondida, y olvidada. Servian en Teresa los olvidos
para memorias, los retiros para ansias
los desvios para obsequios, y las repulsas para, sinezas.

ame desfavorecida. Lo que admiro es, que el amor de Christo se retire de quien ama. Pero como Teresasue la que supo casar voluntad, y discrecion, era preciso que sus amores tuviessen tanto de discretos, como de sinos. Asectaba su Esposo estos dulcissimos desvios, porque se deleytaba mirando à Teresa en sus ausencias, sirme; en sus retiros, siel; en sus esquivezes, amante; en sus dissimulos, sina; en sus desvios, sin quexa; en sus dissavores, agradecida; y en sus zelos, enamorada.

16 Nunca estuvo Teresa dudosa, sino mas sina: nunca quexosa, sino mas agradecida. Y responder con sirmezas a desvios, llamelos quien gustare amores, que yo los llamo discretissimos delirios.

Amor. No ay amor profano, que se atreva à sufrir vn perpetuo olvido. Es el Amor valiente en sus enojos, pero es cobarde en sus interesses. La causa es, que como se precipita de ciego, y no de sino, tiene impulsos de arrojado, pero no firmezas de cuerdo. Con razon pintan al Amor del mundo niños porque sobre ser los niños inconstantes, la edad los buelve timidos, y la puerilidad los haze quexosos. No ha lle-

gado el Amor à la edad varonil, porque en el mundo crece muy poco el amor. Se ha quedado niño, porque siempre es muy pequeño. No ha llegado à ser hombre con todo lo que ha vivido : porque vn hombre fabe fufrir los trabajos, pero el Amor no sabe pa-

decer los desvios.

18 Dizen Plinio, y Mayolo, que Maiol. in son tan dociles los Diamantes de Chidieb. canic. pre, que solo en la aparente luz merecollog. 18. cen llamarfe diamantes. Son tan fragifol.mi 253. les, que al impulso de la mano se quiebran, y al contacto se desmoronan, como si fueran sus fondos arenas lucidas, ò migajas de luz quebradas. En esta delicadeza se me representa vna alta doctrina. Fingieron los Antiguos, que Chipre avia sido la Patria del Amor profano. Le llaman delicias de Venus, y sitial de Cupido. Pues en el centro del Amor profano, aun los diamantes no protessan de firmes; porque al esperar del amor humano la mayor firmeza, encuentra el desengaño la mayor mu-

19 No era el amor de Teresa diamante de Chipre alevoso; era diamante de la Scitia elada, à quien, en dictamen de Plinio, respeta el fuego: Ignium victrix natura, le llama con elegancia. El rigurofo yelo de aquellas deltempladas regiones mal miradas del Sol, condensa tanto los fondos lucientes à los diamantes, que ni se pueden quebrar à golpes, ni deslustrarse arrojados à las llamas. En estos diamantes quiso obrar la Naturaleza lo que en el diamante finissimo de Teresa adelantò la gracia. El porfiado yelo de veinte años de afectado retiro en su Esposo, afinò en excessos los fondos de Teresa; porque no servian estos golpes de malquistar fus lucimientos, fino de revelar mas

refinados fus fondos.

20 Largo ha sido el exordio, aunque preciso. Descendamos aora del amor en comun, al amor en particular. Registremos los tres insignes amores, que propule, para mirarlos à las plantas de Teresa postrados. El primer amor era de Jonatas, y David. Pues contemplen quanto le excede Terela.

Para amarle eternamente lonatas, y David, dize el Texto que fe equivocaron en dulze paz de corazones las almas: Anima Lonatha conglu-

tinata est anima David. La voz de 1. Reg. 18. conglutinata, aunque baxa en nuestro v.i. Hispanismo, es muy expresiva, y necessaria: Se pegaron las almas: esso significa conglutinata. Què es esso de pegarie las almas? Ser discretos. Avia de ausentarse David de los ojos de Jonatàs por los rezelos embidiosos de Saul. Temieron, como discretos, que se entibiassen sus corazones con los retiros : y para que durassen las aficiones en las ausencias, se hizieron emprestido mutuo de las Almas. Poco es elto, dize Jonatas : Vivan las almas tan vnidas, que esten pegadas; porque si quedan capazes de dividirse, queda aventurado el amarfe.

22 Disimulen la voz, y escuchen la aplicacion por la propiedad. Para ser amado Jonatas, se pega con David. Para ser amado Christo, se despega de Terefa. Que se amen vnas almas pegadas, es ley de agradecidos. Que le adoren vnas almas despegadas, es excesso de enamorados. O Teresa mia! Amar à quien se pega, es amar con atenciones. Amar à quien se despega,

es amar con prodigalidades.

Vamos adelantando el Texto. Para ser Jonatàs siempre amante, buscò el arbitrio de quedarse siempre con David presente: Anima Ionathæ conglutinata est anima David. Pero yà escucho que me replica algun discreto, que la aufencia era verdadera, y la presencia imaginaria. Era el fantastico alivio de los vanos amantes, que se quedan con los amados en las ideas:y fi la idèa con sus imaginaciones estorvàra à las aufencias fus realidades, ni huviera aufencias entre amantes, ni fuera calificacion amar aufentes.

24 Convengo en la razon ; pero el Texto mas explica, que presencia de idea. Esta es general à todos los conocimientos, y ansias de enamorados: Pero de Jonathas, y David no folo dize, que se quedaron en la idea sus almas correspondidas, sino en lazo estrecho trabadas: Conglutinata eft. Se echaron grillos para no dividirfe, y cadenas para no apartarfe: porque temieron que al apartarse sus corazones, avian de enfriarse sus voluntades.

25 Noten por fu vida como lo te-men, porque lo cantelan. Elte reparo estimo. Al dividirle Jonatas, y David : Fleverunt pariter , David autem

29715-

Plin.lib.37. cap. 4.

amplias, se deshizieron en lagrimas aquellos valientes corazones. No condeno el llanto, que entre amantes verdaderos, no es facilidad, ni delito, fino tolerado desahogo. Lo que reparo es la prevencion que hazen para la ausencia. Què prevencion? El Texto la dirà.

I. Reg. 18. €.4.

7. Reg. 10. W. 17.

Para ausentarse estos finos Amantes hizieron pacto firme de amiftad: Inierunt fædus. No contentos con el pacto, le protestaron con solemne juramento : Addidit deierare. Què pactos, y juramentos de quererse son estos en vnos corazones tan nobles? Cierto que parece injurias de sus verdades. Pues no son, sino prevencion de sus discreciones. Hazen, quando se apartan, pacto, y juramento de quererse; porque viviendo juntos, bastaba para amarfe la vnion de sus almas: Reparan que es preciso dividirse sus personas, y arbitran medio, para que duren las correspondencias. Pues pactemos, y juremos nuestros amores; porque es tan dificil amarle dos aufentes, que ha de quebrar la fineza de amarnos, sino hazemos juramento de correspondernos.

27 Saquen aora este grande desengaño para el amor profano, y politico del mundo. Para esta seguridad baltaba el pacto. Pues para que se añade el juramento? Creo que se necessita todo. La mayor congoja que padece en vna aufencia quien ama, es la defconfiança, que tiene de si su amado se acuerda, ò se olvida: Es vna reciproca duda, que congoja entrambas almas. Cada vno teme el olvido de fu compañero : y como no fabe la voluntad querer dudofa, para desterrar la desconfiança, hizieron juramento de correspondencia.

Pues pactemos, dizen Jonatàs, y David, que nos hemos de amar en la aufencia, como en la vista: Inierunt fædus. Juremos aora estos pactos: Addidit deierare; porg el juramento obliga en lo Christiano : el pacto obliga folo en lo politico : Que no ay medio de que dure el amor en lo politico, fino le assegura la fidelidad

de Christiano.

Que victoriola fale Terefa con fu finifsima anfia! Como à fu alma 1. Reg. 18. fe querian Jonaras, y David : Diligebat eum quasi animam suam. Pero en

medio de este amor, al averse de apartar, desconfiaron de si. Para no dexar de amarse, juraron solemnemente corresponderse. No se atrevieron à dexar la correspondencia en duda, sino assegurada con evidencia, y jurada. Pues con veinte años de dudas ama Terefa mas firme; mas enamorada, quando menos correspondida; mas fina quando se presume mas olvidada. Porque para amar vn Jonatàs necessita de saber que su David le ama. Para no amar Terefa, aun no la basta juzgar que su Esposo la olvida.

#### PVNTO SEGVNDO.

L segundo punto era el amor de Jacob con Raquel. A las ansias de Jacob sirven de columnas los siglos, y de piramides los respetos. Ilustre fue su amor, pero muy excedido de Terefa. A mucho me obligo; pero sus mismas acciones firmaran el excesso.

Amo Jacob catorze años entre escarchas del campo, y yelos. Gen. 29.0. Amò Teresa veinte entre escarchas 20. mas frias de olvidos. Servia Jacob con esperanças: servia Teresa con disfavores. Vivia Jacob esperando. Vivia como desesperando Teresa. Jacob futria lo que padecia por lo que esperaba su ansia : Teresa sufria lo que padecia por lo que no esperaba su congoja. Era Jacob sacrificado en el Altag de la confiança: Era Terela holocaufto en el Altar de la duda. Jacob sabia correspondido, que su servicio era merito: Teresa juzgaba dessavorecida, que no era merito su servicio. Jacob servia animado de la promessa: Terela servia sin desanimarla la desconsiança. Jacob padecia con pactos de conseguir: Teresa gemia con dudas de molestar. Servir Jacob con seguridad del logro, mas tiene de ambicion, que de voluntad : Servir Terefa con dudas de bien recibida, es porfiar, prefumiendo perdida su fineza. Pues este es amor; porque padecer para confeguir, es poner el trabajo à vinra; padecer fin conguir, es tener al trabajo por ganan:

32 En vna prenda fola reconozco en Jacob infigne fineza. No me parece muy fino en fervir. Me parece muy amante en no canfarfe de tanto

cia.

to electar. Pero Jacob espera catorze anos con seguridades de conseguir: Terefa se fatiga veinte con incertidumbres de merecer. Raro excesso de amor! Aun no llega el de Jacob à besarle el pie : Porque fatiga que espera mayor descanso, no es trabajo, sino logro. 2. Ad Co- Por esta razon, dize mi amado Pablo, rinth.4. v. que todas las acciones de los Santos son momentaneas, y ligeras Pues como accion ligera perder vn Martyr la vida? Vn perpetuo yermo, y penitencia? Vna eltrecha claufura? Pues todo es ligero, dize Pablo, mirando al Gielo: porque lo que es en el mundo trabajo, es en el Cielo premio. Luego con mirar el premio le quita todo el trabajo: porque con el excello del premio esperado, le borra todo el trabajo de lo padecido.

> 33 Pues noten aora la confequencia. Finissimo le llama Jacob sirviendo con la feguridad del premio de su trabajo. Pues l'erela fervia tan fin elperança de premio, que juzgaba, como experimentaba tan agrios deldenes, que no eran sus servicios meritos, imo ofensas, y enfados. Pues si es fineza en Jacob lervir con esperanças de premio, que lera lervir Terela con prelumpcio-

nes de agravio?

Vamos descubriendo excessos mas profundos. En dos estados amo Jacob à Raquel, quando la esperaba, y quando la posseia: La amo esperando, y la amò posseyendo. Es fineza, ò es viura? Pues otro estado me pareze que falta para calificacion del amor. Què estado puede faltar, sino ay mas de dos en los amantes; o esperança, ò pollelsion? Pues mas me pareze que ay, porque inventa Tercia otro. Ay amar esperando, gozando, o perdiendo. Efce tercero inventa Terefa. Porque amar esperando, es ser ambiciosos: Amar gozando, es fer acomodados: Amar perdiendo, es ter finos. Porque amar el-Perando, ò posseyendo, es poner à ganancia lo amado; amar perdiendo, es tervir de valde con lo querido.

35 Regiltremos eitos tres estados en Jacob. Jacob se mira con Raquel
30. esperando: 1e mira posseyendo: y se mira perdiendo. En las ditancias de la esperança la adora : En la felicidad de v. 19. 6 la policision la ama : en la trificza de perderla la llora. Y como la lamenta? Gen. 48.0. Mint mortna eft Rashel : Muriote Ra-

quel para mi, mibi. No, fino mundo: No ha de dezir Jacob, para ser fino, que se murio para si , sino , que aviendose muerto para todo el mundo, aun esta viva en su pecho. Pues en verdad que dize lo contrario. Vive el amor mas fino del mundo todo el espacio, que vive el sugeto amado; pero con la muerte de lo que ama, se muere: porque queda tan muerto con la muerte de lo que amaba, que le pueden enterrar

en la misma sepultura.

36 Vamos adelantando los reparos. Y permitan que repita algo de lo que ya tengo escrito, pues se necessita para conocer mejor el excesso de Terefa. Pues como la llama de vn Jacob professa de temporal? Como el olvido tiene jurisdicion en su pecho? No es el mas fino amante de los figlos? Si; pero quiere, como todos los hombres. Ninguno ama en el mundo objeto, que no pueda gozar; porque lo impossible no es esfera del amor. Dos estados solos reconoce el amor en sus professores, esperança, ò possession. Si espera, vive de interesses futuros; si goza, vive de víuras presentes. Gozar de lo que se ama, no es amor, sino conveniencia. Aun en la region de la esperana ça no es fineza: porque desquita con lo que promete, lo que martyriza. Passa Jacob al otro estado de perder, y confiella que su Raquel se acabo: porque amores, que viven del esperar, y el gozar, es precifo que se mueran con el perder: Mortua est mihi Rashel.

37 Amar ganando, es de codiciolos; amar perdiendo, es de enamorados. Juzgar Terefa que perdia todo lo que amaba, y amar, es amor fin exemplo en lo humano. Es latrocinio hera

moso del amor divino.

38 Bolviendo al amor de Jacob, hallo en aquellas breves palabras, largos desengaños: Mibi mortua est Ras chèl: Muriò Raquel para mi. Poco dize: muchissimo falta. De tres prendas debia lacob alhajar su memoria: de la belleza deRaquèl; del amor que la tuvo,y de su muerte desgraciada. De estas tres prendas, se acuerda solo de vna-Ni se acuerda de su fineza, ni de su hermofura; folo fe acuerda de fu delgracia : porque quedò con fa muerte tan olvidado, que aun no se acordaba de lo mucho, que la avis querido : Mora tun efta Pues

Gen. 29.00 Verf.

17.

Genef. 35.

70

39 Pues no es malicia, sino prudente Tospecha. Porque no dize Jacob entre lamentos, muriò mi Raquel amada; muriò mi Raquel querida. Esto avia de dezir: Mibi mortus est Racbèl dilecta. Pues en verdad, que no dize que se muriò su Raquel amada; sino simplemente assema, que muriò Raquel sin llamarla amada; ni suya: porque tanto le borrò la muerte la memoria, que sin acordarse de lo mucho que la avia querido, solo se acordaba de que se huviesse muerto: Mortua est.

do El excesso de Teresa sale tan claro, que no me detengo en aplicarle, por no agraviar discursos mas altos. Basta apuntar, que Jacob sabe amar esperando, o gozando, pero no perdiendo: Teresa sabe amar perdiendo,

y no esperando, ò gozando.

41 Busquemos aora la razon de este olvido, si es que puede escusarse yna civilidad. Por què debiendo acordarse Jacob de tres cosas, de la hermosura de Raquèl, del amor que la tuvo, y de su muerte desgraciada: so-lo se acuerda de la desgracia del morir, y no de la hermosura, ni el amor? Pues no ay razon en la razon; pero ay razon en la passion: Escuchen las razones.

42 La memoria es vna forçola enemiga. No la conoce quien la alhaga. Es la memoria vna imagen de lo passado, y vn espejo de lo sucedido. Sus representaciones fon siempre tyranas: porque, ò propone bienes, ò propone males : ò representa pelares , ò repre-Jenta gozos? Si propone males, el temor los haze prefentes, el rezelo los buelve feguros. Mata dos vezes, con lo que representa, y con lo que assegura. Si propone bienes, es preciso que sean paffados; porque de lo prefente no av memoria, fino vilta: de lo futuro no ay memoria, fino profecia. Ya reprefente bienes passados, è suuros : Si propone bienes fucuros, fon dudofos; fi bienes paffados, fon perdidos, Todos Sus propuestos bienes han de ser distanres , por mas que porfie la imaginacion à hazerlos presentes : porque quedan prefentes en pintura, y diffantes en estencia Mirar vn bien, o perdido, d'incierto, podra fer lifonja de algun delirio; pero bien mirado es potro del entendimiento. Luego siempre mata la memoria con todo lo que represen-: Si propone bienes, porque los dexa distantes: Si propone males, por

que los buelve presentes.

43 Sobre las basas de esta Philo-Tofia se funda la razon del olvido de lacob. Padecer vn amante por quien ama, es fineza costosa; y finezas a toda costa no se vsan. No se arrevio Jacob à conservar las dulçes tyranias de iu memoria: porque fuera vn tormento de por vida. Acordabase, pues, de Raquel como muerta, y no como viva:porque acordarse de Raquel viva, era memoria de vaa gloria perdida; acordarse de Raquel disunta, era memoria de vna desgracia : y no congoja tanto la memoria de vna desgracia, como de vna gloria perdida. Los Angeles desa dichados padecen en el Infierno la pena de sentido, y la de daño : la llama, que dos abrasa, y la falta de la vision divina. Pues su pena es esta: porque no fon tan defdichados en fer desdichas dos, como en ser desdichados, aviendo perdido el fer dichosos.

44. Pues aora entra la razon de Jacob. Para vna perdida irreparable no ay mas remedio que el olvido: ÿ como buseò Jacob medicina à su dos lencia, solo la hallò olvidando lo que queria: Porque acordandose de Raquèl viva, se acordaba de su perdida gloria: acordandose de Raquèl disunta, le enatustecia la desgracia; pero se consoladria con ser agena. No pudiera vivie consolado, si se acordara de las glorias, que avia perdido: Pues basta, dize Jacob, que me acuerde de su desgracia, sin que me deba cuydados su hermosu, ra: Porque acordarme de que perdie el objeto de mi amor, es martyrizarame: Acordarme, que se muriò, es

compadecerme.

45 Pues noten aora refumidos todos los excellos, que haze à Jacob Terefa. Tanto congoja vn amor pera dido, que no le atreve lacob à acordarfe de que perdiò fu amor el objeto amado. Pues veinte años da Terefa fo amor por perdido, y ama con mas incendio. Enterrò Iacob su voluntad en el sepulcro de la possession. Encendio Terefa à desvios de possession, su voluntad. Fue fino Iacob esperando, è posseyendo. Fue Teresa fina , ni posseyendo, ni ciperando. Servia Iacob à quien se lo estimaba. Servia Teresa à quien atectaba, que no fe lo agradecia. Tenia lacob en su merito, el alivio de

su trabajo; tenia Teresa sobre su trabajo otro de no saber si era merito. Padecia Jacob las tiranias de su amor en esperar, pero no las dudas de su entendimiento en discurrir. Padecia Terela como dudosa discurriendo, y como no correspondida amando. Ardia el amor de Jacob con el alimento comun de la correspondencia. Ardia el amor de Teresa con el alimento contrario de la desconfiança. Amaba Jacob siendo amado: No es fineza, sino justicia. Amaba Teresa sin saber que era amada: Ni parece justicia, ni fineza, fino ciega idolatria. Amaba Jacob a quien via, y con la compassion de su semblante le aliviaba. Amaba Teresa à quien se escondia para negarla la compassion en su pena. La vitima infelicidad de los males es hallar cerradas las compassiones à sus miserias : porque excede tanto Teresa en su fineza, que ama Jacob por hallar correspondencias; ama Teresa aun sin hallar compassiones.

#### PUNTO TERCERO.

L tercer punto era el amor de Madalena. Este incendio fue muy calificado, porque le engranLuc. 7. v. deciò el mismo Christo: Dilexit multu:

Amò mucho. Pero el mucho no estorva el mas. Pues veamos los excessos.

Convengo por razon, y veneracion en que Madalena amò mucho; pero digo que Teresa amò muchissimo. Dos razones dare de excel-10. Aunque concediera à Madalena de cortesia que amasse en este lançe mas que Terela, ha de quedar excedida:perque Madalena no amo siempre; Teresa liempre amò. Pudo Madalena excederla en la intension del amor; pero Teresa la excedió en la extension de la voluntad. Mucho amò Madalena; pero tardò mucho en empezar à mar. Terefa empezò amando con el vío de la razon. Aun casi no sabia su entendimiento discurrir, y sabia su corazon amar. Es tan nueva Philosofia la del amor, que fiendo en la vulgar los excessos extensivos muy materiales, son muy formales en las Escuelas de la voluntad: porque siendo la perpetuidad la prenda mas noble del amor, amor, que no professa de perpetuo, no merece el caracter de fino.

48 Vn Texto muy repetido es bien dificultoso para hallar el motivo. Amò Jacob à Joseph mas que à todos sus hijos: Diligebat Ioseph super omnes filios Gen. 37.0. suos. Parece impossible que le amasse 3. mas que à Benjamin. Con este hizo mayores excessos, y mas continuos: porque Joseph faltò de casa en sus primeros años. Pues como afirma la Eferitura, que amò à Joseph mas que à Benjamin? Creo que por el estilo de amar. Amò à Benjamin teniendole siempre presente. Amò à Joseph quando le te. nia presente, y quando como muerto, le juzgaba muy distante. Amò à Benjamin gozandole siempre su vista. Amò à Joseph juzgandole perdido su memoria:y es vulgar fineza amar lo que están mirando los ojos; es excesso amar lo que juzgan perdido los discursos.

49 Amò Teresa siempre; y tan largaméte amò, que amò en tan larga ausencia como veinte assos de duda. No tiene el amor Arismethica para estos guarismos de pena. No se media su sineza por la vista, ni se alimentaba del interès de la presencia. Amò Madalena mucho, pero sue mirando à Christo: Stans Luc. 7. vi gada con el perdon de su culpa, y favorecida con la desensa: y amar mucho à vista de tales savores, es excesso de agradecida. Amar Teresa mucho à vista de tales olvidos, es excesso de

enamorada.

50 Para este amor tercero, como mas fino, he refervado el mas primoroso excesso. Amò Teresa con veinte años de olvidos. Pero estaria quexosa? Viviria sobresaltada? Pues tan pacifica respiraba, como si estuviera correspondida. Este excesso parece sin exemplo. Dios fe introduce como quexoso de que no le corresponden los hombres à fus amores: Dereliquerunt fontem aque Ierem. 2. .. viva, O foderunt sibi cisternas disipa-13. tas. No se escuchan en los Protetas otras quexas mas amorofas que estasa Pues como tiene Terefa corazon para lo que parece que no tiene corazon vn Dios? Pues como puede estar con veinte anos de aufencias de su amado su corazon pacifico ? Como no relpira quexoso? Digo que parece amor sin exemplo.

51 - En este amor de Madalena me deberàn bien nuevos reparos. Dos prédas alaba Chisto en Madalena, su gran-

M

de

Luc. 7. 0. 470

Verf. So.

de amor, y su insigne fe. Quando la perdona fus culpas, la llama amante, y en grandece su amor : Remistuntur ei peccata multa, quoniam dilexit multum. Quando la despide, y ordena, que se buelva à su cusa, la alaba su fe. Fides tua te salvam fecit : vade in pace. Para que muda Christo los elogios? Aora que la despide, ha de alabar su amor, para que lleve el alivio de que conozcan su voluntad. Pues no es ocasion. Escuchen la causa. Quando la perdona, la llama amante, y alaba su grande amor. Quando la despide, y manda que se vaya, calla su amor, y alaba su insigne se; porque al perdonarla la tenia presente; al despedirla, la mandaba, que se ausentasse; y vn precepto de ausencia, se puede intimar à vn creyente, pero no se debe imponer à vn amante.

52 Las vozes que faltan del Texto, me firmaran, y adelantaran el difcurso. Digo, que al precepto de Vade, vete, no avia de alabar su amor, sino lu fe; porque preceptos de aufentarse vn amante de quien ama , los abraza la fe, pero los resilte el amor. Pues como ha de refisir el amor lo que abraza la fe ? Porque no lo refifte para que sea delito, lo contradice el dolor para merico. Mandaba Chrifto a Madaiena, no folo que se ausentaffe de su vista, sino que se fuelle en paz : Vade in pace. Y irle en paz vn corazon, dexando de ver à quien ama, cabe en las obediencias de la fe; pero no cabe en las ansias del amor.

Pero aun falta mayor reparo. No parece que conho Christo de Madalena , siendo tan grande su amor , que se ausentasse de su vista en paz. Como fe ha de apartar , parece que dira Christo, de mi vista, pacifica, quien tanto ama ? Ira quexofa, Pues Madalena fiel , vete en paz : Fides tua te lalvam fecit: vade in pace. No te Hamo amante, fino fiel; porque à mi vitta podia esperar las finezas de tu amor ; en la aufencia me contento con la fidelidadsporque los mayores amaurestiene para las viftas los amores, tienen para las aufencias las fidelidades.

64 O Terefa mia, excello de amores, y admiracion de amantes! Lo que no fe fia del grande amor de Madalena por un instante, se sio de Terela veinte anos. Ser fiel en las aufencias, es

obligacion. Ser amante, es prodigalidad. De Madalena en aufencias de minutos, espera Christo fidelidades. De Terela en ausencias de años, espera amores ; porque solo de Teresa se pudo esperar, lo que no llegò à esperarse

de ningun amor.

La otra parte del discurso falta. No solo era Teresa en las ausencias amorosa, pero se quedaba pacifica, no respiraba quexosa. Raro corazon de Santa! Ausencias de veinte años no te inquietan? No te assustan? Admito, que no te desmayen; pero estraño, que no te enojen. Este privilegio de paz de corazon en tan larga aufencia, es indulto tá nhevo, que aun parece no le toma para si el corazon deChristo suEsposo.

56 Al despedirse Christo de sus Discipules en el Cenaculo, les dixo para confuelo: Pacem relinquo vobis, Ioan. 14.0. pacem meam do vobis. Os doy mi paz, 27. y os dexo mi paz. Es texto dificil, no por la paz que da, fino por la paz que dexa. La paz que dà, en dictamen de Cirilo, es el Espiritu Santo, que tenia ofrecido para alivio de su ausencia. La paz que dexa, no se que paz pueda fer. Pues creo que la tengo de hallar. Digo que al aufentarse Christo da vna paz, que es el Espiritu Santo prometido, y dexa otra paz, que es la de su pecho; porque es tan impossible ausentarse vn amante en paz, que dexa al ausentarfe la paz de su corazon.

Permita fu Esposo el arrojo de examinarle su pecho para calificacion del pecho de su Esposa amada; Yo siento, que en los amantes, como saben todos, es muy dificil amar, y aufentarfe; pero amar, aufentarfe, y soflegarse, parece impossible. Avia de caminar Christo al Trono de su gloria, y es tal fu amor, que dize, que con la aufencia dexafu paz. Iba gloriofo, y parece que no se apartaba pacifico. Estaba bienaventurado, y la ausencia le figuraba inquieto; porque no parece que basta toda vna gloria,à poner en paz vn corazon con aniencia.

58 A vista de esta ponderación sale mayor el excesso de Teresa. Christo parece que no acertaba à componer en paz vna aufencia con vna gloria. Pues Terela compone con mucha paz vua aufencia con vua pena. Tan en paz vi; ve lu amor entre aufencia, y entre pena, como si viviera en la gloria.

O corazon con privilegios de soberano, pues fundas tan nueva escuela de querer, que se ha quedado sin Maestros, y Discipulos tu corazon!

Ya escucho que me dizen, y con razon, que entregado todo à efte amor, y corazon de Terefa, he ofendido acciones mas heroycas. Aquel voto de obrar lo mejor. Los divinos Libros que compuso. Los breves Cielos de Conventos que levanto. Pues todo esto siendo tanto, me parece menos, que lo discurrido. Escuchen la razon. Estas acciones insignes las obrò Teresa estando và favorecida de su Esposo, y visitada. El padecer fin quexa los defvios de veinte años, fue estando amorosamente desfavorecida. Ser fina à presencias, y à regalos, es buena correspondencia: perseverar fina en las ausencias, es noble ansia; porque mas es para el amor vna accion pequeña en aufencia delquerido, que vna grande accion en prefencia del amado.

Vna claufula que dixo Christo à sus Discipulos, ha hecho sudar sangre à los ingenios. Mis Discipulos, dize Christo, obraran Ioan, 14. w. mayores acciones, que yo : Maiora borum faciet. Esta promesase entiende de acciones, y de milagros, en dictamen de los Padres. Entendida de milagros, es facil; porque fon acciones exteriores. Entendida de acciones, es dificil; porque todas las acciones de los hombres, como limitadas, no igualan à ninguna de Christo, pues todas son infini-

> Pues como se ha de entender? Penetrando la causal que da Christo: Maiora horum faciet, quia ad Patrem vado. Obraran mayores acciones que yo, porque me ausento à mi Padre : Quia ad Patrem vado. Esta causal, mas parece enigma, que explicacion. Pues tan divina es, como quien la dize. Escuchen la razon.

> Dize Christo, que sus Discipulos obrarán mayores acciones, que el , porque se ausenta à su Padre: Maiora borum faciet , quia ad Patrem vado. Siempre eran las acciones de Christo mayores en la substancia, como infinitas; pero excedian ellas de los Apostoles en vna circunstancia,

aunque limitadas. Porque todas las acciones de Christo, fueron obradas en presencia de suPadre, de quien no puede, por la naturaleza Divina que tiene, dividirse, ni apartarse. Estando aora para ausentarse al Cielo, todas las acciones que avian de obrar los Discipulos, avian de ser ausentes de su Divino Rostro. Pues mayores seran que las mias, dize Christo; porque mas es para el amor, vna accion pequeña en aufencia del querido, que vna accion divina en presencia del amado.

63 Infigues, y foberanas fueron las acciones de Terefa en su voto de lo mejor; en sus libros, y en sus fundaciones; pero estas acciones, aunque tan infignes, fueron executadas quando su Esposo la favorecia con su presencia amada. Pues maiora borum faciet, quia ad Patrem vado: Pues mayores acciones obrò Teresa : Què acciones? Quando estaba su Esposo ausente en afectado retiro; porque obrar mucho recibiendo favores, es pagar lo que se recibe : obrar mucho padeciendo desvios, es calificar lo que se quies

64 Aviendo vencido Teresa en este amor, todos los amores humanos, solo me falta mirar el amor Divino. Confiesso, que no fue el amor de Teresa en este retiro, soberano; pero tambien diviso, que todo va amor soberano no parece, que palla de este excesso.

65 En vn Texto muy comun darè vna inteligencia tan fundadas como fingular. Muchos entienden aquel enigma de vozes, que al morir pronunciò Christo en la Cruz: Vt quid dereliquisti me? Como Matth. 27 quexa amorofa; yo lo entiendo co. v. 46. mo pregunta discreta. Fundome en el milmo Texto: Vt quid? Para que, Señor, me aveis defamparado? Efta no es quexa, fino pregunta. Para que fin? Por que razon? Vt quid? A ran alta pregunta respondiò el Cielo con el filencio; yo reverente, propondrà el motivo que alcanço.

Para penetrarle mejor, pafsemos de la cumbre del Calvario à la cumbre del Tabor. En ella cumbre le assiste el Padre Eterno tan cariñoso, que le declara por fu Hljo amado : Hic eft Matth. 176 Filius meus dilietus. En el Calvario v. 5.

Ma

12.

30.

le dexa . v fe retira : Vt quid dereliauisti me? Parece accion muy humana dexarle en el Calvario, y assistirle en el Tabor ; porque en el Calvario, estaballeno de penas; en el Tabor, estababañado de glorias : y es natural assistir à los hombres quando los ven entre glorias, y dexarlos quando los

ven entre penas.

67 Lo que en nosocros es feo interès, fue en lo divino soberano exemplo. En el Tabor le assiste, y en el Calvario le dexa; porque en la Cruz confumò, y coronò los incendios de fu amor : Confummatum eft. Las acciones de Christo, como infinitas, no podian crecer en la subitancia, pero podian crecer en las circunstancias de mayor incention, o extention. Siendo la accion del morir la confumaloane 19.v. cion, y corona de su amor, era preciso, que fuesse la mas gloriosa, no solo en la substancia, sino en todas sus circunstancias. Pues hagamos, dize el Padre Eterno, vn afectado retiro: nunca pueden dividirse en la verdad, porque gozan el mismo sèr essencial de vn Dios ; era vn afectado retiro , como el que víaba con Terefa fu Esposo. Pues para què se retira? Para que sea la acció mas gloriofa; porque fi la mayor circunstancia es obrar la fineza en aufencia de quien se adora, afecta el Padre que se retira, para que siendo la mayor accion en la fubitancia, por divina; lo feren la circum tancia, por la aufen-

Aora se desata el enigma de la pregunta: Vt quid dereliquifti me? Para que, Señor, me aveis delamparado? Para que fea essa la mayor accion del amor, respondera el Padre Eterno. Dize mi Angel Santo Tomas contra Escoto, que todas las acciones de Christo fueron de valor infinito, porque las dignifiaba la Persona del Verbo. Entre infinitos no ay excellos en la linea en que son infinitos, porque en llegando à fer infinitos, fon iguales. No parecia justo, que fuelle tan gran-

Luc. 19.0. de accion llorar Christo sobre Jerusalen como derramar su Sangre en la

> \*\*\* \*\*\*

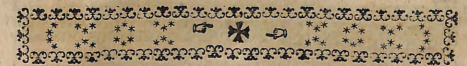
Cruz ; porque el llanto, aunque ternura, parece à los necios flaqueza: el dar la vida, es fortaleza de amor infinita: Era preciso que fuessen iguales en la substancia el llorar, y el morir, porque nacian del mismo principio infinito; solo podian excederse en las mayores circunstancias de intension, y duracion. Estas circunstancias mayores las practico Christo en otras operaciones, en el Huerto sudando, no de congoja, fino de anfia:en el defierto huyendo de la corona : en casa de Pilatos callando mudo à las afrentas. Era justo, que coronase Christo su vida con la accion mas ilustre de todas: Pues bufquese la circunstancia mayor, pues no puede anadirse substancia, ni realidad. Qual serà: Vt quid dereliquisti met para que me aveis desamparado? Para que esta circunstància ponga à todas las obras la corona ; porque es tan grande circunstancia padecer en ausencias del amado, que con esta circunstancia coronò todas sus acciones Christo: Con Jummatum eft.

Infigne privilegio de Terefa: estar obrando veinte años vna circunstancia, que la reserva Christo para su corona. O Santa coronada de la amante mas fina; pues efinaltan tu corona excessos de amores humanos ; ilustran tu diadema fondos de amores divi-

Perdona, Terefa mia, este breve , y tosco diseño de las prodigiosas virtudes, con que serviste à tu Esposo. Eres excesso de todos los amantes, y eres admiracion de todos lo amores. Solo puedes compararte à ti, porque todo lo demás se rinde à tu grande corazon. Eres Madre nuestra, y Doctora, Como Doctora nos has de enfenar. Como Madre nos has de corregir. v perdonar a no aprendemos bien. Enseña como Doctora discreta. Disimula como Madre piadofa, para que no desmereciendo ser hijos de tanta Madre , te merezcamos , que intercedas

por la gracia, para acompanarte en eternidades de glo ria. Amen.

Luc. 22.0. Joan. 6. v.



# ORACION

### DE SANTA MONICA.

### EN EL CONVENTO DE LA MADALENA:

Defunctus efferebatur filius vnicus matris sua. Sequent Sanct. Evang. secund. Luc. cap. 7.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap. 6



Omo podrà hablar de la luz la obscuridad? De la virtud, la imperseccion? Del llanto, la sequedad? Quien podrà hablar dignamente de Santa Monica, si no le presta el hijo las vozes, y los discursos?

2 Triunfo de Agustino Monica; porque solo Monica podia triunfar de Agustino. Raro, y no presumido triunfo! No sueron las armas para triunfar de este Gigante de

la Iglesia, tirarle, como David à Goliat piedras, sino dispararle lagrimas: porque no podia Agustino ser vencido con las armas del Poder, sino con las slechas del Amor.

Cantic. 4.

3 Dexòse Agustino vencer de lo que se dexa vencer vn Dios. Dize el Esposo à su idolatrada prenda, que le ha traspassado el corazon: In uno oculorum tuorum. Aqui construyen todos, con vno de sus ojos. Yo, con su venia, no entiendo assi el uno. No presumo quiere dezir que le ha traspassado el corazon con vn ojo, sino con vno de los dos oficios, que tienen los ojos: Porque los ojos tienen dos osicios, el vèr, y el llorar. Pues los corazones humanos se traspassan con el vèr: Los corazones divinos se traspassan con el llorar: porque el amor humano entra por los ojos; el amor divino entra por los llantos.

4 Diò la causa el desengaño de San Gregorio Niseno. No dize el Esposo que le ha traspassado con uno de sus ojos, sino con uno de los dos oficios, que tienen todos los ojos humanos: Porque dezir que le avia traspassado el corazon con uno de sus ojos, era engrandecer la suerça de su hermosura. Dezir que le avia traspassado con uno de sus osicios, era ponderar la esicacia de sus lagrimas: y no le rinden à Dios los ojos con la hermosura que tienen, sino con el llanto que derramane

Pudo resistirse tantos assos Agustino à la suerça de los argumentos; pero no pudo resistirse mas à vna Madre con sus ojos llorosos. No ha de ser Agustino vicatoria del argumento, sino troseo del llanto: porque podra dezir su entendiamento, que no le vencieron por lo entendido, sino que le rindieron por lo enamorado.

6 Para poder hablar de estas poderosas lagrimas, sin afrentarlas, necessito todo el patrocinio de la gracia.

AVE MARIA.

## and the state of t

Defunctus efferebatur filius vnicus matris sua. Sequent. Sanct. Eyang. secund. Luco capo 7.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. fecund. Joan. cap. 6.

E L Norte del Evangelio es vna triste madre viuda, llorando por vn hijo vnico difunto: y despues festiva, y alegre por verle refucitado. Es el Evangelio tan claro para Monica, y Agustino, que para aquel sucesso se debe llamar Evangelio; para el nueltro, se puede intitular Profetico vaticinio. Mi Oracion serà el Evangelio: Vna Madre que llora, y vn Hijo, que refucita: Vna Monica llorando, y vn Agustino resucitando de su sepulero. Todas las clausulas del Evangelio serviran a las grandezas de este llanto, y a las maravillas de este animado sepulcro.

7 Tan felizmente llora esta infigne muger, que no tienen sus lagrimas precio, pues de ellas renace vn Agultino. Dizen las fabulas ( ò las verdades; que no quiero litigar las hiltorias) que un Fenix celebrado renace del luego. Lo que fabe mi respeto, es, que vn Fenix renace de la agua. Si el Fenix celebrado nace de las cenizas de vn incendio, el Fenix de Agustino na. ce de las corrientes de vn llanto.

Tan preciosamente llora la Aurora, que todas sus lagrimas se con vierten en hermolas perlas. Mucho excede Monica este precioso llanto: porque de las lagrimas de la Aurora nacen perlas; pero de las lagrimas de Monica nace vn Sol. Es Sol de la Iglefia Aguftino, à quien debe el mundo mas luzes, que al material debe rayos: y lagrimas tan poderofas, que hazen nacer vn Sol, se pueden llamar con verdad, Madres de toda la luz.

9 Vna discreta ponderacion de la eficacia del llanto, parece en las lagrimas de Monica mas verdad, que ponderacion. Arrebatado el grande Pedro Celense del amoroso poder de vn tier-no llanto, escrive este discretissi-Petr. Cel. mo arrojo: Lachryma aut Paradyfum lens. U. de invenit, aut Paradysum facit. Son tan poderofas las lagrimas, que encuentran el Paraylo, o le forman de

nuevo : Aut facit , aut invenit: 10 Convengo en que le encuentren; pero dificulto mucho, que le formen. Encuentran las lagrimas el Parayso, porque obliga à tanto el llanto de vn verdadero arrepentimiento, que llorando Madalena alcanço perdon, y alabanças. Luc. 7. 0. Llorando Pedro alcanço ser Pontifice. 38. Llorando David alcanço la perpetuidad Matth. 26. de su Reyno. Llorando los Ninivitas v. 75. alcançaron la revocacion de los casti- fon. 3.v.5. gos, y decretos. Llorando Jacob alcan- Ofee.12. vi cò la vitoria de Dios : porque folo de 4. las lagrimas, se dexa Dios vencer.

11 Pero dado que las lagrimas encuentren el Paraylo, serà muy costoso el camino de encontrarle. Como le encuentran, si vive cerrado, y escondido; y defendido de vn Angel con vna espa- Gen. 3. 0. da de fuego? Es muy renida question 220 entre los Padres, y Interpretes, donde cae este sitio hermoso? En que territorio del mundo? En que parte del vniverfo? El erudito Pereyra con los mas Perevr bic; Padres refuelve, que el litio del Paraya so esta ignorado, y que no puede encontrarle hombre alguno. Pues como encuentran las lagrimas lo que no pueden encontrar los hombres, ni los difcursos? Invenit Paradysum. Digo, 1enores, que los ojos le hallan, sin saber los discursos que le encuentran. Atiendan la razon.

12 Dos aguas ay en el mundo muy diversas; la agua de los rios, y la agua de los ojos. Todas las aguas es preciso que tengan centro donde vayan a parar. Pues registremos los centros de tan diversas aguas. El centro de las aguas de los rios, es el Mar: Pues el centro de las aguas de los ojos, es el Parayfo. Es el Mar el centro de las aguas de los rios; porq debe bolver al lugar donde nacieron. Pues es el Parayfo el centro de las aguas de los ojos; porque deben bolver al lugar de donde, por la primera culpa de Adan, se originaron. Del Mar nacieron las aguas de los rios.DelParaylo nacieron las lagrimas de los ojos. Luc-

pana 12.

Luego tanta violencia fuera que no encontraran el Parayfo las aguas de los ojos, como que no encontraran el Mar

las aguas de los rios.

13 Hemos descifrado el que las lagrimas le encuentran; pero falta lo mas dificil, que es el que las lagrimas le formen : Aut fasit , aut invenit Para. disum. Como han de tener poder para formar vnParayfo, obra delPoder foberano, las lagrimas tristes de vnos ojos mortales? Poder tienen, escrive el Celenfe. Tuvo la culpa poder para deftruirle: Pues tienen tambien las lagrimas poder para formarle : porque estima tanto Dios vnas lagrimas, que à no tener yà formado el Paraylo, le formàra para dàrsele à quien llora : porque es tan grande el poder de vn llanto, que si bastaron à destruirle vnos ojos apeteciendo, solo pudieran restaurarle vnos ojos llorando.

14 Digo con reverencia, que este poder se mira concedido à Monica. Con su llanto formò y reformò a Agustino. Dos vezes Madre la llama la Iglesia: porque le formò como todas; le reformò como ninguna. Pues digo, que esta agua de Monica, forma vnParayso, porque forma vn Agustino. Es el Parayfo el lugar, y centro del arbol de la Sciencia: y de la Sciencia del bien, y del mal: De ligno scientia boni, O mali: y sciencia del bien, y del mal, solo Agustino la llevò: La sciencia del mal de sus primeros errores; la sciencia del bien de sus Sagradas verdades. Este Arbol de la sciencia del bien, y del mal, se transformo despues en arbol de la vida:porque à toda la Iglesia la diò Agustino con su sciencia. Este grande arbol de la sciencia del bien, y del mal, marchito con su error, floreciò regado con el copioso llanto de Monica. Eva destruyò este Parayso comiendo; Monica le restaura llorando: Porque si vna muger le destruye con el antojo de sus labios, orra muger le forma con el llanto de sus ojos.

15 FormaMonica con su llanto vn Paraylo vivo: porque ninguno podrà dudar justamente, que merezca Agustino llamarfe vn Parayfo animado. Pero llamarla la Iglefia dos vezes Madre, y anadir que le pario al mundo, y al Cielo, es dificil. Reparo lo que ninguno : Por que ha de fer Monica dos vezes Madre? Y por que ha de fer Aguf.

tino dos vezes hijo? Pues tanta grandeza es del hijo, como triunfo de la madre.

16 Fue madre dos vezes, porque tan grande parto no podia salir de vna vez entero. Dize Teofrasto, que el Elefante tarda en nacer diez años. Vna mosca nace en vn instante : Porque es el Elefante el mayor parto de toda la naturaleza; y es preciso que tarde la madre mucho tiempo en sacar à luz el

mayor parto del mundo.

17 Siendo Agustino dos vezes hijo,y dos vezes parido, vna al mundo,y otra al Cielo: Dupliciter mater, quia eu, O mundo, O Cælo peperit: Serà dos vezes nacido. Pues noten aora vn infigne parentesco. Solo de Christo nuestro Dueño se puede con verdad dezir que fue dos vezes nacido, vna en el Cielo, y otra en el Mundo. Naciò en el Cielo por su eterno nacimiento sin principio, del fecundo entendimiento del Padre. Naciò en el mundo temporalmente de Maria mi Señora. Esta vnica excelencia de nuestro Dueño, la imita solo Agustino: Nace al mundo, y nace al Cielo:porque fue tan grande este segundo parto de su gracia, que no cabia de primera instancia por las puerras de la naturaleza.

18 Dos nacimientos tuvo tambien la luz: Naciò en los primeros dias como luz; naciò al quarto dia como Sol: porque no puede nacer de vn golpe tovn Sol, fin que primero precedan cre- 1.p. q. 70. pusculos de su luz.

19 Es Agustino dos vezes hijo, y es Monica dos vezes madre:vna, quando le engendra, y otra quando le llora, Ni tiene que replicarme contra esta maternidad fegunda la Philosophia, que es menos perfecta, que la primera: porque si la primera maternidad es de la fangre del cuerpo, y esta segunda del llanto; tan verdadera fangre le dà llorando, como le diò concibiendo.

20 Dos vezes lloro Joseph al mirar à su amado Benjamin. No admiro que llore, pues le ama; folo eltraño el modo con que se limpia : Rursum- Gen. 43. V. que lota facie, continuit se. Noten el 31. lota facie. Se lavo Joseph el rostro para limpiarle del llanto. Parece que baftaba el pañuelo. Pues quien te ha lavado en el mundo para enjugarfe de vn llanto? Quien Hora con amor verdadero, dize Raperto. Lloraba Joseph con

Theophraft ap. Pier.lib 2. fol. 17.

Eccles. in officect.4.

Gen. F. Doza D. Thom; art. I.

Genef.2. 2º

170

tanta ternura, que no eran sus lagrimas agua, fino fangre del corazon finissima. Pues venga agua para lavarme, dize Joseph, para que no queden impressas las señales : porque lagrimas de cumplimiento son agua clara; lagrimas de amor verdadero fon

fangre fina.

21 Quien deseare conocer si llora de cumplimiento, mire el color de su llanto. Mal debemos de llorar por nuestras culpas, pues no quedan en nueltro rostro las señales. Llorando de corazon, es preciso que se llore sangre, porque ha de derramar el corazon lo que tiene : y no teniendo el corazon agua, fino fangre; quando fe llora agua, ferà de la superficie de los ojos; quando se llora sangre, serà de lo intimo de

los pechos.

22 Sabe Monica con amorofa Philosofia hazerseMadre segunda vez verdadera: porque sabe ministrar para este nacimiento segundo sangre mas fina, que para el primero. Pero siempre se detea la razon, porque Agustino ha de ser hijo del llanto? No parece mucha grandeza de Agustino ser hijo de vna tristeza;mas elogio fuera ser hijo de vna alegria. Hijo de vna alegria vniversal sue el Bautitta, porq era el mayor de los nacidos: Et mirati funt universi. No furrexit maior. Pues como es la cuna Matth. 11. de Agustino tan triste, siendo la del Bautilta tan alegre? Pues yo fospecho que nacer Agultino de las lagrimas de Monica, es la mas clara executoria de su

iluftre grandeza.

Siendo la tierra madre comunde rodos los vivientes, veo que quedò defraudada de esta grande gloria con la especie de vivientes mas noble. Hasta el hombre le formò Dios de tierra : y aun este bako principio no bastò à corregirle lo sobervio. FormoDios de la tierra à todas las especies, à Adan, y à todos los irracionales; pero no formo à las aves de la tierra : à estas no las Gen. 1. v. formò sino de la agua: Producant aque: Volatile Super terram, Pues como mudò el origen? Era preciso, refponde Agustino. Son las aves vnas hermolas plumas, que mas merecen llamarle ciudadanas del Cielo, que del Mundo, pues folo baxan al Mundo para tomar su preciso alimento: y no parecia justo, que dixesse vn animal que tenia el milmo origen, que vna ave:

Pues fean las aves hijas de la agua, y los irracionales de la tierra : porq nacer de la tierra es nacimiento para caer: nacer de la agua, es nacimiento para volar. 24 Que hermosamente desempeno Agustino estos dos nacimientos! Naciò de la tierra, y naciò de la agua. De la tierra naciò hombre; de las aguas naciò ave. Naciò de la tierra hombre: porque se diò como hombre à los vicios del Mundo. Nació de las aguas ave; porque se remontò con sus plumas al Cielo: Porque debiò tanto Agustino à este segundo nacimiento, que de la rierra naciò como hombre para caer; de las aguas naciò como ave para volar.

25 A estas lagrimas de Mouica, y à este segundo nacimiento debe Agustino no solo el nacer para el Cielo como virtuoso, sino como fabio: La debe la

vida, y la debe la sciencia.

26 El Evangelio lo dize con hermosura. Al resucitar à este disunto mancebo movido de las la grimas de la Madre: Misericardia motus super eam (no se moviò de la muerte del hijo, sino del llanto de la madre: Super eam) le tocò el feretro, le diò vna grande voz, refucitò, y al instante empezò à hablar: Capit loqui. Estas fueron tambien las mismas accciones para resucitar Agustino: Le tocò el feretro, porque le diò vna grave enfermedad : Le diò vna grande voz en el Huerto. quando estando arrojado en la higuera, le mandò que tomasse el Libro, y abriò por vna Epistola de San Pablod Entonces empezo à hablar : Capit loqui. Pues no avia hablado hasta entonces? No : avia hablado mucho para el Mundo ; pero ni vna palabra para el Cielo. Y que hablo? Capit loqui: No lo dize el Evangelio, porque fuera larguiffimo en contarlo. Tanto, y tan divino hablò, que ni se puede escrivir, ni cotar.

27 Aora empieza Agustino à hablar, y à tener sciencia; porque hablar lo que no se debe, y saber lo que no debe saberse, no es sciencia, sino ignorancia. Aora que dexa por fu madre el Mundo, parese que lo fabe todo.

Vna contequencia hermola efcrive Juan, que hizieron los Discipulos de la teiencia de su Maestro, Dize Christo à sus Discipulos estas vozes : Exivi Ioan. 16.0. à Patre, & veni in mandam : iterum 280 relinguo mundum, O vado ad Patrem: Salide mi Padre, y vinc al Mundo, aora

200

Luc. 1. 1. 16

V. 100

dexo el Mundo para bolverme à miPa-Escuchan estas vozes los Discipulos, y dizen : Dicunt ei Discipuli ::: Nune scimus quia scis omnia: Aora conocemos que lo sabes todo: Nunc. Dificil consequencia es esta; pero con el fucesso de Agultino se vè con hermo-D. Aug. fura descifrada, y con su exposicion en-

29 Noten la puntualidad de la

tra. 1020 in rendida. Joan.

Sic ad mii- consequencia. Saliò Christo de su Paad Patrem relicto mu do , vt non deferat maduma Exile epim à l'atre, quia de Patre ell: & in mundam venit, quia mundo fail Corpus oftendit quod de Virgine allumplit

ve- dre, y vino al mundo ; aora dexa el niens exijt mundo por su Padre. Pues aora conoà Patre, vt cen los Discipulos que lo sabe todo; non desere - porque aunque siempre lo supo por su ret Patrem. sciencia soberana, aora lo conocen los & fic va lit Discipulos con evidencia. Dexò Agustino à su Madre por el mundo; aora dexa el mundo por fu Madre. Pues aora parece que lo sabe todo: Sabe del Cielo, y del mundo. Dexando à fu Madre por el mundo, fabe los engaños del mundo; dexando el mundo por su Madre, fabe las verdades del Cielo. Pues aora parece que lo fabe todo; porque se ha estendido su sciencia à las verdades del Cielo, sabiendo dexar toda la sciencia del mundo : Nune scimus quia scis omnia.

20 Yo no se si tambien Monica sale Doctora con su llanto. Es su llanto Padre, y Madre del mayor Doctor del mundo : y muger que sabe llorar tanto por vna culpa agena, bien mereze el

titulo de Doctora.

3t Sirva el hijo à las glorias de sit Madre. Creo que no podrà negar Agus. tino à su Madre este glorioso titulo. Considera este entendimiento de Angel predicando à la Samaricana, y convirtiendo à muchos de sus Ciudadanos: Multi crediderunt in eum propter verbum mulieris testimonium perhibentis: y la llama con verdad, y con elegancia Doctora, y Predicadora de las gentes. Pues como permite el Cielo à vua muger el exercicio confagrado à los Apostoles? Porque fue esta muger excepcion demugeres. Fue por agua, dize Agustino, y pidiò à Christo otra agua nueva: Da mibi aqua. No nego à Christo la agua de miserable, sino de caricativa: porque juzgo, que siendo Christo Judio, y ella Samaritana, era culpa en Christo recibirla, y en ella darla: Non coutuntur Iudai Samaritanis: y muger que anda entre agua, y mas agua, y delea con canca anna estorbar en vnSabio vna

calpa, bien puede darla el Cielo el titulo de Doctora: Propter verbum mulieris.

En Texto tan puntual solo se encuentra vna grande diferencia. Esta muger niega la agua para estorbar vua culpa : Monica la derrama à mares para anegarla. Para el mismo fin de estorbar la culpa agena, vna la niega, y otra la da : porque bien puede aver alguna muger, que se parezca en la agua de sus ojos à Monica, pero no avrà muger, que pueda cabalmente imitarla.

Solo puede tener este Hanto contra sì el defecto del excesso. Glorio. so defecto serà perder por largo, quando todo llanto humano pierde por corto. A esta Madre del Evangelio la manda Christo que cesse: Noli flere. Estrañas vozes! No quieras llorar. Porque vnos lloran por querer, y otros lloran sin querer. Es grande doctrina à nuestros ojos, y dolores. Todo llanto puede tener dos principios : puede nacer de dolor, y puede nacer de amor. Llora quien padeze vn golpe; llora vn verdadero amante Llora à quien le duele alguna miseria propia: Llora quien ama, y mira alguna culpa agena. Pues , noli flere , dize Christo. Tu lloras por la muerte de tu hijo, y no lloras porque murio culpado. Pues no has de llorar por esta desgracia de difinto, fino por el achaque, que le puso muerto: porque llorar la desgracia, es vana congoja; llorar la caufa, es discrera penitencia.

34 Llora Monica defatada en amorosos mares, porque tiene muy heroycas las compassiones: y no ay mas infigne amor, que llorar tanto por las culpas agenas ; como si llorara poè

fus culpas propias.

35 Agravio fuera al ficio, y al Dueño, fino viniera Madalena à afsiftir con fus derramadas finezas à la infigne Monica. Las mas vezes que se encuentra Madalena, se mira llorando: En casa del Fariseo anega en penicente llanco los pies de Christo: En el Sepulcro, aun los Angeles no baitan à enjugar fus anegadas megillas : En la muerte de Lazaro aun no basta la presencia de Christo à detenerla su copioso llanto: Vt vidit eam plorantem. Todas las ocasiones de sus llancos son jultas ; pe- Toan. t 1.0 ; ro en la muerce de Lazaro, no pareze 33º virtud fino flaqueza : porque llorar

Luc. 7. 03 Ioan 20.0.

10.200 4. V.

39.

Verf.9.

D. Is

perdidas humanas, és fragilidad de nuestras codiciosas potencias. Pues no es, fino infigne virtud, escrive Agustino. Estaba Madalena tan abstrahida del mundo, y tan Santa, que aun entrando Christo en su casa, no salio à recibirle, hasta que Christo la mando que viniesse: Magister adest, & vocat Verf. 28. te. Era Lazaro imagen de vn pecador sepultado en el horror de su culpa: Mira la culpa de su hermano, y se deshaze en llanto : porque llorando en casa del Fariseo, lloraba por sus culpas propias; llorando por Lazaro, imagen de vn pecador, lloraba por las agenas: y es amor insigne llorar tanto por las culpas agenas, como fi llorara por fus culpas propias.

36 No sè fi se quexarà el amor de la Madre de que llame agenas las culpas del hijo. No las miraba Monica como culpas agenas: porq fu amor las trafformaba p ra el fentimiento en propias.

Tan estrecha fue la amistad de 1. Rez. 18. Jonatis con David, que en dulçe paz de corazones equivocaron las Almas: Anima fonatbe cong'utinata est anima David. En vo Texto can repétido reparo lo que ninguno. No ha de dezir Anima, fino Cor. No ha de dezir que se transformaron las Almas, sino los corazones, y las voluntades. Pues no se transformaron, escrive el Abulense, los corazones, fino las Almas : porque av grande diferencia entre la Alma, y el corazon. El corazon es el archivo de la voluntad. La Alma no solo incluye la potencia de la voluntad. fino del entendimiento, y la memoria; y el amor verdadero lo transforma todo. No folo se transforma el corazon porque es reciproca la voluntad, fino la Alma con sus tres potencias: porque no tiene el amante mas voluntad, entendimiento, ni memoria, fino del fagero, que ama c Anima fonathe conglutinata est anima David.

38 Erala de Monica con Agustino transformacion de Almas, porque era trasformacion de potencias. Ni queria, ni entendia, ni se acordaba Monica, fino es del Hijo, que lloraba. Por elta regla conoceremos, si ama. mos con verdad à Dios, o no le amamos. Si nos acordamos del mundo: fi entendemos en ociolas liperfluidades. no effan perfectas las transformaciones. Aun no cha bien trasformada la

Alma como pide para recibirle elle Sacramento: In me manet, & ego in illo. Han de ser transformaciones de Almas; porque han de ser de todas nuestras potencias. Se ha de transformar la memoria, para estàr siempre pensando en su bondad infinita sel entendimiento, para meditar nuevas razones para amarle con mas ansia : el corazon , para ponerle en sacrificio à sus pies. Esta es la verdadera transformación, porque esta es la verdadera amistad: Anima Jonathe conglutinata est anime Davido

39 Vna question discreta ofrece alta transformacion amorofa. Estando transformadas las Almas de Monica, y Agustino, amaban con igualdad, à excediendose alguna de los dos? Amaba Monica à Agustino mas, ò Agustino a Monica? Creo que no querra como atento el hijo, exceder en los caria

ños à la Madre

40 Las milmas transformaciones de Jonatas, y David lo convenceran. Estando reciprocamente transformadas lus Almas, quien amaba mas de los dos? Jonaras à David, à David à Jonaràs? El Texto dirà sus amores. Jonatas amaba à David como à su misma Alma: Dilexit eum fonathas quasi animam suam. David amaba à Jonatas quando le lloraba muerto, y perdido, como vna madre à vn hijo vnico: Sicut mater vnicum amat filium, ita ego te diligebam. Pues mas ama David à Ionatas, que Jonatas à David : porque amarle Jonatas como à su Alma, era amarle tanto, como podia amarle à sì propio. Amarle David como vna madre a vn hijo vnico perdido, era amarle mas que à sì mismo : y mas fineza es amarle como à hijo con el dolor de perdido, que como à su Alma con el gozo de interelado.

41 Noten la aplicacion en lo vni. co, lo perdido, y lo llorofo. Es puns tualissimo el Texto. Dize David, llos rando la muerte de Jonatas, que le ama como vna madre à vn hijo vnico perdido. Pues esta es la mas alta linea del amor humano. Ama Monica à Agustino como à Hijo vnico, porque lo es en sus prendas : como à Hijo perdido, porque le mira entre errores. Ama Agustino à Monica como à su Alma milma; Quasi animam suam. Pues mas ama la Madre, que el Hijo:porque yullijo perdido ama a fuMadre por las

1. Reg. 2 84

2. Reg. 14 U. 260

dudas del respero. Vna madre à vn hijo perdido, le ama por los dolores de su cariño.

El mas amorofo Sacrificio de las lagrimas de Monica falta, No Iloraba Monica para aumentar con fu llanto el merito propio, fino para merecer por su Hijo à Agustino Si Monica huviera aplicado estos mares de lagrimas por sus virtudes propias, pudiera esperar en premio insignes glorias.Bien sè que es Dios tan compassivo amante, que da premio de merito propio à la obra que se haze por el provecho ageno. Essa es la vsura de la caridad, y el amor; pero no puede negarfe que parece amor de Angel aplicar sus virtudes para remediar culpas agenas, pudiendo aplicarlas para merecer mayo-

res glorias.

43 En aquel Trono tan celebrado, que miraba Italas ettaban dos Serafines hermosos sirviendo con sus alas a su dueño en amantes obseguios; pero advierte el Texto que solo volaban con dos alas en el Trono: Duabus voiabant. Escuchan el achaque de Isaias, que tenia enfermos los labios: Vir pollutus labijs ego sum : y apenas escuchan el Ay, Væ mihi, quia tacui, quando baxa presuroso vn Serafin explicando al viento todas sus seis alas : Volavit ad me. Pues si este Serasin buela para Dios con dos, para que buela a Isaias con seis? Porque es Serafin. Es el Serafin, dize Geronimo, vn retrato del amor: y teniendo seis alas para volar, buela en el Trono con dos, y para curar al Profeta con seis : Porque en el Trono volaba para gozar de la gloria; à Ifaias volaba para darle medicina : y mas prefuroso buela para curar faltas agenas que para gozar de glorias propias.

44 Mucho podia volar Monica para sì; pero folo volaba para curar a Agustino su amor. Desde Africa volò en arrebatado buelo à Milan. Aquel Serafin volò del Trono de la gloria donde assistia, para curar à Isaias sus entermos labios. Volo el amor de Monica para curarle à Agustino sus labios, haziendole retratar sus errores. Aquel Scrafin le curò los labios con el fuego del Altar : Quem forcipe tulerat de Altari, Del Altar del Sacerdore Ambrofio tomo Monica para Agustino el fuego fagrado: porque ya el christiano

tenia algo encendido. Suspiraba Agustino como Jlaias : Va mihi, quia tacui: Quando ha de ser este dia, dezia su discrecion? Quando ha de llegar este perezolo manana? Quando he de romper esta pesada cadena? No suspires mas; Alma discretissima, que ya viene volando el Serafin à curar tus labios, para que falgan por ellos mas aciertos. que tuvieron errores. Llega Monica de vn buelo arrebatado; aplicale su fuego amoroso, y le dexa los labios tan purificados, que ninguno puede acordarse de q los tuviesse primero impuros

45 Y què premio tiene Monica de este insigne Ilanto? Tener à Agustino. No le que pueda darfe en el mundo mayor premio. El Evangelio lo dize. Al resucitar à este hijo difunto, dize el Evangelio que se le diò à su Madre: Dedit eum Matri sue. Se le dio à su Madre solo; porq solo su Madre con lo que le iba llorando, le iba mereciendo. Pero echo menos en la distributiva de Christo, que no alabe, ni engrandezca este llanto. Es cierto que merecia insignes elogios, pues le obligo à Christo à vn milagro tan nuevo, como refucitar à su hijo: Misericordia motus (uper eam. Pues como no le alaba? Como no le premia?

46 Darè la razon. No puede vna accion fer acrehedora à dos premios, quando està suficientemente premiada con vno. Tan meritorias fueron estas lagrimas de la Madre viuda, que le movieron à vn milagro. Pues no puede darla otro premio : porque Dedit eum Matri suæ: la diò en prem io de sus lagrimas à vn hijo vnico, y de muerto ie le diò refucitado : y dandola en premio à su hijo, no ay en el mundo mas premio : Dedit eum Matri fue ..

47 Al refucitar à este difunto mancebo, dize Lucas que todo aquel numerolo concurso se cubrio de vn elado temor : Accepit connes timor. Rara frase, y divina! Pues quien ha temido de ver refucitar à vn muerto? No ha de ser, sino bañarse todos de admiracion, y alegria: porque el temor, es de ver morir ; la alegria , es de ver refucitar. Pues no ha de fer fino temor: Accepit omnes timer. Noten la razon. Resucitò Christo à este Joven por las lagrimas de su madre : Misericor-dia motus super eam. Santa seria, fuego de la cloquencia de Ambrofio le pues le movio al milagro. Tenemos N 2 Ma-

Ifai.6. V.2. Vers. 5.

Vers. 6:

Madres Santas? Luego à todos nos toca el temor: Accepit omnes timor. Temor de que no tenemos otra Madre igual. Temor de que Dios no nos quiera resucitar. Temor de que necessitamos de vn milagro para vivir. Temor de que no tenemos vna Monica, que mueva la Misericordia divina: Misericordia motus super eam. Temor de que no obra Christo el milagro movido de la desgracia del difunto, sino del merito del llanto: y no teniendo otra Madre semejante, que nos llore, debemos temer mucho que no nos resucite.

48 Con sinceridad confiesso que este temor serà tan discreto, como justo : Accepit omnes timor. Que necio ferà, quien de vn milagro, que vè, efpera orro milagro para si! La discrecion al ver milagros, no espera, sino teme: No confia, fino se acobarda: porque verse en estado de necessitar de vn milagro, es el vltimo desconsuelo. De vn enfermo desauciado de la medicina, dezimos comunmente: Tan desesperado està, que sin milagro no puede vivir, Mira si tendras la salud bien desesperada, si esperas vn milagro para resucitar de tu culpa,

49 Senores mios, temor, que no tenemos Madre que nos haga refucitar. Ya escucho que me dizen los confiados, que no se necessita de milagro como para este mancebo. Assi lo confiello, y adoro; pero pregunto, quantas vezes te avrà refucitado de tus culpas, no con milagros, fino con auxilios, y Sacramentos? Pues considera que fino es milagro, es gracia. Terrible ignorancia es abufar de vna gracia recibida, esperando recibir otra gracia

50 Refueira Christo à Lazaro, y ingraros los Hebreos pretenden defpues matarle, para obicurecer el mila-Ioanos 2. v. gro : Cogitaverunt ot & Lazarum in. terficerent. Necios proceden, dize D. Ag. tr. Agultino: O fulta cogitatio, & caca 50. inloan, Savitia! Dominus Christus, qui suscitare potuit mortuum, non poffet occifsum? Quien pudo resucitarle de la muerte primera, podra con igualdad de la muerte fegunda. Es cierto que pudiera. Es evidente que quien pudo

resucitarle de vna muerte, podrà de dos; pero juzgaron, aunque errados, que no avia de querer. No ha de querer refucitarle segunda, aunque le resucitò la primera: por què se ha de enfadar de que aviendole hecho gracia de la vida con vn milagro, la aya buelto por lu descuydo à perder tan presto.

51 Lo que en estos juizios sue malicia de su ignorancia, serà en los nuestros discreto temor de nuestra prudencia. Siempre puede perdonarnos, y resucitarnos Dios; pero què sabemos si querra? No se duda del poder, sino del querer. Ayer nos resucitò; Oy bolvemos à morir : si acaso se enojarà? Es ran prudente este miedo, que à no ser su clemencia infinita, es cierto que se cansara. Pues, señores mios, no bolver a morir, que no es para cada dia el milagro de refucitar.

52 Hasta aqui, Monica mia, ha podido llegar entre el respeto mi ignorancia. He olvidado todas tus grandezas, porque me han arrastrado vnicamente tus lagrimas. Pero de tus lagrimas, Matrona ilustre, se componen tus mas infignes grandezas. Te fobran para ser grande todos tus sentidos, porque te bastan solo los ojos. No ay mas que dezir de ti, sino que eres duplicada Madre de vn Sol.

52 Yaque no podemos imitar tus Manto, permite, à lo menos, el desco. Intercede para que lloremos por nueltras culpas propias, como tu amor lloraba por las agenas. Tambien has de aplicar tus lagrimas por nosotros ; porque fino fomos tus hijos, el respeto nos eleva à nieros. Todos fomos hijos de Agultino en tierna, y verdadera devocion. No puedes negarre à favorecernos, pues tu amor nos recibirà por nietos adoptivos. Suplica à tu Dueño nos de un verdadero llanto para poder resucirar del sepulcro de nuestro repetido delito: Vn verdadero propofito de no bolver à morir con la reincidencia: Vna perseverancia firmissima en la penitencia propuesta, para que debiendo à tus amorosas lagrimas la suplica de la

gracia, re acompañemos en eternidades de gloria. Amen,





# RACIO DEL SANTISSIMO SACRAMENTO:

Caro mea verè est cibus, & Sanguis meus verè est potus. Sequent, Sanct, Evang. fecund. Ioan. cap. 6.

Peccatores recipit, & manducat cum illis. Sequent Sanct. Evang. secund. Luc. cap. 15.



Y concurren dos Evangelios, y el vno se mira comentado por el otro. El Evangelio del Mysterio, es poner Christo Mesa franca de su Cuerpo. El Evan. gelio de la Dominica, es acufarle los Escribas, y Phariseos, que come con pecadores: Peccatores recipit, O manducat cum illis. Infelizes de los pecadores, fino los recibieran arrepentidos, aquellos divinos brazos.

Juzgaban los entendimientos, que todo el Amor de esta Hostia se reducia à lo que daba. Pues aora conoceran, que tambien se alarga à lo que sufre: porque el caracter del amor verdadero, le fella lo dadivoso; pero le resella lo lutrido.

Come Christo con los pecadores, para hazer el agasajo espía de reducirlos; y le centuran lo profano, quando avian de adorar lo discreto del arbitrio. Da lu Cuerpo en este Plato, y le acusan de cruel, y duro en ofrecer alimento humano: Durus est bic sermo. Qual serà mayor fineza, lo que dà, ò lo que sufre? Ioan. 6. v. La Dadiva, ò la Paciencia? En la Oracion contemplare la bizarria del dar; aora 610 me admira la templança del fufrir.

No ay mayor dolor en vn amante, que ver mal interpretadas sus finezas. Ay valor para verlas mal correspondidas, pero falta aliento para verlas mal interpretadas. Obrar bien , y que lo interpreten mal , es tan nuevo linage de pena, que es martyrizar la alma.

Dos carceles bien estrechas padeciò Joseph. Vna de sus hermanos en la Genes. 376 cisterna. Otra de su señor Putifar en la carcel publica. La primera, la sufrio con v. 24. tolerancia. De la fegunda, dize el Texto, que le traspasso la alma : Ferrum per- Genes. 39. transsit animam eius No penetro los afectos de Joseph. Todos sus dolores avian v. 20. de ser al contrario. Ver, que vuos hermanos le venden, avia de traspassarle el Psal. 104. corazon: Que vn estraño le encarcele, no es duro pesar. Pues como muda los v. 18. dolores a la naturaleza? Porque no le duelen los instrumentos, fino los motivos.

6 Los hermanos le vendian, porque le embidiaban; Invidebant ei : y de estas ventas, cada dia se están haziendo muchas en las riendas de las passiones humanas. Putifar le encarcelaba, por averse resistido al fasso alhago de su señora: Merecia vna corona por la refiftencia, y el pago que le diò fue vna carcel publica. Pues esta le traspassa el corazon ; porque ser vendido de vnos hermanos embidio-

Gen. 37. 00

sos, duele; pero es tan vsado desde Cain con Abèl, primeros hermanos del mundo, que no admira: Obrar vna accion heroyca, y darle vna carcel por ella, es negarle toda su gloria; y ay valor para sufrir que le venda vna embidia, pero no

ay corazon para sufrir que le mortifiquen por vna accion tan heroyca.

7 Ofrece Christo su Cuerpo en sazonado Plato, y le censuran la promesa de barbara, y dura. Sientase à la Mesa con los pecadores para reducirlos, y le murmuran los Escribas, y Fariseos. Vna, y otra accion era digna de los mayores aplausos, y su pagada con censuras, y desprecios. Pero no entibió lo ardiente de su llama, ver tan mal recibidas sus sinezas: ni dexa de sentarse à la Mesa con los pecadores para atraherlos; ni se queda solo la oserta de su Cuerpo en las palabras, pues passa à darle à los hombres en comida verdadera; porque es tal la llama de su fineza, que à no padecer, y sufrir por solicitar nuestro bien, no lo tuviera por cabal demonstracion.

8 Es el amor vn ingenioso Alquimista, que transforma las penas en glorias, y los tormentos en laurèles. Hazer à vn amante agravios, casi es hazer le servicios, porque es executoriar sus incendios. Sospecho que aver elegido para Sacramentarse la especie de trigo, y no otra de quantas podia arbitrar la Divina Providencia, sue para mostrar, que para su amor no era el padecer martyrio, sino respira-

cion de su incendio.

9 Con dos proporciones naturales explicare el pensamiento. Contemplemos el oro, y el trigo. Nace el esplendor brillante del oro en los secretos archivos de la naturaleza, y despojando la industria de sus ocultas preciosidades la mina, sale el oro tan poco cortesano, que necessita de la prolija porsia del martillo, y de la lima, para examinar los quilates de su nobleza, y resucitar los apagados sondos de sus difuntas luzes: el teson porsiado de los golpes, le limpia aquella rudeza del polvo, que se le introduxo en la tosca patria de la mina; y de vn terron grosero,

forma el artificio vna politica jova, y vn cortesano tesoro.

to Contemplemos aora el trigo. Arroja el fudor porfiado del vigilante Lazbrador el grano à las groseras porciones de la tierra, y confiado de las infieles esperanças del tiempo, le expone à las publicas temporalidades. El viento con sus injurias. la nieve con sus candores, el Sol con sus impaciencias, las nubes con sus ternuras le alientan. El Labrador le sepulta, el grano muere; y despues de tanta tempestad, renace. Corta el rustico azero la espiga, la pisa en la Era, aparta el grano, y despues la inquieta velocidad de la piedra en la inconstante rueda que alactra el sugitivo cristal, a cuyo colerico impulso se govierna, le reduce à polvos de nieve, habilitandole para que sirva à conservar nuestro aliento. Aun deshecho, y molido no ha cessado su tormento; al incendio se arrojan, para que abrasado sirva de alimento, sino el mas precioso, el mas nativo.

11 Quien no contempla en estas naturales imagenes vn espejo siel de trabajos, y satigas? El oro padece con la lima, y el martillo. El trigo, con la piedra,
y el sugo. Pues no padecen, porque los componen. Como? De esta suerte. La
lima sirve al oro, porque le limpia: el martillo le sirve, porque le pule en la joya. La piedra sirve al grano, porque le habilita para darnos vida: El suego le sirve, porque le sazona: y como el oro sin la lima, y el martillo, vive bruto; y el
trigo sin la piedra, y el suego, no esta sazonado, parecia que quedaban de los

golpes injuriados, y no quedan fino fervidos.

Pero no està bien ajustada la quenta. La lima muerde al oro; el martillo le golpea. La piedra muele al trigo; el suego le abrasa. Luego la lima sirve al oro, porque le muerde, y el martillo, porque le golpea. La piedra sirve al grano porque le muele, y el suego porque le abrasa. Pues morder, y golpear el loro; moler, y abrasar el trigo, es servirlos, ò injuriarlos? No es sino servirlos; porque como no ay prenda mas sina que el oro, ni especie mas amante que el trigo, pues se muere por nosorros, y se dexa enterrar por sustentamos; es tan propio del amor mirar como servicio los agravios, que como son tan sinos entrambos, tienen por obsequio los tormentos.

Ioan. 12.0. to: porque solo el trigo padece muriendo, y despues de muerto. Quando le arrojan al campo, muere sepultado: Nis granum frumenti mortuum suerit ipsum

10-

solum manet, Renace, y buelve à padecer abrasado. Es vna continua replicacion de martyrios desde que nace hasta que llega à ser alimeto. Padece hasta morir, y renace para bolver à padecer. Y como este Sacramento sue el termino de su vida, y en èl renaciò exponiendose à padecer otra vez los agravios de la indignidad, eligiò el disfraz de este Pan, para que aun los mismos disfrazes divulgassen sus eternos ardores; pues ellos milinos son indicios del padecer, que buscò ansioso su

14 Esto es mirar la fineza por el lado del padecer. Para contemplar su bizarria, necessito del alto Patrocinio de la gracia. AVE MARIA.

## 

Caro mea verè est cibus, & Sanguis meus verè est potus. Sequent. Sanct. Evang secund. Ioan. cap. 6.

L Norte del Évangelio, y del Mysterio, es vn compendio de la liberalidad, y el amor. Vn Señor que se dà à los hombres para elevar nueltras humildes naturalezas à la Mageltad de soberanos, y à la altissima' representacion de divinos. Muchas vezes he ponderado estos excessos para admiracion de sus finezas. Aora deseo contemplarlos para excesso de lus victorias.

16 Digo, que en este Sacramento vence tres contrarios, que parecian invencibles. Tal es su bizarria, y su fineza, que vence nuestra codicia, vece nuestra esperança, yvence nuestra mala correspondencia. Estos son los tres poderosos enemigosque vence. Pues ya esta mi Oracion ideada en esta grande victoria. Tres enemigos, piden de precission tres Puntos. El primero ferà, que vence nueftra codicia. El fegundo, que vence nuestra esperança. El tercero, que vence nuestra mala correspondencia.

#### PUNTO PRIMERO.

C Irva de exordio vna justa admiracion, que siempre the ha causado este Soberano Pan. Confiesso, que lo que mas me admira en este grande favor del Sacramento, no es, que Christo obrasse tan alto prodigio para vencer tan poderolos contrarios, fino, que dexasse poder à vn pobre Sacerdore, para que siempre que quisielle pudielle repetir elle milagro. Que vn Dios obre tan raro prodigio, es grandeza de su amor, pero no es admiracion de su poder, porque tiene poder infinito Dios: Pero que disponga, que vn pobre Sacera

dote pueda con cinco palabras obrar el mayor milagro de sus maravillas; digo, señores, que si esto no es otro millon infinito de milagros, y milagros, desde luego recuso mis sentidos.

18 De efte verdadero discurso nace vna insigne diferencia entre todos sus Mysterios. Todos son tan insignes como foberanos, pero no fon, digamoslo assi, de participantes. Grande favor fue el Encarnar, pero folo Dios le pudo hazer, ningun hombre le puede bolver à repetir. Grande favor sue el nacer, pero no pueden los hombres obligarle a que lo buelva à executar. Lo mismo es en todos los restantes Mysterios de morir, resucitar, y afcender. Este favor, y milagro del Sacramento es tan distinto, que Christo le hizo vna vez, y los hombres infinitas sin fin. Los otros favores se executaron vna vez, y esta fue quando quifo Dios, Este favor se executa infinitas vezes, y esto siempre que gustan los hombres. Los otros favores corrieron vnicamente por las manos divinas. Efte corre tambien por las manos humahas; y favor que corre por sus manos, y las nuestras, justamente se lleva la corona de sus maravillas.

19 Entre tantos milagros como obrò nucltro Ducho, muchos fueron litigados, vno folo fue infignemente aplaudido. El de mayor aplanto fue inttentar con cinco panes , y dos peres toan. 6. 2 a cinco mil hombres, y sobrar tan vi 9. v que abundantes reliquias: Por elle mila ad 1. gro le quisieron dar la corona : Et face\_ ad 15. rent eum regem, Mayor parece ilumia nar ciegos, curar leprofos, fanar defauciados, y refueitar difuntos: Pero era este vn milagro de pan, dize Ber-

V. 19.

mardo; y aunque sean esfotros mayores prodigios, solo el de este Pan se lleva

à penetrar la alma. Es tan puntual re-

Esta es la superficie; passemos

los aplaufos.

trato de elle Sacramento elle Pan milagrofo, que no le falta circunstancia. Noten en el Texto todas las menudencias. Para recibirle, y comerle, figuieron à Christo; porque es menester seguir fus divinos passos, para disponerse, y hallarse dignos. Estaban ran mortificados, que estaban ayunos, porque ha de preceder abstinencia de regalos. Toma Christo los panes para distribuirlos, y haze las milmas acciones que hizo para confagrarle en esteSacramento. Tan puntuales son, que hasta las vozes fon las milmas: Acceptis quinque panibus (dize Matheo) aspiciens Matthos 4. in Calum benedinit , O fregit , O dedit discipulis panes, discipuli autem turbis. Son las milmas vozes de elte Sacramento; pero con vna diferencia no advertida. Christo diò el pan à los Dif. cipulos, y los Discipulos à los combidados : Discipuli autem turbis. Pues milagro de pan, dizen los combidados discretos, que no solo milagrosamente fustenta quando sale de las manos divinas, fino quando corre por las manos humanas, este solo como milagro de milagros, merece la corona de sus prodigios: Et facerent eum regem.

21 No se si tendrian por igual milagro fus juizios ver que elte pan en las manos divinas se multiplicasse, y que en las manos humanas no se difminuveile; porque à passar por otras manos menos fatas panes, y pezes, creo que folo llegaran à los necessitados las espinas. En passando por muchas manos los focorros, falen de la primera mano como abundancias, y llegan à la vitima

como miferias.

Digo, señores, que no entendemos bien de milagros, pues no admiramos elle milagrofo prodigio. Para merecer el menor milagro, necessita vn Santo de muchas penitencias, avunos, mortificaciones, y vna vida inculpable, y inocente; y aun despues de tantas virtudes, no fiempre obra milagrofas piedades. Este milagro, fin costa de nuestra parte, se buelve à repetir y repite : Pues digo que no es vn mnagro toto, fino vn milagro de milagros.

Baste de exordio, y entremos en lo profundo. Hizo Christo este milagro para vencer nuestra codicia, y con el mismo fin dexò facultad à qualquier Sacerdote, para que pudiesse repetir la maravilla. Quien pensara, que siendo tan insaciable la codicia humana, avia de vencerla esta bizarria divi-

24 Siendo los hombres tan malos de contentarse, por mas beneficios que reciban, parece Dios mucho peor de contentarle por mas favores que haga. El no contentarse los hombres con tantos beneficios recibidos, nace de su codicia. El no contentarse Dios con tantos favores hechos, nace de su fineza. Pues en batalla tan injusta de parte nuestra, vence su fineza à nuestra codicia; porque solo lo excesivo de su genio amoroso, puede vencer la codicia de

nuestro genio interesado.

Tengo en el Texto dicho va grave fiador para este assunto. Concurrieron en el desierto, siguiendo à Christo, cinco mil hombres : estaban necessitados. Què necessidades passaràn los que siguén à los hombres, si tambien passan necessidad los que siguen à Dios? Pero que distintas necessidades! La causada de los hombres, es necessidad sin remedio. La venida de Dios, tiene à la puerta vn milagro. Multiplicò Christo milagrosamente cinco panes para sustentarlos, retrato de este Pan soberano, dize Eurimio; y sobrò canto, que mandò recoger lo sobrado: Colligite que superaverunt fragmenta.

26 No han advertido en la profunda voz de superaverunt. No ha de dezir fino superfuerunt, porque Supero superas no fignifica sobrar, sino vencer. Pues à quien venciò este Pan que sobro? Venció à la necessidad. Travose vna batalla entre la necessidad humana, y el pan multiplicado con la maravilla. Peleaba la necessidad con la codicia de satissacerse para acabarle: Peleaba el pan para dexarla satisfecha; y al passo de su codicia, se aumentaba, En esta porsiada lid venciò el pan, porque sobrò, y se diò la necessidad por vencida, y la codicia por llena. Pues recoged el pan que ha vencido; porque era corta victoria dexar la necessidad satisfecha, fino dexàra tambien vencida la codicia.

27 Infigne triunfo es de fu bizar-

loan. 6. Vo

ria vencer à la codicia humana este pan milagrolo; porque la necessidad se contenta con poco, la codicia no reconoce termino. De què poco necessita la inocente naturaleza para vivir! Pero de quanto necessita para vivir la ambicion! La naturaleza sabe contentarse con lo preciso. La codicia aun no fabe facisfacerse con lo superfluo. Ignorante vicio, pues es hazerfe desdichados por su mano! Añadir necessidades voluntarias à las miserias precisas, es propiamente enfanchar al de-

creto de Adan las penas.

28 Noten aora el desengaño. No puede aver en el mundo pan sin fatiga, y sudor : In sudore vultus tui vesceris Genef. 3.00 pane. Este fue el decreto divino por el pecado. Pues ludar ambiciolos por mejorar de pan, no es limpiarle lo sudado, fino anadirle fudor nuevo. Quantos pretenden comer el pan sin ludor, Judan mas ; porque mas violento es el sudor de vn deseo, que el sudor de vn caltigo. Quien suda por vn caltigo merecido, le enjuga con guardarle relignado. Quien fuda por vn defeo no alcançado, no tiene lienço con que enjugarte; porque no ay cambray para impolsibles. Luego quien suda por cumplir el decreto, suda mereciendo con su paciencia: quien suda por librarse del decreto, suda delmereciendo con su anfia.

> Por intentar los hombres librarfe de las penas precifas, cargan con muchas penas voluntarias. Pues tal es el divino amor, que para librarnos de rodas estas congojas, que vanamente codician nuestras ansias, nos diò este Pan del Cielo para cargar con nueltras

> Christo el Soberano alimento de su

Despues de aver instituido

penas.

Cuerpo, faliò al Huerto, donde dexando correr al rostro la pena, como avia corrido en el Tabor la gloria, mostrò sin duda, que no avia en el mundo gloria, que no se pagasse de con-Luc. 22. V. tado con vna pena. Empezò à sudar congojado. Pues de que le congoja? Suda por el amor de los hombres, dize Geronimo. Acababa de confagrar el pan, y repartirle à los Discipulos. El pan, por sentencia divina, tiene dos calidades, el fer alimento, y el fer à Gen. 3. v. costa del fudor del rottro : in fudore vultus tui vesceris pane. El ser alimen-

to, es fortuna; el fer sudor, es congoja. Pues partamos las calidades, dize Christo. Lleven los hombres el pan, y yo cargare con el fador : porque pan sudado, es pan del mundo; pan sin sudor, es pan del Cielo: Panis de Cœlo descendens.

Ioan. 6. Da

31 Venèro, Señor, la fineza; pero yo diviso sudor, aunque es à los ojos invisible. Digo que todo pan pide sudor. Y el Pan del Cielo tambien? Si señor. Pues como, si es Pan del Cielo? Por esso mismo. El pan del mundo, pide que sude el cuerpo; el Pan del Cielo, pide que sude la alma. Que es vn sudor? La Philosofia lo dirà. Vnos espiritus igneos, que sutilizados con fangre, disfrazada en agua breve, salen congojados por la estrecha puerra de los abierros poros. Pues este grande sudor pide el alimento de este Pan: Sudar sangre el corazon amante, y disa frazarle en lagrimas penitente: Mezelar. se entre la sangre, y la agua el espiritu encendido, y falir à recibir amorolo este Pan del Cielo; porque el Pan del mando pide sudor de congoja : el Pan del Ciclo, pide sudor de fineza.

#### PUNTO SEGUNDO.

Amos al fegundo Punto, y à la legunda victoria. Era vencer la esperança. No era mucha grandeza de elta bizarria divina vencer la codicia humana, mas ferà quitar a la esperança la costa. Los benencios hu. manos por esperados, dexan de ser beneficios, y paffan à ser tormentos; porque es la esperança vn achaque tan contagiolo, que a los bienes los buelve males, y a los males los buelve peores. Vn bien esperado atormenta con fus defeos. Vn mal esperado martyriza con lus remores. Pues ella Divina dadiva fue tan nueva, que no folo no fue esperada, pero nunca fue presumida. No pudo concederte al deteo, la que no pudo permitirle à la imaginacion.

33 Contemplen por la vida vnz grande diferencia entre las dadivas, y prometas del mundo, y del Cielo. Dize San Laurécio Juttiniano, que el mundo miente dos vezes, vua quando da, y otra quando promete. Quando promete, y niega, miente la primera vez: quando promete, y da, miente la fegunda; porque nunea da lo que prome-

19.

te: nunca es lo dado lo prometido. porque en las promellas fon bienes, y en las dadivas son males. Promete el mundo los puestos, y las dignidades, diziendo, que viviran muy gustosos, y despues de dados, y recibidos se halla, que viven muy congojados; porque el desempeño de su promessa,

es la possession de su mentira.

34 Pues saquen de este desengaño otro mas profundo. Siendo todo mentira el prometer, y el dar, què mentira serà peor? Peor serà el prometer. Pues creo que se enganan. Peor mentira es el dar. Es mentira de peor condicion el dar, que el prometer; porque la mencira de la promesa, alhaga como embuste el deseo : la mentira de la posselsion, entriftece como desengaño el animo. O mundo mentiroso, que mientes mas quando desempeñas lo prometido, que quando niegas lo pac-

De las promesas del mundo se 35 sacan engaños; pero de sus dadivas, y desempeños se sacan deselperaciones. Noten este Texo. Prometio el mundo à Judas, que si vendia à su Maestro, seria rico Era codicioso, y acetò la promelfa. Executò su alevosìa por treinta dineros, y al verse con ellos en la mano, se delespera. Que contradicion es Matth. 27. esta de atectos? Este hombre deseaba a cançar elle dinero, y por conseguirle executo la pecado. Pues fi le ha confeguido, viva gultofo, pues ha logrado lu deseo. No tino desesperado : porque Indas se acordo de los treinta dineros prometidos: Miro lo que eran treinta dineros dados, y hallo que era tan poco dado, aviendole parecido tanto prometido, que en lugar de quedar

gustoto, se viò desesperado. 36 Confideremos à Judas como fi dixera para nuestra doctrina. Què por estos treinta dineros aya executado la mas obleura alevosia! Que esto me obligaffe a fer infame! Prometido, me parecia mucho à mi codicia. Dado, me parece muy poco para disculpar mi înfamia. Como tengo de trampear mi traycion con tan baxo precio? Confidera fu engaño, y se desespera curbado; porque ay tanta diferencia de los bienes dados, o prometidos, que los milinos bienes que alhagan prometidos , hazen desesperar despues de dadon. Porque antes de conleguirle,

como parecen tanto, buelven cedicios. sos despues de conseguirle, como se buelven nada, dexan descipera.

Sea segunda prueba el sucesso de Jacob. Siere años sirvio Jacob à Laban , por conteguir la hermosura de Genes. 29. Raquel. En fuerça del contrato, espe- v. 20. raba Jacob, que se la diesse Laban, cumplido el termino. Servia entre escarchas, y yelos, y dize el Texto, que se le hazian pocos dias los siete anos: Videbantur illi pauci dies. No parece muy ardiente el deseo de Jacob, pues se le hazen pocos dias siete anos de esperar. Pues sepan que era excessivo su deseo, dize Pedro Comestor. Porque Petr. Cono dize el Texto, que los fiete años los tuvo Jacob por dias pequeños, fino por pocos. No dixo parvi dies, fino lastic bic.c. pauci. No eran pequeños, porque para tan vehemente deseo como tenia Jacob, era tardança la mayor velocidad. tumest par-Le parecian pocos, porque como espe-vi, quia deraba àRaquel en premio de su servicio, siderati anile pareciò que era poco todo lo que servia, para darle en recompensa la locitas targran dicha que esperaba.

Todo este tiempo estuvo Jacob esperando; passemos à mirarle posseyendo. Camplidos los siete años pidio Jacob à Laban, que le entregasse à Raquel. Convocò Laban los amigos para celebrar 1 s bodas, y en lugar de Raquel , le dà à Lia. Era se. Raquel muy hermosa, y Lia muy sea. Vers. 21. Esperaba Jacob a Raquel, y le dan à Lia en possession. En peor estado se halla Jacob posseyendo, que esperando: Pero de este modo cumple sus promessas el mundo, mintiendo; porque no ay hombre que no espere vna hermofura, y despues no se halle con vna

Esta es la vil condicion del 39 mundo : contemplen aora la nobilitsima del Cielo. En los bienes del mundo todas las promessas, y dadivas son mentiras: En los bienes del Cielo todas son verdades. Tanta verdad tiene lo prometido, como lo dado, porque rodo es vno. De elle Sacramento dize Ciritto Dabo , de futuro : Panis quem Ioan. 6. v. ego dabo. Pues immediaramente añade, 52. que es de prefente : Caro mes eft. Porque lo milmo es en Dios Sacramentado prometer, que cumplir : lo milmo es ofrecer, que dare

meft. Hift. Scho-74. Nec moipla veda est, sed dichum est pauci, quia videbatur ei rem tam amabilem paucis emil

Matth. 26. V. 150

0.50

Promete Dios vn hijo à

6. Ad Rom.4.

cap. 18.

Abrahan, y se rie el anciano Patriarca Gen. 15. V. de la promeisa Rist dicens, San Pablo, dize que creyò Abrahan: Credidit Gen. 17. v. Abrabam Dee. Mucho se contradize, à nuestro aspecto el reir, y el creer, porque no ay cofa mas distante del credito de una oferta, que una rifa, porque parece burlarse de la promessa. Pues tan de fè es su risa como su fè. Solo el ingenio de Agustino lo podia componer: D. August. Non incredulitatis, sed exultationis in-· lih. 16, de diesum fuit. No se rivo de incredulo, si-Civ't. Dei, no de gozofo. Admito tan discreto motivo, pero guarde la risa para el sucesso: Ria quando vea el hijo; pero gozo tan anticipado, es querer trampear al tiempo nueve meses que le faltan al parto. Pues no es, sino ser discreto. Grande diferencia tienen para los afectos las esperanças, y las possessiones, porque las esperanças congojan, y las possessiones alegran. Escucha Abrahah la promessa, y la recibe con la misma risa, que si recibiera la possession; porque es tan vno en Dios el prometer, y el cumplir, que la misma demonstracion que se haze con la dadiva, se debe hazer con la promessa.

41 Yà escucho, que me dizen, y con razon, que tambien las promessas del mundo hazen à los discretos reir. Assi lo confiesso, pero con diferente motivo. A vnos los haze reir: A otros los haze llorar. Rie el que las mira con desprecio: Llora el que las contempla con desengaño. No es rita de gozofos, fino de incredulos, como fiente Agustino, De las promessas del mundo te rie el entendimiento, porque se burla : De las promessas del Cielo fe rie el discurso, porque se go-

Promete Christo dar en comida su Cuerpo Soberano, y causa la Promessa varios efectos. Vnos la reciben tan mal, que no folo no la esperan, fino tambien se ausentan, y dexan su compania: Multi Discipulorum eius abierunt retro. Otros la oyen con tanto gusto, como si vieran que la execuraba Christo. La razon de diterencia es textual. Les primeros miraban la oterta como promessa del mundo, porque tenian à Christo por hombre puro. Los fegundos la miraban como promessa del Ciclo , porque confessaban à Christo por Divino : Nos credimus,

O cognovimus, quia tu es Christus Filius Dei: Pues los primeros se desazonan con la promessa: Los segundos se gozan con la seguridad de lograrla ; porque promessas del mundo, no fundan seguridades; promessas del Cielo , asseguran las execucio-

#### PUNTO TERCERO.

T Amos al tercer Punto. por ser el mas delicado, y amorofo. El tercer Punto era vencer nuestra mala correspondencia. Ha vencido este Sacramento nuestra codicia. Ha vencido nuestra esperança. Pues mayor victoria logra, porque vence nuestra mala corresponden-

44 El mas feo borron, que pudo caber en nuestra vil naturaleza, fue aver crucificado a quien vino por nosotros à morir de fino. Hazer que muriesse à manos de la erueldad el que se estaba muriendo de amor, no fue solo deslustrarle la fineza, sino trampéarle con lo violento lo fino. Pues ette grande borron de su muerte enmendò Christo en el blanco papel de este Sacramento.

A este dulce Sacramento le llama la Iglesia memoria de la Patsion de Christo: Recolitur memoria Passionis eius. Pues en què se puede parecer lo impassible a lo mortal ? Lo glorioso à lo afrentado ? Muchas agudezas se han dicho. Con venia de todos dire lo que yo alcan-

Yo fiento, que este Sacra-46 mento es la Passion de Christo en limpio. Atiendan la razon. La Passion de Christo en la Cruz, aunque de infini to precio, tiene por parte de los actores, borrones feos; porque toda le compone de violencias, agravios, injurias, odios, y blastemias. Terribles borrones! La Passion de este Sar cramento toda le viste de dulguras, gracias, dones, y beneficios. Luego es la Passion de Christo en limpios porque todo lo que en la Passion de lu Cruz, dexò el odio can borrado, lo facò su amor en este blanco papel en limpio.

Pero fiempre parece dificultofo, que fe llame Palsion, y muerce efte

Toars. 6. V. 670

V85 0700

Tert. adv. Gent.

Sacramento: Recolitur memoria paísionis eius. Pues en essa muerte consiste su fineza, porque sue vna muerte de prevencion, dize la elegancia de Terculiano: Pravento carnificis oficio. Previno Christo con su amor los oficios à la crueldad.

I.adCorin. II. V. 24.

Matth. 26. \$-21a

Toes. 180 V. 12. 1.aaCorin. 11.V. 24.

48 El mismo Sacramento lo ha de convencer, y despues su Cruz. Al instituirle Christo dize estas divinas vozes, segun mi amado Pablo : Hoc eft Corpus meum, quod pro vobis tradetur. Este es mi Cuerpo, que por volotros serà entregado. Este tradetur haze precisa relacion, en dictamen de Agultino, y de Chrisostomo à la tradicion de Judas : Vnus vestrum me traditurus est, porque concurrieron en su Passion dos tradiciones. Vna de Judas quando le entrego à los Hebreos. Otra de Chrifto quando se entrego en este Sacramento à sus Discipulos. En la tradicion de Judas le llevaron atado con violencia: Ligaverunt eum. En la tradicion de este Sacramento, se entregò su ansia: Ascipite, & manducate. Y qual fue primero? Primero se entrego Christo en este plato, que le entregasse Judas en el Huerto; porque conociendo que Ju. das le venia à entregar, se adelanto de prevencion su amor No parezca diria Christo, que muero por violencia, quando solo muero de ansia. Pues entreguemos primero mi Cuerpo, para que le halle Judas quando venga, voluntariamente entregado.

49 O hermola Passion de amor. que adelantas los oficios a la crueldad! Primero fue en la fineza de Christo la Passion representada en este Sacramento, que la Passion executada en el Calvario: Porque la Passion de este Sacramento, fue de amor. La Passion del Calvario, fue de crueldad; y no era justo dezirse, que avia muerto à manos de la crueldad, sin aver muerto primero à violencias del amor; porque morir à manos de la crueldad, es desgracia; morir a manos del amor,

Pues no me contento fino es conque lo diga cambien la Passion de fu Cruz, Permitan que diga que podemos dillinguir dos muertes en Christo. Vna violenta, y otra natural. La muerte violenta fue en la Cruz del Calvario. La muerte natural fue la de este Sacramento; porque no ay muette mas ng.

tural para vn enamorado, que movirse de puro fino.

Registremos primero la muer. te violenta para descansar despues en la muerte natural. Al espirar Christo en la Cruz, inclinò la Cabeza para morir : Inclinato Capite tradidit Spiritum. Ioan 19.00 Mil del cadezas se han discurrido para esta accion. Inclinò la Cabeza para llamar à la muerte, que no se atrevia à llegar de cobarde: Para hazer à su Madre la cortessa : Para agradecer al Buen Ladron la confession de su Divinidad: Fue torcer la Cabeza al Pueblo He. breo que le avia de negar, y bolverla al Pueblo Gentil que le avia de creer: Fue enseñar la veneracion que se debia tener al nombre que estaba escrito de Jesvs.

Discretos motivos; pero yo sento aora, que sue desviar la Cabeza del titulo de Rey que tenia. Ielus Na- Vers. 195 zarenus, Rex Iudaorum. La sentencia es comun. Las razones seran bien sin-

gulares,

53 Desviò la Cabeza de la corona para humildad, y modestia: para mania feltar que no son buenos Titulos, ni Dignidades para morir: para moltrae no solo que las despreciaba, sino ensenar tambien que las huia. Poca fineza es esta, falta muchissima,

Desviò, pues, la Cabeza del titulo de Rey, porque le desluitraba mucho el impulso de morir. No moria Christo por obligacion, fino por voluntad. Ni tenia obligacion a morie por quien moria, ni Ley alguna politia tica, ni natural que le obligara. El titulo de Rey es tan estrecho, que de la suerre que obliga à los vassallos à que aventuren sus vidas por el Rey , obliga en reciproca cadena al Rey à que exponga su vida por la vrilidad comun. Conservando Christo el titulo de Rey, pudiera enganarse el Mundo interprerando su muerte à obligacion : Desviado la Cabeza del titulo deRey, se verà que es voluntad ; porque no tiene tieulo para morir de obligado, solo tiene

titulo para morir de fino. Esta prudente congetura la ha de hazer este Sacramento evidencia. Desviò la Cabeza del citulo porque era corto, y le anadio en este Sacramenco-El titulo de la Cruz dezia Rey de los Judios. Luego es titulo corto, porque es Rey de todos. Pues enmendemos el

Matth. 16. W.28. Luc. 22. V. E'. 20

citulo, dize Christo, en este Sacramento. Este es mi Cuerpo, y mi Sangre, que se derramarà por vosotros, y por muchos : Qui pro vobis , O pro multis effundetur. El pro vobis haze alufion a los Discipulos; el pro multis, es por todos. Luego para desagraviar la corredad del citulo del Calvario, pulo esca grande adicion en este dulce Sacramento: Porque morir vn Rey por los suvos, es deuda : morir por todos, es galanteria. Pues vean que si por los suyos juzgan que puede morir como Rev por empeños de obligacion, por los restantes no muere, sino por impulsos de voluntada

56 Aora faltan los mayores reparos. Salieron tan distintos los titulos. porque fueron los Autores muy diversos. Del titulo para morir en la Cruz, fue Autor Pilatos: Del titulo para morir en este Sacramento, fue Autor el mismo Christo. Pilatos puso por titulo para morir, el ser Rey de los Hebreos. Christo tomò por titulo el dar su Sangre à todos : porque morir à titulo de Rev, es morir à titulo de obligacion. Morir à titulo de darse à todos, es morir à titulo de voluntad : Y Pilatos como ignorante, toma el titulo para su muerte de la obligacion de su corona; Christo como amante, toma el titulo

de la obligacion de su fineza.

Elcuchen aora toda la alma del Texto resumida. Esta Muerte, y Passion de su Cruz fue violenta, porque no se muriò, sino le crucificaron. Elta muerte del Sacramento fue natural, porque voluntariamente se diò. Y qual fue primero? La muerte natural de este Sacramento. Esta fue primero que la muerte violenta del Calvario: porque quiso mostrar que primero moria por ansia, que por violencia: que Primero era la muerte de su amor, que la muerte de Rey; pues quando llegò à morir por titulo ,que en otro fuera de obligacion, yà estaba muerto por titulo de voluntad. Adelantose, pues, la muerte natural de su amor à la muerte violente de Rey; porque mostrò con adelantar esta muerte, que quando la violenta no le huviera hecho morir por soberano, naturalmente el amor le huviera muerto de fino.

58 Pues esta soberana fineza de morir, me parece que la tengo de hallar tambien en la muerre violenta de la

Cruz. Digo que aun en ella conservò esta noble causa, y titulo de morir de amor. Yà escucho que me diràn, que en el titulo de la Cruz se lee lo contrario, porque la causa que tiene escrita fobre su Cabeça, no es de amor, sino deRey. Pues creo que en este titulo ten-

go de hallar el defempeño.

59 Es celebre contradicion la que huvo en la causa de esta muerte. Vnos la llaman titulo, y otros la llaman caufa. Pilatos dize, que no encuentra causa para quitar à Christo la vida: Nullam Ioan. 18.0: invenio in eo caufam. San Matheo dize, 38. que le pusieron la causa para morir, escrita sobre su Cabeza: Imposuerunt super Caput eius cau am ipfius scriptam. Matth 276 Pues como, si Pilatos no encuentra v. 37. causa, halla causa vn Evangelista? Porque es diltinta causa. Pilatos buscaba la causa averiguando delicos. El Evangelista buscaba la causa en sus excessos amorosos. Pues ni Pilatos podia encontrar esta causa, ni dexar de hallarla el Evangelista: Porque Pilatos buscaba la caufa en los delitos como Juez: el Evangelista buscaba la causa en sus sinezas como sabio; y no teniendo causa para morir como delinquente, tuvo causa para morirse de amante.

Parece que no puede subir de punto la fineza de esta Hostia. Pues el mayor primor falta. No lolo anticipa la muerte de este Sacramento para morir primero de amor, lino para buscar disculpa à la muerte de la crueldad. Era breve fineza el padecerla, fino se empeñara en disculparla; porque no tengo por ran insigne amor la paciencia,

como la disculpa.

61 Para discurso tan nuevo, me fundo en vna Philosofia tan verdadera como hermofa. Mas fiente vn amante verdadero los defectos del amado, que los tormentos propios ; porque las penas que padece, acreditan el amar; pero las culpas del amado, defacrediran el amor. No podia la ansia de morir desprenderse va de la culpa de los que le avian de crucificar. Pues inventemos, dize Christo, alguna disculpa a in traycion : Hoe eft Corpus meum, 1.adCorin, quod pro vobis tradetur, dize Christo. 11. V. 24. Yo os entrego primero mi Cuerpo; no solo porque mi ansia se anricipa à vuestra violencia, fino para que le parta efta entrega entre el alevolo que me vende , y mi amor que se anticipa. Porque

entregarme primero Judas sin averme yo entregado, dexa el delito horrorofo; entregarme su traycion aviendome entregado primero mi voluntad, dexa en parte disculpada su alevosia, pues diran, que hizo lo que yo executaba. Pues prevengamos la disculpa de averme vendido, con averme yo primero entregado : Hoc eft Corpus meum, quod pro vobis tradetur.

62 O nunca presumido excesso, echar la culpa de su muerte à su amor, por disculpar el amar! Entregar su Cuerpo à tan viles hombres, no parece llama, fino tema. Puso al amo: nota de homicida, porque no le notassen de mal aficionado. Culpen al amor de excessivamente cruel, porque no censu-

ren de errada la aficion.

63 Pues fue el homicida su amor? Solpecho que si. Entre tantos agravios como le hizieron morir, ninguno fue tan tyrano instrumento como su ardien-Isat. 53. 03 te amor : Oblatus est quia ipse voluit; porque de tan soberano holocaulto, no podia ser menos noble el instrumento.

64 En vn Texto muy comun, me deberan esta singularidad. Todos saben que el factificio de Abrahan es vna clara representacion del Sacrificio de Chris-Genes. 22. to en elle Sacramento, porque en lugar de laac se sacrificò vn corderito, que milagrosamente se apareciò entre las penas. Pues noten aora fus passos. Venciò Abrahan con su viva se la cumbre de la fineza mas que de la monta. ña. Iban armadas religiofamente las manos con el fuego, y con la espada, pero fin victima. Repara Isaac las prevenciones para el facrificio, y dize à su padre estas discretas vozes : Ecce ignis: Vbi est victima holocausti? Aqui veo la llama; pues adonde se esconde la victima? Bien dificulta, pero mucho calla. Si mira la espada, y el fuego, como se acuerda solo del fuego, y no toma en la boca la espada? Porque ha-

blaba en profecia. Avia de ser el facrificio de vn cordero, que representaba el Sacrificio de este Cordero Divino en las Magestades del Altar. Pues para este Sacrificio no se divisa espada, sino fuego; porque no le sacrifica la espada del enemigo, sino el fuego de su pe-

65 He convencido, aunque ruda? mente, que vence este Sacramento nuestra codicia, porque la llena. Vence nuestra esperança, porque la adelanta. Vence nuestra mala correspondencia, porque la disculpa. Mucha victoria, Se; nor, es esta; pero otra falta. Venced, Senor, nuestras passiones, que en porfiada lid bacallan con vuestros auxilios Triunfad de nuestras miserias, que tan desmayados tienen nuestros corazones.

66 Bien reconozco, Señor, que nuestras ingratitudes atrassan vuestras piedades, pues os quitamos con nueltras culpas todas las razones que podeis tener para las clemencias : pero no podeis negarnos que sois Padre. Pues por mas que seamos prodigos hijos,nos aveis de dar, si bolvemos arrepentidos à vuestros ojos, de comer, y de vestira Esso diò el Padre al hijo prodigo. Luego no podeis negarlo, porque os recon-

vengo con el exemplo.

67 No pedimos tanto alimentos, v. vestidos del cuerpo, como los interiores del animo : Sustentad nuestros espiritus con la verdadera devocion de esse Pan celestial. Vestid nuestros corazones de la hermosa tela de vna disposicion perfecta para llegar contritos a effa Mefa Soberana. Hazed que lloremos nueltras culpas para defarmar vueltros enojos, y desenojada vueltra Justicia vseis con nuestros males de misericordia, derramando en nosocros los favores de vueltra gracia, para befaros los

Pies en eternidades de gloria. Amen.

70

W. 130

Verlo70



# ORACION

DE LOS DESAGRAVIOS

## DECHRISTO SENOR NUESTRO.

EN LOS MYY REVERENDOS PADRES

CAPVCHINOS DE LA PACIENCIA.

ASSISTIENDO EL CONSEJO SVPREMO DE la Santa, y General Inquisicion.

Ingressus Iesus parambulabat Jerichò. Hodie in domo tua oportet me manere. Sequent. Sanct. Evang fecund. Luc. cap. 19.

Caro mea verè est cibus. Sequent. San. Evang. secund. Ioan. cap. 6.



iluara!

Y dize el Evangelio que entra Christo en Jerico; y en Jericò, advierte la pluma Sagrada, se plantò Christo como Rosa. Como se planta en Jerico essa Rosa, si Ecclesiastio tue Jerico destruida? Sin duda idea nuestro sucesso la 24. v. 19. destruccion, y la planta. Veamos si acierto à copiar las puntualidades de essos Quadros, que representan el mas langriento horror à nuestros ojos.

Corte de Canaan era Jerico: Crecieron tanto

sus culpas, que el Cielo mandò à Josue destruirla: Informòle del modo, y sue el figuiente. Ni se ensangrentò el azero, ni se batieron los muros. A las vozes de los Sacerdotes, que reverentes fustentaban en los hombros la Arca del Testamen- 701. 6. 0. to, se viò desvanecida la sobervia de sus murallas. Entonces se enternecian las 12.0 20. piedras, y aora se obstinan los hombres: No debe de estár en los hombres roda la causa; en las vozes ira la diferencia.

Defatole en zenizas aquella Ciudad hermofa. Pero quando no fue la ma- Verf. 24. vor hermosura zeniza? Era la impaciente colera del fuego, no se si sangrienta lengua de luz, que vozeaba fu ruina ( como fi para temer fu ruina el polvo necetsirasse que se la dixera el Cielo.) Ardia en escandalosas impaciencias la Ciudad; y mas se informaba el incendio de humo, que de luz. O desgracia humana, que fiendo humo, y luz el ardor, tomas lo que te mancha; desprecias lo que te

Ana-

Verf. 17. Sit què Civitas hac anathema, & omniafunt. Ver/. 240 Vrbem autem, & omnia , quæ erant in ca, fuccende-Tur abfone auro, & argento, & valis æneis, ac ferro, que in erarium Domini confecrarunt. Serar. bic queft. 40. Ad Heb. 9. ₩.4.

Anatematizados espiraron hombres, y irracionales; solo los metales se libraron de la llama impaciente (Valgate Dios por privilegios del oro, que aun de decreto tan justo ha de apelar este Idolo!) El motivo de rigor tan grande, sue la idolatria en que se derramò esta Corte : y como el Cielo es tan justo, diò por sentencia à tan enorme delito, anatematizar casas, y hombres, arruinar los edificios, quæ in ea encender las murallas, reservar las haziendas, ordenando, que la sentencia no la executaffe el azero, fino la voz de los Sacerdores, que llevaban reverentes la Arca en sus hombros.

5 Este es fielmente el Texto, y este es tambien nuestro caso. En nuestra Corte, y en este sitio, se anatematizaron casas, y hombres por idolatras Hebreos; se arruinaron los edificios, se encendieron estas casas, se exceptuaron las haziendas: porque si en Jericò, como advierte Serario, se reservaron los metales preciosos para la fabrica del Templo; aqui fue precisa aquella preservacion, para erigir el

Templo à la ofendida Deydad.

6 Esto es convenir en la sentencia los sucessos. Veamos si convienen tambien en la execucion. En la Corte de Jerico no executo esta sentencia el azero, sino la voz de los Sacerdotes, que llevaban en sus hombros la Arca del Testamento. Pues en nuestra Corte sucediò tabien lo mismo. Es la Arca imagen propia de la Iglesia; porque encerraba en si la Vara del Pontifice Aaron, las Tablas de la Ley, y el Manà. El Manà es la mas expressa figura de este Pan; y por Mysterio mas contra lo natural, es el mayor examen de nuestra Fè. La Vara del Pontifice Supremo, el poder de San Pedro que veneramos. Las Tablas de la Ley, los preceptos que segnimos. Es estadrea la sglesia con la Fè que creemos, con el Poder que veneramos, y las Leyes que obedecemos. Luego estos Sacerdotes, en cuyos hombros se sustentaba, son los señores Inquisidores, que aplican el hombro, para que no caygan las Leyes, y Mysterios de la Iglesia.

A vozes, pues, executan la sentencia, sin ensangrentar la espada: Era preciso; que la Inquisicion no condena con azero; porque como sus Ministros à fuer de Eclesiasticos, no matan, ni executan, sino promulgan, y ordenan; no se echò mano à la espada, porque su voz solo promulgò la sentencia. Luego arruinarse la Corre de Jerico por idolarra, anatematizar casas, y hombres, arruinar los edificios, arder las casas, reservar para el Templo las haziendas; executando esto la voz de los Sacerdotes, fin enfangrentar las espadas, fue idear puntualmente el arruinarle en nuestra Corte estas ciegas habitaciones de idolatras Hebreos, anatematizar casas, y hombres, arruinar los edificios, arder las casas, reservar para este Templo las haziendas; executando esta sentencia los Sacerdotes de la Inquisicion

fin elpadas.

Estas son las circunstancias. Pero ya escucho dezir, que falcan mas; pues averse erigido aqueste Templo, ser Obra Real, y de Francisco, circunstancias son no expressadas en el Texto. Presumo que se engañan. Buelvo à el, y pregunto. Para que encienden à Jerico, si han de consagrar à Dios essa Cindad? Discretamente respondio el Abulense: Quod Vrbs non poterat cedere Deo manens incombusta. No podian confagrar à Dios estas ciegas habitaciones sin abrasarlas; porque la impaciencia del fuego purifica: y no podian passar à ser decente Templo, sin

purihearle primero del Hebrailmo.

6 Aun mas dize el Abulense ( y estimo la noticia por textual ) que la misma accion de anatematizar estas casas, fue consagrarlas por Templo, porque sue ofrecerlas à Dios : Ponitur bie in bebrao Herem , obi nos dicimus Anathema, O fignat destructionem, vel consecrationem. Vna milma palabra hebrea ( y lo milmo es en griego ) fignifica anatematizar , deftruir , y confagrar ; porque venga à fer lo mifmo, anatematizando estas casas, destruirlas, que consagrarlas.

Y fin duda fue assi : porque al encenderse la Corte de Jerico, y desvanecerse la infiel obstinacion de sus Ciudadanos, entrò en la Corte la Arca del Testamento. La Arca es la Iglefia : No tenia Dios entonces mas l'emplo, que el Portatil del Tabernaculo, como le llama Josepho. Sobre las casas abrasadas, y caidas, fe planto la Arca. Luego lo mitino fue encender, y derribar las cafas de la idolaeria, que plantar en medio de las casas quemadas, la Iglesia verdadera.

Ser este Templo Fabrica Real, y de Francisco, es mas sacil: Porque

Abulenf. in cap. 6. of of use quef. 20.

Abulen ibi 9.13. Budious in comment. ling. Grace.

si el Templo se idea en la Arca, todos saben, que ceñía Diadema. Ser de Francisco, lo explican los dos Querubines que tenia, semejantes en la arquitectura: Porque como esta Casa es de Christo, porque se consagro a su Paciencia; y de Francisco, porque su espiritu la habita, son Christo, y Francisco los dos Querubines de esta Iglesia. Y no contradice la semejança al assumto; porque como Christo, y Francisco son tan parecidos en lo llagado, casi se equivocan en los golpes del vestido.

Aqui , pues , en esta Corte de Jerico destruida , se planto Christo como Rosa, porque se planto à costa de muchas espinas. Si và no es la causa, como escrive Drexelio, que la Rosa de Jerico, quando ha desmayado aquel vergonçolo carmin, que enciende el semblante fino de su hermosura, reverdece entre cristales, desarando sus fragancias à nueva vida : y como las aguas, en frase de David, representan las penas; y à las penas de este suelo, debemos las luzes de este sitio, se planto Christo como Rosa de Jerico; pues quando parece que avia de estár desmayado el carmin, por tantos siglos como avia que espiro su flor , puesta entre cormentos , coloreo su roscler (essa fue la Sangre que el Crucifixo vertiò) Y como la florecen segunda vez las aguas, lo mismo sue regarla con penas, que desaprissonar nuevamente sus fragancias. En sus ojas se esconde el fruto suave de la gracia. Maria me la alcançarà pizdofa para profeguir; que es soberana la ocasion, y grande mi necessidad. AVE MARIA.

#### LATERAL BURER CONTRACTOR CONTRACT **MATTARTOR WATER AND A SERVICE AND A SERVICE**

Hodiè in domo tua oportet me manere. Sequent. Sanct. Evang. Secund. Luc cap. 19.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang. fec. Ioan. cap, 6.

E L Norte del Evangelio es proponer la casa de vn indigno, elevada à ser habitacion de Dios. Tan indigno era Zaqueo, como pecador publico, gentil, y idolatra, en dictamen de Chrisostomo, y Ambroho. Era fu cafa el teatro vil donde le fraguaban las injurias, y agravios contra Dios. Intenta Christo el despique , y delagravio , y se entra en su casa para contagrarla en Templo, porque es Templo, y Casa de Dios donde atsifte Christo con especialidad Confagra, pues, Christo la cafa de Zaqueo en Templo suyo, para despique de los agravios recibidos; porque quilo moftrarnos, que el medio mejor de recompensar sus agravios, es crigirle, y conlagrarle devotos Templos.

Esta es la alma del Evangelio, y la mejor declaracion del assunto. El que me han encargado, se cifra en vn papel vestido de estos quatro Quadros, que informan nuestra noticia con el mas vivo dolor. En ellos llora la ternura tres peregrinas circunstancias. Verter Sangre vn Crucifixo : Hablar viendose maitratado de vnos viles Hebrees; y dividido de la Cruz abratarse en el suego, donde le arrojaron. Tres circunitancias tan prodigiofas piden de precision tres puntos. Pues a eltos tres puntos se ha de reducir mi Oracion, fin perder de vitta el Norte que el Evangelio propone.

#### PUNTO PRIMERO.

Vertiò Sangre el Crucifixo.

Xecrables injurias sufrio Christo en su Imagen entre las manos aleves de vnos Hebreos viles : y entre tanto tropel de agravios, vertiò Sangre el Crucifixo! O mi Dios, elle alpecto tan langriento es enojo ? Pero mal pregunto; pues nunca mas benigno, que en la candidez de esse Pan , y purpurean los colores de vueltra Paftion Mal le llamare, Catholicos, enojo, quando le venero beneficio; porque fin duda fue querer i colla de lu Sangre , edificar elle l'em-

16 Fabrico Salomon el Templo. fin que en el le vielle, ni o effe infirm. mento alguno para labrar las piedras. Exod. 257 v. 11. Coronam auream per circuitum. Verf. 18. Duos quoque Cherubim aureos, & product

Drex. toma I. part. 20 cap. 15.5.1. RosaHyericunthina eriam aridif fima, etiam centum annorum, cum aquæ, vel le virer imponitur , tunc illa le fe explicat, ac dif fundit ramu los, ac fi fue flirpi effer

Pfalm. 68.

que

Apud Maldonate bis2. Rez. 6. 0.7. Abulerif bic диай. 12.

Refrondent Hebrai, guod Salofanguinem cui ldam vermiculi, qui vocatur Thamir, invenit hoc Salomo stru caso. thionem ha clufus eft posset, tulit paredes.

de deserto Higens, & do. alios fimi-

17.

que sirvieron al edificio. Pues como pudo obrarle este prodigio can nuevo? Los Hebreos dizen, que se erigio el Templo de Salomon con la fangre del gusanillo Thamir; y que la indultria con que averiguò, que con la sangre de este gusano podian labrarse, y pumon habuit lirle las piedras para el Templo, fue ocultar en vna esfera de cristal vn pequeño abestruz : y viendo el Padre encarcelada sa copia en aquel espejo, busco, con natural instinto, este gusano; hiriòle, y con la sangre que derraquo alpería mò, enterneciò la candida obtinacion mamora fa del cristal. Observolo Salomon, y buscité fecaban cando estos gufanillos, pudo pulir con tur, quem su sangre todas las piedras del Templo. La fe que merece la noticia, la puede modo: ha- ver en el Abulense el curioso; pero bebat enim àzia mi assunto no puede ser mas del

17 Es esta ave vn compendio bentem pu- de la crueldad, como lo expressa la Ilum & in profecia de Jeremias : Filis populi mei crudelis, quasi struthio in deserto, que pullus stru- se entiende à la letra del Hebraismo. Es thionis fub Christo zusanillo por su humildad; que vase viereo: assi se llama por boca de David : Ego struthio au- Jum vermis, O' non bomo. Llego la rem videns cruel obstinación hebrea à herirle, verfilium vafe tieron las heridas fangre:y como la faninclusum, gre del gusanillo ablandò para el Temcum eum plo aquellos marmoles, el gufanillo habere non Divino enterneciò con fu fangre estas

18 Patto Dios con Abrahan que vermiculu, le entregaria las tierras de los Idolatras, cuius fan- que con ballardos humos poblaban el guine leni- ayre de irreverencias : que importa po. vit vitrum, co ilustrar de ardor las aras, fi humean & confrac- vanidades las victimas. El pacto fue al tum est, que espirar el Sol; y las señas para su seguvermiculu ridad fueron descubrirse vna chimenea Salomon co humeando, y vna lampara ardien-

Era Abrahan el Padre de la 19 les inquires Fe : las tierras de los Idolatras Canamarmora fa neos, y Amorreos, avian de paffar à fer cilè lecabat, su habitacion, donde suesse venerado, ita vt non y reverenciado Dios; y las feñales de la effet opus possessio, son vna chimenea humeando Inflormen- y vna lampara ardiendo, Bien convienen las feñas de humo, y luz, dize Pro-Threner. 4. copio ; porque el humo, es mancha de la idolarria; la luz, esplendor de la Fè: Pfalm. 21. y como Dios quiere mudar en posse. tion de laFe la cafa de la idolatria,haze Gen. 15: V. este immundo lugar que respira humos,

antorcha de la Fè en claridades de incendios.

Esto sucediò al espirar el Sol:y occubuisset fue Mysterio, dize agudamente Filon; porque quando nace el Sol, se descubre el mundo ; y quando muere el Sol, se descubre el Cielo. El nacimiento del Sol, es luz del mundo; el ocafo del Sol, es farol del Cielo; porque al nacer el Sol, se ocultan los Astros, y se restituyen al mundo las imagenes, à quienes borrò la noche los colores; y al espirar el Sol, se corre vn velo al mundo, y se descubren los Astros del Cielo, Mysterio es este natural, pero aqui divinizado à mejor luz; porque Christo es Sol; la Iglesia, Cielo; estas casas de idolatras Hebreos, el mundo: Y al morir aqui segunda vez el Sol, se desvanecieron estas casas del mundo, y se divisaron las estrellas de este Cie-10.

Mas alma oculta, Paffaron las casas de estos viles idolarras Hebreos à la possession de los hijos de Francisco, como antes passaron à la possession de los hijos de Abrahan las tierras de los Amorreos, y Cananeos, Las feñales que à estos affeguraban la possession, quito Dios que fuessen vna chimenea humeando, y vna lampara ardiendo. Pues estas mismas permitiò su Magestad, que fuessen las señales para estorra possession. Vna chimenea humeando, porque en este feo, y denegrido lugar tenian los perfidos He: breos al Crucifixo : y vna lampara ardiendo ; porque Christo es hermosa encendida lampara, en frase de Isaias; y lampara ar liendo, y encendida con fuego material, folo lo fue en su I magen en esta ocasion: y como aqui se viò la chimenea exhalando humo, que afeaba al Crucifixo ; y Christo, lampa 4 ra hermosa encendida, y consumida en el fuego, fueron privados de la possession de estas casas los Hebreos, y dada à los hijos de Francisco; porque al desvanecerse esta obscura Sinagoga, correspondia amanecer esta casa; como al espirar la obsentidad de la noche, fucede amanecer el claro dia.

Primero pisò el arbol Zaqueo, que confagrara Christo su casa con su soberana presencia. Era preciso, dize Ambrosio; porque esse arbol infructuofo, figuraba la Sinagoga, y pri mero avia de ser pisar Zaqueo la Sina.

Cum ergo Sol.facta est caligo :enebrofa, & ap paruit cliba nus fumas, & lampas

Ifai. 26.00.

8. in Luc. Ascendit in Sycomoru, vanitatem scilicet Iudæorum vef tigio fuo proterens.

D. Amb.lib. goga, que hazer Christo Templo su casa: Pero al mismo tiempo que le mirò pisando la vanidad del Hebraismo, se entrò en su casa para hazerla Templo; porque quiso haziendo su casa Templo, premiar la fe, y devocion con que se aparto del Hebrais-

> ·Piadosa correspondencia de lo Divino me parecia à mi escoger este sicio para Templo. Solo en Jerusalen podian los Hebreos sacrificar, porque en Jerusalen estaba el Templo, que era el lugar destinado al supremo culto. Pues qual seria el motivo de ser Jerusalen preferida en el culto, y privilegiada en el Templo? Presumo que es facil de discurrir : porque como Jerufalen era el lugar, que Christo avia de regar con su sangre sacratissima, escogio entre todos este lugar para Templo de su gloria.

La purpura de mi Dios hizo este sitio occidental Jerusalen. Pero què pondero, si el Templo de Jeru-salen espirò yà? Es verdad; pero este, libre està de esse rigor.

Vna Jerusalen de singular arquitectura dize Juan , que vio bixar de la gloria. Las murallas de jafpe , las puertas de Margaritas , la Ciudad, y Plaza como vidrio, y por farol vn cordero: Tambien dize que era nueva; v todas son señas de esta Casa.

Facil es la aplicacion

26 Las murallas eran de jaspe; por-Plin lib. 3-8 que el jaspe muy precioso, dize Plinio, tiene vnas manchas de sangre tan lucidas, que parecen brillates estrellas: Pues essas son las pintas de sangre que derramo la lmageu; porque en los quadros de essas paredes ion estrellas, y en los Hebreos fon manchas. Las puertas, de Margaritas; porque nacen estas perlas quando el Cielo colerico truena, y quando llora la Aurora. Vozes Divinas llama David à los truenos. Vozes sentidas alento el Crucinco entre las afrentas con que le injuriaban los Hebreos ( a las quexas amorofas de un Dios, quien no respondio con llantos? ) Y como à las vozes Divinas, y à los llantos, se entrò la Piedad por estas Pfalm. 76. puertas, fon fus puertas Margaritas, que se forman de vozes , y de llantos. Es fa farol va cordero , por-Apaco 21.0. que es fu luz vn Christo enfangrenta-

Las casas de la Ciudad son como vidrio. Y aqui de mi cuidado; Verf. 21. porque mal podrà ser eterna vna bellezatan fragil. Pero para quando avian de ser los primores de la Omnipotencia? Yà fabran los curiofos, que imperando Tiberio, labrò el Artifice Lucillo en Roma tan Alido el vidrio, que resistia al golpe como si fuera diamante. San Geminiano escrive, que se solida el vidrio mezclando en su fabrica Geminiana zenizas de basiliscos. Li.2. de men

28 Pues aora se percebirà bien la talle Ge la: proporcion. Poca duracion prome- Pid.c. 2. fol. te la tierra, y paredes de ella segunda 58. Jerusalen , pues aunque tierra Real. vidrio son : Pero como el Artifice, que la ideò, fue Christo, y es Maestro tan sabio, previno à su fragilidad el remedio. Yo hare, dize su Magestad, vna Casa, que aunque de vidrio, sea eterna: Como? De esta suerte. Reduzcanse à zenizas essos Hebreos; erijase mi Casa entre essas zenizas; que si con zenizas de basiliscos se solida el vidrio, con las zenizas de essos basiliscos Hebreos, setan los vidrios de mi Cafa diamantes tinos.

Eterna ha de ser esta segunda Jerusalen. Fertil tambien sera; pues escrive Alberto Magno, que regando vn campo con fangre humana, duplica agradecido las cosechas. Y si tanto lilongea la tierra la fangre humana, què prometerà vna porçion de sangre Divina? Sangre destila siendo vn bulto inanimado. O Catolicos mios, ninguna escusa tenemos, pues tambien sienten los troncos ( de essa materia era la Imagen de Christo ) Poco le pareciò al leño fu elpiritu vegetable; porque en motivos can superiores, aun la infenfibilidad haze alarde de fensible.

Sudò de congoja el Sacro 30 bulto, pero no vertiò mucha fangre. No se permite à nuestra corredad averiguar el Mylterio, por mas que fetatigue el discurso. Porcion seria breve à fu anfia la fangre, que despues de muerto falio de su amoroso Collado, y querria faciar aora aquel amorofo incendio. Mas mysterioso pado ser el morivo. Christo verrio roda su Sangre en el Teatro del Calvario : Con la que vertid, humedecià la Cruz: Sangre tenia el leño del consecto al Cuerpo de P 2 - Chris-

Apoc. 2 1. d v. 9.

cap. 9.

Als. Mag. 10. 20 min. tract. 206. Elian. lib. 10. C. 13. Plin. lib.9. cap . 25 = v. 19.

000

Christo, siendo cada gota vn beneficio inmenso: y viendo Christo, que và no tenia sangre en su cuerpo, y que el leño de la Cruz tenia aquella poca que le avia pegado, exprimiria del leño aquel breve humor, para tener alguna sangre

que dar.

Pero coro, Señor, es tan poca la que verteis? Es escasear el favor? No, valor fue, no cortedad. Los Romanos, escrive Fulgosio, sangraban à los foldados cobardes, y teme-Fulgof lib rofos. No era remedio à su medroso a de Prife. susto, sino castigo à su cobarde miedo. inflit. cap. Escribian con aquella purpura su infa-1. fol 133. mia; y la fangre que revsaban verter Illainteg como lesles en la campaña, fe la arromilitares jahan como indigna de alimentarle en animadver- las venas. La misma sangre que honfiones (apud rara derramada por la lança del con-Romanos) trario, envilecia derramada al impulminima ha fo del ministro ; porque el impulso del bebatur, cu ministro, declaraba su flaqueza; la lanex ignavo- ça del enemigo, publicara su valenru brachlo tia.

A los cobardes, pues, que 32 riebatur; na no vertieron su sangre en el campo, se per hune la derramaba por ignominia el minifmodú spac- tro. Llego la crueldad ciega à herir à fo fangui. Christo: Sangre vertio, aunque poca; ne, quem pero no fue corredad, fino valentia, pugnando porque como en la campaña del Caleffundere vario la verrio casi toda su valor, temetuerant, nia poca Songre que derramar. En el palam fieri Calvario lue la purpura la que trimfo: corum 1g- aqui tambien; que flempre fue la Provi-

navia puta- dencia igual.

Solo el Dragon entre los ir-33 Plin lib, &, racionales, se alimenta con langre; pero entre todas aperece con anha la del Elephantis Elefante, por fer frigidissima, y el Drafrigiditsimu gon muy ardiente. Y considerando elle fangui Camerario estos animales, pintò va nem : obid fimbolo con esta letra : Nec dudum laæltu torren- tabere victor. Habla con el Elefante, te pracipue y la alma de la pintura es esta natural à draconi- advertencia. El Dragon bebe al Elebus experi. fante la fangre, con que le quita la vi-Camerar, da : y en la milma accion el Elefante lib Centur. le dà al Dragon la muerte; porque el Symbolie. Dragon le introduce debaxo del Eleapud Pife. fante, y le bebe, y roba la fangre : cotom. 2. in mo fe và defangrando, fe và defina-Indic Sym- yado cayendo : al faltarte la fangre cae en tierra, y cogiendo al Dragon deba-D. Ambrof. xo, le dexa muerto con el pelo. Simlib. 3. He- bolo es el Elefante de Christo en la

xam.cap.9. Cruz, pues vertiendo en ella su Sangre,

quebrò la cabeza al Dragon, como vaticinò David. Pretendieron estos Dragones viles beberle otra vez la fan- Pfalm.733 gre ; robolela su crueldad ; pero como v. 14. cavò en fus manos desargrado, los matò la immensidad de aquel pelo.

O Sanfon Divino, que vences cayendo! Al caer Sanfon, se arruino la Sinagoga; y al caer este Na- Iudico 16. zareno Divino, se desvaneciò esta Si- v. 19. nagoga, v erigiò Isabel esta casa para glorioso delagravio de su Paciencia. Al pie de un Terebinto entertò Jacob Gen. 35.00 los idolos que tenia fu familia. Es el Terebinto arbol tan peregrino, que herido de los habitadores, escrive Teo- subrerTerefrasto, destila vna resina medicinal como gotas de sangre ; y arbol que destile sangre, solo hemos visto el arbol mysterioso de que se formò el Crucifixo. Aqui se sepultaron los idolos, que plant. c. 15. fue poner la idolatria al pie de este arbol; y sepultar à su pie la idolatria, indicio fue de poner el Hebraismo a sus plantas.

35 Este arbol herido que destila sangre, representa la Cruz de Christo, dize Ruperto. Luego enterrar los ido- Rupert.lib. los à su pie, es dexar la Cruz gloriosa, 8. sup. Gen. y la culpa escondida, pues lo que se cap. 123 entierra se sepulta; porque lo mismo es ArborTeresepulcar los idolos, que echar por tier- binthus rera la ciega oblitinación con que facrifi - finam gecaban a sus adorados bultos. Pues mi- nerans prarefe la sangrienta Cruz gloriosa en el riossisma. sitio en que se sepuita la idolatria, pa- lignum Cru ra que la cafa que abrigaba la cegue- cis, quod dad, sea gloriosa habitacion de la Fe. virturis est

Aun falca lo mas mysterio - optima sig-10, Sepulta Jacob los idolos al pie del nificat. Terebinto, y despues de sepultarlos, edifica à Dios va Templo. El reparo es nacido. Dios le manda expressamen - Gen 35. 0. te que fabrique en Betel vn Templo à 7. fn Mageftad : Afcende Bethel , favque Rdiffe it altare Deo; pero no le dize que los ibi altare, idolos los sepulte. Pues por que lepulta & appellalos idolos antes que edifique el Tem- vit nomen blos.

37 Porque anduvo fino. Viò Ja- domus Dei. cob que en fu familia avia algunos Vers. 1. idolatras, que con lacrilegos cultos injuriaban al Dios verdadero : quilo despicar tanto ag avio, y primero sepulta los idolos, que palle à erigir el Templo; porque juzgo diferero, que el desagravio de canta injuria , debia empezar deltruyendo la idola-

binthum. Theophraf. lib 3. hift.

loci illius,

Sanguis hau

batur.

BEE!

triz, y acabar edificando vna Iglesia.

38 No faltò Jacob al precepto Soberano destruyendo los Idolos antes de erigir el Templo; porque el Templo es para adorar à Dios; à los Idolos daban el culto que se debia a sa Mageilad: Pues para dar à Dios el debido culto en el Templo, destruyanse primero los Idolos, sin quedar memoria de ellos; porque no puede ser Dios debidamente adorado, si primero no se quita, y se sepulta el culto vil de la idolatria.

39 Gloriosamente despico Jacob los agravios que los idolatras hizieron à su Magestad. Sepultò los Idolos al pie del Terebinto, y despues le consagra a Dios el Templo: el Terebinto representaba la Cruz. Luego para gloria de su Cruz sepultò los Idolos, y erigiò el Templo Jacob. Pues este es el desagravio mas grande, que puede ofrecer à Dios el hombre; porque el mayor defagravio de las injurias que recibio, es ofrecerle vn Templo para gloria de In Cruz.

#### PUNTO SEGUNDO.

Habld el Chrifto.

Ntremos yà en el segundo Punto Maltratada por aquellos viles Hebreos la Soberana Imagen, prorumpio en estas tiernisimas vozes: Por que me maltratais siendo vueftro Dios? Pues como habla vn bulco inanimado? Pero que estraño, si esta es segunda Jerusalen ; y de Jerusalen, en frase de Isaias, salio su voz? Et

verbum Domini de lerufalèm. Ifat. 2. 0.

Pfal. 118.

V. 1520

41 O feria, que tambien con estas voies se elevan estas paredes. David cotemplaba como delpojos las palabras divinas: Latabor ego Juper eloquia tua first qui invenit (volta multa. Gregorio moralizò assi. Personalmente habiò Dios a los Hebreos muchas vezes, empleando muchas razones, y palabras para ablandar su dureza. Todo era fombra, y figura de lo que avia de executar en la Ley de gracia, porque la Sinagoga era sombra de la Iglesia. La heredad escogida, passò desde los Hebreos à los Gentiles ; y por Ley de la possession, quanto era suyo, es và nuefro. Suyos cran los favores de las vozes divinas ; pero como los defpojamos de la heredad, cambien los

despojamos de la voz. Y como con los despajos de los vencidos se adornan los Templos, con aquellas vozes divinas que les quitamos, hemos ennoblecido

estas paredes que tenemos.

42 Pero siempre es estraño vozes para labrar este Teniplo. Pues no lo admiren ; que en la fabrica del Templo de Salo non no se escucio voz, ni golpe (no quiere Dios que en su casa aya ruido) El Templo de Salomon era ca. 3. Reg. 6 fa del Hebreo; y como avia de acabar- 0.7. se presto, obrò Dios muy silencioso; porque no le pareciò julto meter eltruendo, para va Templo que avia do durar ran poco. Pero como el nueltro ha de durar hasta el fin del mundo, le fabrica dando vozes de alegria; porque se precia Dios de hazer una obra eter-

Mayor motivo sospecho. De 43 la ruina del Templo de Salomon se crigiò la Igletia, porque la Igletia fue deftruccion de aquella cafa. Y como son los Templos tan encontrados, tienen tan contrarios fundamentos. Labrale fin vozes, ni golpes el Templo de Salomon : con vozes , y golaes ella Igle - Clem . ; lin fia;porque aquella era cola del Heoreo, Clonent de esta domicilio de Chritto Y como la Samm. Fri: Iglesia se lapro en la rotura del Costa-nit.

do , y fue fu fabrica a punta de lança, Emisso pino se labran estas iglesias nuevas, sino tu Chriscon vozes, langre, y neridas.

44 Mas quien jamas ha escuchado lancea perrazon ir à vn Simulacro fabricado de forari latus vn leño? Pero lengua tendrà para ha- fuum, vt ex blar vn leño herido. Vn laurel llama- inde prodo Hippoglolo, escrive Dioscorides, fluentibus y Punio, tiene vna corona de espinas vndisaque, y fu fruto fon vnas lenguas tan raras, & fauguinis que salen por medio de las ojas : Con formaretur que es precito remper las ojas para fa- vnica, imcar el fruto de las lenguecicas. Pues ef- maculata,82 to es lo que sucediò aqui ; purque co- Virgo Sanmo raigaron los Hebreos aquei sagra- cha Marer do Arbol, y quebrancaron la Corona Ecclefia. de Espinas, sue natural al comper las Dioseorid. ojas, y espinas, falir por medio de las lib. 4. cap. roturas à condenarlos aquellas len- 1330 guas.

Condenacion fuya fue ; parque 27. cap. 11. como escrive el eradico Rumedo, es Rumit, in como rofa efte laurel, y tus ojas fon ve- Vivid. Seni, neno à los irracionales, y ancidoto à Sac, lib. 2. los hombres. Eracomo rofa este myl. arboret 1. teriofo arbol . par aquel roxo humor feet 2. que defilo: y como a vozes los conde.

· tus la tin ic

nò el agravio, y sus vozes son nuestro trosco fueron las lenguas de sus ojas veneno contra los Hebreos mas stolidos que irracionales, y antidoto à la devocion de los Fieles. O quiera, Señor, vuestra piedad celebremos eltos trofeos dignamente; porque importa poco desaturie en ponderaciones la lengua, si el corazon no se liquida en ternuras.

Pier. l. 54. 46 El mas celebrado arbol, dize Liverogle f. Pierio, es el Manzano Persico, por tener vaa forma de corazon por fruto,

Fructum y por oja vna lengua. Sin duda es efhabet cordi; te el arbol de la verdad. Bien se debe folim lin-esti nar tal arbol, pues se moverà la lengue fimile, gua al compàs del corazon. Las ojas ion lenguas, porque son ojas las palabras : el corazon es el fruto, porque el fruto ion las obras.

Fue entre los antiguos, dize Pier. ibi. el mismo Pierio, el fruto de este arbol simbolo de la verdad, por la correspondencia del corazon, y la lengua: Y en Adan fue la maçana el primer distraz de la mentira; que tan antiguo es en los hombres disfrazar las mentiras, à costa de dexar a las verdades defnudas. Mi reparo esta en ordenar Dios celebrar Levitic. 23. las fiestas de los Tabernaculos con palmas, y laureles, de quienes pendian, V. 40. Ioseph. lib. en dictamen de Josepho, vnas mança-

3. antiquit. nas perlicas.

0ap. 13.

19.

48 Yo imaginaba assi el Mysterio. Vid. Abul. Elas fieltas eran por Seriembre, cono adviercen los Expositores, y tan in cap. 23. iguales à las nuclicas, que correspon-Louite q. den cati à los mitinos dias : Pues celè. brenfe con paimas, y laurèles; que quando Dios cita triunfance del Hebreo, es muy propio que aya arboles de triunfo : Pero cilen pendientes ellas mançanas perlicas, cuyas ojas lon como vna lengua, y su fruto en forma de corazon; porque no cabiendo en las palabras tan dolorofa noticia, como aqui le propone a la memoria, son precito, corazones, y lenguas: las lenguas, para divalgar los trofcos; los corazones, para fentir los agravios.

42 Reservese, pues, à nuestra ternura el fentimiento. Pero vos, Senor, como os quexais blasonando tan de amace?Quando no lifongeò vuestra llama la pena? Como fentis os maltrate elfa ciega obilinacion? Yo prefumo, que le quexa Christo porque no lo fience. Por que no lo fiente se quexa? Digo que fi , pues lo que siente su amor , es

no poderlo fentir. Parecerà folo aprehension, y vn reparo muy vulgar, y comun, convence que es realidad.

50 A los clavos llama la Iglesia Eccles. în dulces, y à la lança cruel; porque los bym. Paclavos le hirieron a Christo estando vi- (sion, vo; la lança estando muerto: quando vivo, siente el Cuerpo; quando muerto, està insensible como vn tronco: y como los clavos le hieren quando puede sentir, y la lança le traspassa quando està incapaz de padecer, fueron los clavos dulçes, y la lança fue cruel; porque es la mayor dulçura para su amor, que le hieran quando puede padecer; pero es la mayor crueldad, que le maltraten quando no puede sentir; porque el no poder sentir, es lo que siente su amor.

No podia fentir Christo en su Imagen maltratada, porque la Imagen no es sensible; y como le maltratan quando se vè en estado de no poderlo sentir, se quexa tiernamente su amor. Pues sino puede sentir, ni padecer, para què permite, que à la Imagen la maltraten? O abismos incomprehensibles de su amor! No se permite à lo humano fondar tan immenfo pielago; pero con reverencia dirè lo que imagino.

52 Sentir fue de Tertuliano, que amaba Christo al mundo como en competencia del Padre Eterno. Biense que no ay competencia entre las Divinas Personas; pero si este amor se explica por analogía à las cofas humanas, fe divifa vna como emulacion amorofa. Tanto amo el Padre al mundo, dize Juan, que le diò à su mismo Ioano 3. v. Hijo, para que padeciera à manos del Hebreo. Pues tanto amò Christo al mundo, que se diò à sì mismo para ser crucificado. Son iguales en el amor, y en la dadiva Padre, y Hijo; pero huvo vna diferencia, que el Ilijo es Verbo, y el Verbo es Imagen del Padre; pero el Verbo no es Imagen de sì milmo. Luego el amor del Padre fue dar al mundo su Imagen, para que padeciesse ; pero el Hijo dandose à sì, no diò su Imagen. Pues nora dare yo tambien mi Imagen, dize Carillo ; porque no se contenta mi fineza con entregas mi Persona à los hombres ; quiero que vean, que entriego tambien mi Imagen.

53 A los ecos que alentaba el Crucifixo, se endurecieron mas los He-

Theophraft. lib. 4. biff. plant. cap. 8.

Rumet. in viridar. Scrip. Sac. 110. 2. ardoret. 1. Jost 3.

Observat Theophraitus, ad maris rubri li reus , lauros oboriti lapideas, neutiquam vernantes, infulrantem præduri cordis Pharaonem adú

brantes, & ad mare ruhum Ifrac. litas perfequentem. Plutare. to.

2. coniugat. precept.fol. 144. Tigres tradieum eft

tympanorú

Matorum lono infurore confici. Pier. li. 11.

fol. 105. Levitton 2.

1/15: 30. V. 320

D. Agult in Pfalm. 56.

breos. O ciega obstinacion! Quando habla turbado el Cielo, quien no refponde en sentimientos, y en sustos? Pero figlos ha que estos espurios hijos de la luz, professan la obstinacion.

54 En las riveras del Mar Bermejo, escrive Teofrasto, nacen oy vnos laurèles de piedra (padrones infames de la dureza de Faraon, dize Rumecio) Y para ser igual en su corriente este Mar Bermejo de su gracia, se obstinò

aqui la inflexibilidad en piedra.

55 No solo se obitinan, pero se enfurecen, pues determinan offados quemar el Crucifixo. Solo de los Tigres refieren Plutarco, y Pierio, que se irritan con la musica. Viste el Tigre aquella manchada piel ; y es natural en quien vive tan manchado, irritarse contra el Cielo. La musica de aquella divina voz irritò à los Hebreos. Mal os llamare hombres, quando procedeis como Tigres irracionales.

Ensordecer en lo vivo del achaque, es declarado frenesi, dize Hipocrates: In acuta febri aures [urde]cere, furiosi No necessitaba de este dogma mi dictamen, pues es claro que no ay en la naturaleza mayor frenesi, que no responder a las quexas de vn Dios. Y no se si seria esta la causa de no querer Dios el sacrificio de la miel : quizà feria desdenar lo dulce de vna lisonja. Oleastro dixo, que despreció Dios la miel, porque si la queman, huele mal; y no es del gusto de Dios, quien tan poz co fabe fufrir. A nueltro affunto firve la sentencia de Hipocrates. Son las Avejas vnos animales que no oyen; y fruto de quien cierra las puertas à las circum pu- vozes divinas, no era justo que llegasse a fus Aras.

Pero por mas que cerreis los oidos como affutos aspides, os han de rendir essas divinas vozes. Habla Isaias de la victoria que Dios ha de alcançar de los Judios, y dize aísi : In tympanis, O cytharis, o in bellis precipuis expugnabit eos. Con vna citara triunfarà Dios del Hebraismo : Y siendo la cirara, en teneir de muchos Padres, la Ceuz ; y en distamen de Agustino, Christo en su Passion, viene el vaticinio bien; pues con aquel glorioso inftrumento que refono en el Calvario. criunfo su Magestad del Hebraismo.

58 La citara para que refuene, nocessita de cuerdas, y de herirla. Ponian

los Hebreos à la Cruz en que estaba Christo, las cuerdas, para facarle del inmundo lugar en que le tenian : y como Christo en la Cruz es citara, y aqui le ponian las cuerdas, y le herian, era preciso que resonara. Resono como citara tan divina, en aquellas templadas vozes que daba : Cerraban fus oidos como aspides por no oirlas: Sicut. Pfalm, 372 aspides sur da obturantis aures suaso Pero poco importa que se hagan sordos, porque el aspid, dize San Clemente Alexandrino, aunque se haze sordo à la musica, se prende con ella : y como resonò esta citara tan tiernamente, aun que se hizieron sordos como aspides, fueron presos con estas vozes.

No 2 OF

#### PUNTO TERCERO.

Abrasofe el Crucifixos

LTercer Punto era averse abrasado el Crucifixo en el fuego donde los Hebreos le echaron. El Fenix se consume al ardor de la llama, y despues renace de sus zenizas; pero advierte Ramilio, que no se abrasa, ni resucita en los desiertos, sino en Heliopolis, que es Corte del Sol. En la Corte se abrasa el Fenix, y en la Corte se quemò tambien la Imagen del Redemptor; porque solo en la Corte parece que se pudiera quemar tan Divino Fenix.

A esto alude lo que dixo elegante San Leon. En Belen quiso Dios nacer, y en Jerusalen morir, Belen era Aldea; Jerufalen, Corte; y muere Dios en los estruendos de las Cortes; vive en la candidez de las Aldeas. O defgracia nueftra, que tantas vezes muera Dios en las Cortes por nuestra culpa!

61 Quien mirafe à Dios en aque-Ila Zarça entre espinas, y suego, no diria, que era trage de Cautivo? Pues todo era aparato de Redemptor, porque delde alli ordenò la Redempcion de Ifrael. Suzve musica percibio Clemente Alexandrino en las puntas de la Zarça, que no confumia el tuego i y conto essas vozes ferian las que dio aqui el Crucifixo; porque se adulaba tanto en la pena, que daba Christo mu-fica à la llama: Y si al estar Dios en el Trono de fu Gloria, fegun Ifaias, se lieno la casa de homo ; que ha de fer fino deleytarfe Dios con

D. Leo. Ser. I. de Epiphan. Qui fervi fusceperat formam, & non indicare venerat, fed judicari, Betlehem præelegit nativitati, Ierofolymã paf ioni. Exod. 3. D.

Dan. 3. V. Tom 4. Biblioth. SS. PP.

W. 15. D. Aguft. Epift. 120. cap. 14. Marc. 14. 8.540

Eccles. in bymn. Paf-1:07%

D. Hieron. O. Clema apud Rum. Script. Sac. 116, 2. ar-

\$120

los vapores que desperdicia este fuego? 61 Abrasole el Crucifixo arrojandole al fuego apartado de la Cruz; que con ella, no se pudiera abrasar. No abrasò los tres niños la impaciencia de las llamas de Babilonia. Pues como? Porque vino otro quarto. Por ello? Si, dize Macario Egypcio. Repretentaban la Cruz estos quatro niños, porque figuraban sus quatro brazos;y olvis dò el fuego su nativo ardòr, al mirar vna Imagen de la Cruz?

62 Dividido de la Cruz se abrasò el Crucifixo por motivos foberanos. Rastrearemos algunos. Se abraso de zelos, mirando aquellos Hebreos incredulos à tantos milagros. Admira Agustino oir à David, que en la Pas-Psalm. 210 fion, y la Cruz se avia abrasado Dios. Pues què fuego padeciò Christo en la Cruz? Sofpecho con la luz de Agustino, que abraso à Christo el fuego donde se calento Pedro. Estaba Pedro al fuego, pero no le abrasaba; le tiznaba si, porque al fuego le negò. Pedro to. mò del fuego el humo, y no la luz : picose Christo, y renunciando el humo, tomò para sì el ardòr: y viendo que en aquel fuego estaba Pedro tan tibio, que no folo no se abrasaba, sino afirmaba que no le conocia, zeloso de ver, que le negaba en el fuego, empezo à abra-Sarle Christo; porque à vista de quien le niega en la Palsion, y la Cruz, le abrafa de zelos Dios.

63 Abrasole, para pagar el precio de la Redempeion ; que à este fin le llamò Ireneo moneda Divina : Numisma Deitatis: y la moneda en el fuego se labra, y en el peso se reconoce si es buena : El peso sue la Cruz : Statera fucta Corporis : Y para que la perfidia Hebrea no dixesse era moneda falsa, y que faltaba que satisfacer la deuda, yà que en la Craz se pesa, en su mismo suego fe labra.

64 Abrasole à su ardor tambien; porque aquella Diadema de espinas que cine (en dictamen de Geronimo, y Clemente Alexandrino ) era de Rhamin viridar. no , arbol muy elpinolo ; y es tan fingular este arbol, dize Rumecio, que herido de la colera del Sol, sin necessibores. 19. tar de exterior llama, el mismo se en-Jest 3. fol. ciende en impaciencia tanta, que suele abrafar la Selva. Sobra , perfidos Ramet, ibi. Hebreos, esse fuego material, que en. feet. 1. Joh. ciende vueltra offadia ; porque oculta

tanto ardor essa sangrienta corona, Rhamni sique os abrasarà à vosotros, y à vuestras quidem fo-

65 Abrasofe por vltimo, para funt vncedificar este Templo. Vn Campo Sa- tuosa, adeo grado descrive Sostrato Vizantino, tan vt radiorum raro, que engendra vnas olivas, cuyas folariú fpirayzes producen fuego; que abrasando culis, ad las ojas, se fecunda con sus zenizas, perpendica-Parte de la Cruz, dizen muchos Auto- lum cadenres, que es de oliva, y como està plan- tibus, pautada en este Campo Sagrado, que alento latim flamaquel fuego para encender estas casas, mescat, quo se fecundo con estas zenizas.

66 Y què se yo si fue mysterio el rentes seinquebrar la Cruz los Hebreos; pues de tilla, spiessa Cruz echa pedazos, se produxeron rantibus los espiritus que aqui venera el respeto. ventorum Conrado Gefnero, y Vincencio Belva- folliculis, cense dizen, que de las tablas de vu adiacentem navio roto se conciben, y engendran Sylvam invnas Aves, que se llaman Barlathes, ò cendunt. Bernacas. Nave Divina es Christo, Gretser. li. cuyo Arbol es la Cruz, dize Ambrosio. 1.de Crue. Corriò fortuna desecha segunda vez en cap. 5. la impiedad de estos Hebreos; y como Gefner. lib. su crueldad la hizo pedazos, natural- 3. de hist. mente nacieron estas Aves, que son los anim fol. Espiritus Religiosos que aqui viven. 90.0 7316

67 Y para que se vea que son es- Vincent. tos, atiendan las señas de las Aves. Belvaceas. Estas Aves se sustentan con el celestial tomos /pec. rocio, y es su color zeniciento. El co. nat. bist. lor zeniciento, es aquel sayal pardo: el part. 2. li. rocio celestial es su alimento; porque 16. cap. 40. su comida corre por quenta del Cielo, fol. 1181. por lo mucho que viven desprendidos D. Ambros. del mundo. Elfas Aves se engendran tom. 2. tra. de essa Cruz rota. O sabiduria supre- in cap. 30. ma, que elevas los acasos à Mysterios, Proverb. pues hizo el Hebreo tu Cruz pedazos, para darte Espiritus, que te ennoblezcan el Templo!

68 Pero como fe confume el Crucifixo en la llama? No fuera mejor reservarle à la devocion por reliquia? No, porque esse el excesso de su fineza, olvidar veneraciones, y glorias, y ofrecerse à las afrentas, y injurias. Pero otro piadolo motivo discurria mi devocion. Los Macabeos derribaron el I. Machab. Altar, que con bastardos humos profano el Idolatra Antioco. Fue consejo bueno, y fanto, dize el Texto: Incidit illis confilium bonum; porque no quisieron que permanecieste Imagen, que propulielle à la villa aquel excorable excello.

el motivo piadoso de consumirse el Crucisivo en el fuego. Si permaneciera esta limagen, estuviera vivamente acordando el agravio; y por borrar su piedad la memoria del agravio, dexò consumir la Imagen en el suego. Pero poco importa, Señor, nos vsurpe la Imagen vuestra Piedad, que yà la ternura la gravò en el corazon; y en el permanecera siempre para solicitàr con nuestros cultos reverentes, el desagravio de vuestra abrasada sinagen.

70 A vos, Señor Crucificado, y Sacramentado Amante, buelve, fino tierno el corazon, exhalando vapor los ojos. No permitais sea el llanto facilidad, y no valor. Villanas manos, mi Dios, os ensangrentaron segunda vez. Como pudieron manchar de sangre esle Cielo? Al Cielo pudo llegar el excelso de esse brazo? O so que alcança en el mundo la mano de vn indigno! Delde que vuestro Cielo, Señor, se humano à ser polvo, el polvo quiere descomponer el esplendor de esse Cielo. Esse liquido coral, que desperdicia vueltro amor, bien conozco es vn mar de beneficios, pero es horrorofo el aspecto. No sea, Señor, ira, lo que empezò à correr gracia. Copioso raudal del Mar Bermejo serà; y en èl se salvò el Pueblo con Moyses, y se anegò Faraon. Ya se anegò en el la perfidia hebrea; salvese en èl la devocion aora. Sediento de esse purpureo raudal, me arrojo à el : Sagrada hidropesia serà, no satisfacerse en tanto licor.

71 Corto Teatro à vuestro amor fue el Calvario; porque como vuestro amor es infinito, es mayor vuestro amor, que el odio hebreo. Repita injurias el odio; que aunque no las llegueis a fentir, como impassible, roa bareis serximientos en la Imagen; pues si la muerte triunso de vuestro humano ser, no puede triunsar de vuestro amor.

72 Negras lisonjas del Sol llamàra yo las nubes, porque à la hermosura de la luz, la sombra la sirve de esplendor. En las sombras se essuerça la valentia del pincel; conque entre las sombras de su ciega obstinacion encendeis a essa Imagen la luz. El Hebreo la posola sombras, y vos la animais con colores; que esta Sangre que verteis, es el sino carmin que la dais: y como se seco, no al Sol, sino al suego, quedò

tan sangrienta, porque saliò muy en-

Purpura, mi Dios, derramais. Sangre està vertiendo el Sol: hasta essa Sagrada luz manchò el vapor de nuestra vil inclinacion. Presagio sue de la colera del Cielo Ilorar Sangre en tal manera: Sin duda al vèr nuestras culpas, llora de congoja el Cielo. Mucho tema, Señor, veros tan fangriento el semblante, porque quando arde el pecho en colera, se asoma la sangre à la cara: Pero mal digo, que la sangre en el rostro, es trage de la verguença; y como os correis tanto de essa culpa, os abrafais en vergonçofo rubor la cara. Por mas indignidades que respire este siglo licencioso, nos ha de lavar essa Sangre: Ociosa estuviera vuestra Piedad, si fuera merito nuestro: Quando no fue lo piadoso el trage de lo sobe. rano? Por mas que la tierra desobligue al Cielo, se deshaze en lluvias para nueltro beneficio.

74 No se malogre, Senor, essa preciosa Sangre, que tan liberalmente corre: para limpiar culpas se desitò; se yà veo, que en la Cruz fue castigo al Hebreo , y favor al Gentil: Si entonces nos favoreció, favorezcanos aora tambien ; que serà suma desgracia , enfer4 mar con la medicina. Effe fuego que se ensangrienta en vuestra copia, prenda en nueltro corazon: y pues el fuego vifte humo, luz, y ardor, bien se puede repartir: Sea al Hebreo humo, à vuestra Imagen luz, y à nuestros pechos ardor. Impacientele essa llama azia nueltras culpas, a fabe abrafar vna inocencia: Prenda esse fuego en mi, pues soy el delinquente, y quedad libre vos. Reservele esse dichoso leño, y abrasesse este inutil tronco : Y porque por verdes crocos no resistamos al fuego, destilaremos primero la humedad con el llanto.

75 Quando no temblaron las rae mas al golpe que se diò en el Arbol? Quando no se estremeciò sentida toda estaRepublica del Cuerpo peligrando su cabeça? Quando no sue fortuna desecha, roto el timon de la nave? Què Norte observarà el Marinero, si se quebrò la aguja? En se de que assento se assegura la debilidad de vna casa, si mira bambaneando el Cedro? Què espiritty se prometen las stores, si vèn observare los Astros? Quando el rayo que hiriò en el monte, no llenò de ze-

nizas el valle? Tocado està aquel monte Divino de fuego. Catolicos, q fe abrafa el mundo, q prende el fuego muy alto.

Temple la copiosa lluvia de nuestros ojos tan presagiosos incendios, y no prevenga à Dios las fegundas llamas el escandaloso ardor de nuestras vidas No ay mas diligencia para aclarar el Cielo, que desterrar primero las nubes de la tierra. Inflamese en espiritu en este agravio para lograr el exercicio: quiebrele el corazon en pedazos, pues se supo partir vn leño; v folicite, ya que no merezca, benignidad la ternura, para que nos conceda

la gracia, yle besemos los pies en eternidades de gloria.



## RACION DE S. GERONIMO:

Vos estis Salterra. Vos estis Lux mundi. Seq. S. Evang. Sec. Matth.c. 5.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang. sec. Ioan. c. 6.

Gloriosa Tribu de Neptali, por la suerte feliz que te tocò! Tu fola fuiste la privilegiada entre todas las doze Tribus de Ifraèl; pues todo el adorno de la Arca, y del Templo, eran las flores, y frutos de esta Tribu, por posseer la tierra mas fertil, y temprana, que se conocia en toda la tierra escon gida.

Balleft. in Onomoto\_ graphia werb. ludea num. 210

Para averiguar el motivo de can alto privilegio, apelo à su bendicion. 20. fol. 226. Entre las doze gloriosas bendiciones, que dio Jacob à sus hijos, laque le tocò à Gen. 49. v. Neptali, fue esta: Neptali cervus emissus, dans eloquia pulchritadinis. Es Neptali vn ciervo tan eloquente, que derrama por vozes, hermosas elegancias. Dificil fuena la proporcion; porque ciervo, y eloquente, ni lo compone la naturaleza, ni el arte lo alcança: Pero solo mi Geronimo podia dar esta improporcion vencidas

No ay irracional mas timido en todo el campo natural, que el ciervo: no parece solo temeroso, sino imprudentemente cobarde, porque todo lo teme, pues de todo huye. Lo que principalmente le assulta, son essos pavorosos ecos con que se rasgan en impaciencias escandasosas las nubes: tan discretamente teme los enojos del Cielo, que busca en la mas escondida caverna amparo à su miedo; y como no ay mas prudente valentia en el mundo, que el temor à lo fagrado; fe firviò Dios de sus frutos, porque le supo servir con sus temerosos respetos.

Aora elevarà mi Geronimo estos discretos temores. No ay en todo el campo de la Iglesia Santo mas timido que mi Geronimo. Contemplen aquella trompera del juizio, aquel pavorofo eco del vltimo paralismo, à cuyos acentos

fu corazon le delmaya, li lu espiritu se anima.

Huyendo de sus tristes sonidos, hizo de vna obscura cueba, sagrado. Vivia en Belen sepultado, porque ya estaba para el mundo muerto: servia la obscura gruta de Panteon, y fepulcro; y no faltaban antorchas, pues brillaban inmortales sus virtudes. El temor à lo sagrado le recirò à la cueba como à timido ciervo, à quien, para vencer a los vicios, fue Leon coronado; y si Neptali por ciervo timido es el mas eloquente de las Tribus, no estrafiaran en Geronimo las ventajas de su eloquencia, pues veneramos su mas diferera cobardia.

O Santo venerado mio, que punto para mi confusion he tocado! Sa en vueltras altas virtudes resuena essa trompa temores, como no se asustan cobardes mis indignidades? En què se consia este tosco barro, si mira asustado esse Cielo ? En se de que aliento respiran las slores, mirando temblar los Astros? Sí se mueven con vn eterno movimiento de trepidacion vnas inocentes estrellas, como no temen vnas delinquentes almas ? Si las estrellas tiemblan porque han de caer el dia del juizio : Stella cadent de Cœlo; como no tiembla temerofo quien no Matth. 248 ha de caer, sino que ha caido? Vn bayben imaginado haze temblar, y vn preci- v. 25, picio verdadero no obliga à temer? O Santo mio, aora penetro, y temo la compañia de essa piedra, y de essa trompa; no ocupa ociosa la mano aunque ya no teneis que herir vueltro inocente pecho: no teneis essa piedra en la mano para heriros, fino para tirarnos: enojado de que no atendamos los ecos de essa trompeta, nos quereis castigar con piedras, suplicio, que se daba à los infames; bien merecido tenêmos el golpe, pero suspendedle; que piedra que tocò vuestro corazon, no merece tocar nueltra ingratitud.

La digression se podrà disimular por vtil. Buelvo al argumento. Toz das las flores, y frutos que adornaban la Arca, y el Templo, eran de la Tribu de Neptali ; porque como aquellas fombras antiguas, eran borrones de esta pintura de la gracia, ensayò Dios en su Templo antiguo, lo que practicò en este nuevo. Es Neptali vo ciervo timido, eloquente, y docto ; la Arca, y Templo representa la Iglesia; Jas flores, y frutos la doctrina, y obras: Eligio Dios para su adorno ette virut is, no porque las demás Tribus no fructificassen; pero siendo Geronimo na copia de aquel eloquente ciervo, ya por el temor al juizio, ya por la eloquencia de su pluma, aunque los demás Santos, figurados en las restantes Tribus, fructificaron doctos, elcogió Dios para vnico adorno de su Templo, las flores, y frutos de Geronimo; porque para adornar la Iglesia, la pluma de Geronimo balta, aunque no huviera nacido otra.

8 Basta para adornaria con sus frutos, y basta para alumbraria con sus resplandores. No tenia ventanas el Tabernaculo de Moyses, toda la luz se la co- Exod: 25: municaba aquel candelero de oro, que tenia fiete luzes, y estaba adornado de plu- 21.038. mas y azuzenas, Gracias al Cielo, que ya que las plumas no luzen en el mundo, bris Han en el l'emplo. Justa Providencia es, que pués el mundo pretede apagarlas, procure el Gielo encenderlas, haziendo que coronen a las plumas, luzes tan hermofas.

- Este candelero es puntual imagen de Geronimo:por lo lucido, es claro, pues assi le intitula el Evangelio, luz, que puesta en el candelero de la Iglesia, alumbro todo el mundo: Super candelabrum, ot luceat omnibus, qui in domo sunt. Tenia folo fiere luzes, porque el numero de fiere, representa lo infinito; y parece infinito lo que supo Geronimo; porque escrivió siete Tomos; con que vienen à ser cabales fiere luzes.
- to Estaban a vn tiempo luzes, plumas, y azuzenas; porque traduciendo Geronimo la Vulgata, que es toda nuestra Fe, es pluma de azuzena, porque es tan blanca, y tan pura, que no puede caer borron en ella Es tambien azuzena su pluma, porque esta nieve olorosa tiene tal genio, que inclina siempre su gallarda estarura à la tierra i Languido semper collo, O non sufficiente oneri, escrive Plinio : y sue Plinlib.21 tal la modeftia de su pluma, que quanto mas se remontaba inteligente, tanto mas cap. 5. le postraba humilde.

Este hermoso candelero con azuzenas, y plumas, era toda la luz del Tabernaculo porque no tenia ventanas por donde pudieran introducirfe otros rayos foralteros: No fue negarle la claridad, fino darle la fuficiente luz; porque el Tabernaculo es imagen de la Iglesia : todos los Doctores, y sabios la alumbran con sus escritos; pero aunque todos faltaran, tuviera baltante luz con Geronimo,porque los restantes Santos, como sus escritos no son de se, la alumbran en la exterioridad; pero mi Geronimo, la alumbra en lo interior-

Parece ponderacion, y casi la venero por verdad, porque escriviendo Geronimo la traduccion vulgar de la Biblia, que contiene los Mysterios de nueltra Fè, quedaba ya la Iglefia feguramente iluftradar Podian faltarla algunos rayos de otras plumas para mayor hermofura ; pero nada la faltaba para fu

firmeza.

Purgo Geronimo de forasteros errores la Biblia, y siò el Espiritu Sana to de su pluma su obra. Peregrina consiança, y que excede lo mortal. La mayor gloria de Joseph, sue aver contiado Dios de su cuydado el Cielo vivo de Maria. De Joseph confia toda la gracia; de Geronimo confia la Fè toda : De Joseph confia el Espiritu Santo la obra que avia hecho; de Geronimo consia la obra que avia escrito. Ni gusto de competencias, ni vío alabar con agravios: Pero si de Joseph confia el Espiritu Santo el mayor credito de sus obras; de Geronimo conha todo el credito de sus palabras.

14 Dexò à la Iglesia libre de sustos, porque la ilustrò con nuevos rayos. Las hermolas ventanas que labro Salomon para la Magestad de su Templo, eran vnas claraboyas torcidas: Fecit fenestras obliquas. Parece que no pudo escusar la condicion de Rey. Son las luzes aviso de los defectos: Son las sombras vestido de los infultos: Es la obscuridad complice de los engaños: es la luz indice de los delitos: No av mas claro aviso del Cielo, que la luz; y como los poderosos no suelen gustar de avisos muy descubiertos, hizo Salomon las ventanas torcidas, para que no

llegassen las advertencias muy claras.

15 Pero sin ser culpa en el Autor, hallo mysterio en la idea. Era el Templo de Salomon sombra de nuestra Iglesia, y la sombra siempre tiene borrones que enmendar, y defaliños que corregir. Eran las ventanas primeras de la Iglefia, vnas ventanas torcidas; porque como no tenian los hombres pauta clara para tirar las lineas, se deslizaban en algunos materiales errores. Llega la luz de Geronimo, y graduciendo la Biblia, dexa nuestra Fe segura, y limpia de contigencia; porque si vn Salomon alumbraba la Iglesia con ventanas torcidas, este mas que Salomon. fue quien las dexò derechas.

16 No fue este acierto impulso de la naturaleza, sino altissima ilustracion de

la Divina gracia. AV E MARIA.



Vos estis Sal. Vos estis Lux. Sequent. Sanct. Evang. secund. Matth. cap. 5.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang, secund. Ioan, cap. 6.

L Norte del Evangelio es intitular à Geronimo Sal, Ciudad, y Luz: Es Sal por lo discreto: es Ciudad por lo Maximo: Es Luz por lo puro. Como Sal le deshaze por favorecernos: Como Ciudad se estiende para ampararnos: Como luz se enciende para conducirnos. Esto es vulgar para todos los Doctores, y ofendiera à Geronimo si le alabara con vulgaridades. La Iglesia le llama el Doctor Maximo, grado superlativo de excesso: intento descubrir en sus virtudes el motivo de tan alto elogio. Dos prendas entre tantas arraftran mis refperos, y llenaran mi Oracion. Estas fon lu sciencia, y su estilo: No tengo de ponderar tanto lo que escrivio, como el estilo de escrivirlo : A dos Puntos, pues, fe reducira mi Oracion. El primero fera el excello de lu fciencia, y el estilo de su fabiduria. El segundo

fera el lucimiento que por ella goza.

### PUNTO PRIMERO.

C lendo tan insigne Geronimo por lus obras, es mas ilustre por el estilo de escrivirlas. Toda la mente Divina confiò el Cielo de la pluma de Geronimo; y pluma de quien se fian todas las verdades Sagradas, bien puede fer en la verdad, humana; pero en la ocupacion, es gloriofa.

19 De vn Querubin confiò Dios la cultodia del Paraylo. De vn Geroni- Genes.3. v. mo confiò toda la firmeza de fu Fe. 24. Pues mas es el archivo de las verdades, que el centro de las delicias : mas es la Fe, que vn lugar. De vn Angel confia que le guarde las primicias de sus obras: De vn Geronimo confia que le guarde la fe de sus palabras; y siendo mas estimable la fe de vna palabra, que lo delicioso de vna obra, mas sia de vn Sicronimo, que de vn Angel; porque

de vn Angel fia en vn Paraylo fu gusto; de vn Geronimo fiz en su palabras su

guardan. Guardaba el Querubin vi-

20 Consideremos aora lo que

brando vna espada de fuego, el arbol de la vida, para que Adan no alargasse la mano à su immortal sabiduria : Ad custodiendam viam ligni vite. Guardò Geronimo la verdad purissima de la Escritura, y entre tan varias traduciones como corrian, ilustrado del Espiri. ru Santo, supo elegir entre las ojas del bien, y del mal; y desviando todo el mal, escriviò de la Fè todo el bien. El Angel guardaba el camino, para que ningun mortal le pisasse errado: Ad custodiendam viam: Geronimo despues de errado, bolviò à enderezar el camino. El Angel le guardaba preservando; Geronimo le guardaba corrigiendo. Mucho es prefervar de errores; pero mas costa tiene deshazerlos, que estorbarlos Por esso es mayor el gozo de ver en el Luc. 15. V. Cielo vn pecador convertido, que vn Santo; porque mas es hazer que se levanten caidos, que evitar los tropiezos. El Angel defiende el camino de la verdad con vna espada: Geronimo le limpia con vna pluma: y no puede fer mas alta gloria, que ser tan poderosa en la mano de vn Geronimo vna pluma, como en la mano de vnAngel vna espada.

Para custodia de la Arca del Testamento fabricò el Cielo dos hermosos Querubines, que la amparassen 3. Reg. 8. alas: Expandebant alas super locum arca, O protegebant arcam. Eran Querubines, y no Serafines; porque el Serafin.fignifica el amor;el Querubin,representa el entendimiento. La Arca del Testamento ocultaba lasLeyesDivinas escritas en las tablas, que son nuestra Escritura. Y para guardar, y defender la Escritura, se necessitan las mas sabias plumas de la Esfera.

22 Mi reparo consiste en que pa. rece, que baltaba vn Querubin folo; pero el Texto me desmiente, señalan-3. Reg. 6. do dos Fecit in oraculo duos Cherubin; porque ellas Leyes de la Arca, son la Escritura que oy venera nuestra Fe; y no bastaba vn Quernbin solo para guardar teloro tanto ; porque fe neceffiran multiplicados Querabines, para defender la Eferitura de los Hereges.

el excesso por el número, sino tam? bien por lo guardado; porque las plumas de estos dos Querubines guardaban la Escritura, que encerraba la Arca: esta era solo el Testamento viejo : Geronimo con su pluma guarda el Testamento viejo, y el Testamento nuevo. Mas natural parecia multiplicar para esta custodia dos Angeles, y que guardasse cada Angel su Testamento: Pero aqui se mira tan encontrado. que siendo Geronimo vno, guarda dos Testamentos; siendo los Querubines dos, guardan vn Testamento folosporque guarda mas vn Geronimo folo, que guardan Querubines duplicados.

Baste de exordio, y entremos en lo mas profundo del argumento, que es el estilo. Para que corriesse Geronimo la pluma, fue necessario el precepto del grande Pontifice Damas lo: No escriviò confiado, sino rendido : no escriviò voluntario sino obediente. Entro a descubrir los primores de esta peregrina desconfiança.

Este grande primor de su modestia, es el que mas me admira. Pluma, que tanto se abate, no es mucho que tanto se eleve; que no es nuevo en las aves abatirle para remontar. se. Primero bate la Aguila el buelo à la tierra, para subir à examinar al Sol la luz en atrevida atencion. Al estrecharle modestas las extremidades del Arco, debe la facta su ligereza; porque à no recogerse humildes sus puntas, poco alcanzaran lus fuerças Al cenirle los crifs tales en margen mas eltrecha, debe el rio su profundidad; y quanto camina mas estrechamente modesto, corre su cristal mas profundo. Vulgar es lo que se experimenta en vn salto, porque nan turalmente le inclina el cuerpo à la tierra; y quanto mas el cuerpo fe inclina, tanto mas alto se levanta. Luego era preciso, que para ser la pluma de Geronimo la mas remontada, fuelle por lu humildad la mas modelta.

Este es primor comun, bufa co mayor fingularidad. No queria Geronimo descubrir su sciencia, por no manifestar en los otros Escritores la 187 norancia. No podia escrivir la verdadera version de la Escritura, sin condenar los errores, que los Comentadores antiguos avian trasladado en ella;y por no centurar las agenas opiniones, queria fepultar fus luzes.

No folo fe ve en Geronimo

V. 250

Vo 7.

Mas le debia à Geronimo la opinion agena, que la fama propia. O discreta, y noble alma, que miras con desprecio tus merecidos aplausos, por conservar puros los agenos decò-

28 Yo no admiro tanto la confession de Pedro, como el tiempo, y el estilo. Era Pedro tan fabio, y tan iluminado del Espiritu Santo, que alcançò con su alta fe la Divinidad deChris-Matth. 160 to: Tu es Christus, Filius Dei vivi. Todos admiran la grandeza de fu conocimiento; pero yo con Ambrosio, admiro el estilo. Quando todos hablaban, y dezian su sentir, callò Pedro su parecer : Alij Ioannem Baptistam, alij Bliam , alli leremiam , aut vnum ex Prophetis: Quando rodos callaron, hablò Pedro, porque se lo preguntò Christo: Vos autem quem me effe dicitis?

Terfo 850

V. 16.

Verf. 14.

29 Noten que es tan discreto su silencio, como su voz. Pedro calla quando todos hab'an, y habla quando todos callan. Era Pedro tan prudente como fanto; v dar su parecer entre votos tan encontrados, mas suele ser solicicar opoficiones, que calificar verdades. No mezclò su voz con las agenas, porque temeria, que se confundiesse su razon con las vozes.

La causa de su silencio, la conjetura assi mi respeto con la luz de Ambrolio. La queltion que se disputaba, era el mas alto Mysterio del Cielo, porque era la Divinidad de Christo, Corrian diversas opiniones, y todas erradas: Vnos dezlan que era Elias, y otros Jeremias: Bien fabia Pedro la verdad, porque la dixo despues; pero callaba, y no la dezia, porque no podia dezir su opinion verdadera, sin mostrar, que todas las que corrian, eran fallas; y queria mas ocultar su sciencia, que descubrir la agena ignorancia, Mira Christo su modestia, y lo imporcante de la question, y manda, que diga su sentir : obedece Pedro , y acierta con el Mysterio mas soberano; porque no es mucho, que revele el Cielo fus verdades, à quien no quiere hablar, por no defcubrir agenos errores: Caro, O fanguis non revelavit tibi , fed Pater mous.

No necessita aplicacion el Texto, por fer can puncual, pero me deley; ra la verdad de la aplicacion. Bien fa., bia Geronimo la verdad de la Elericura, pues la el criviò tan entera; pero estaba su pluma muda, hasta que le obligò el Vicario de Christo Damaso con ruegos, y con preceptos: porque corrian mil errados traslados; y no podia Geronimo descubrir las sagradas verdades, sin manifestar los agenos errores. Para que hablasse Pedro, sue necessario vn Christo: Para que hablasse Geronimo, fue necessario vn Vicario de Christo. Hablò Pedro Mysterios como ilustrado del Espiritu Santo; y hablò Geronimo Mysterios como assistido del Espiritu Divino; porque hombres tan modestos, que quieren mas callar su sciencia, que descubrir la agena ignorancia, estos merecen la divina assistencia.

32 Esta profunda modestia de la pluma de Geronimo, me obliga a contemplar con dolor las plumas, que tan libres corren aora en nueltra Corte, à fingiendo vicios, o revelando defec-

O plumas humanas, fi mereceis nombre de plumas, o vocablo de flechas! Con finceridad digo, que me defato en ternura, quando contemplo, que pretenden los mal intencionados graduarse de discretos por satyricos. Quien ha dado a vn vicio autoridades de habilidad? Quien ha hecho à vna indignidad diferecion? Eran acafo difcretos los Hebreos, porque murmuraban de Christo?

34 Noten esta consideracion natural. No diò la Providencia picos à los hombres, fino à las aves, porque quilo mostrar, que el picar no es de racionales, es de brutos. Quando no se debiera condenar la murmuracion por indigna, se debia repudiar por facil: No ay cofa mas facil, que hablar mal, la dificultad refide en hablar blen.

35 Teneis el genio melancolico, y difeuftado ? Pues no os faltarà decente empleo : murmurad de los vicios , pero dexad en falvo los sujetos: Aculad las culpas, pero fin herir las personas. Aun la luz de vn Gentil lo supo dezir con hermofura : Parcere personis, dicere de vitijs. No sea la tinta de vueltra pluma veneno. Los Scitas para hazer immedicables las heridas, bañaban de sangre humana ya corrompida, sus flechas Humedeciendo la pluma en la sangre humana, a quien ha corrompido el vicio, la llenais de mortal veneno-

D. Amb.lih. de Incarn. Domin Sa-

gram. Co 40 Ideò non respondeo, quia non in terrogor meam, fed alienam fen rentiam:adhuc taceo, quia non quod fentior interrogor, non proferant Jabijs quod enimus non probayit.

No son plumas, sino flechas, y sacras incurables, porque no tiene la honra medicina. Para curar honores, no se han descubierto haita aora Hipocrates, ni Galenos.

36 Si blasonais de destreza, tirad al vicio, y no al lugero: Si viven abrazados, y vnidos, esse serà el primor del acierto. Vn infigne tirador de Arco, llamado Alcon, matò con vna flecha a vna Serpiente, que tenia abrazado à su hijo en venenoso lazo : Sin herir al hijo, traspaso a la Serpiente. Ligadas ettan las Serpientes de los vicios a los lugetos; pero li hieres al lugeto tirando à matar el vicio, no eres diestro.

37 Disimule la viilidad de doctrina tan necessaria, la digression, y bolvamos à nueltro argumento. Era tan modefia la pluma de Geronimo, que por no descubrir la ignorancia agena, ocultaba su sciencia propia. Pero esta modestia, padece vna grave replica; porque escriviendo Geronimo la Vulgata, fue preciso condenar los errores, que avian escrito en las Versiones algunos Autores antiguos : impugnò à Origenes, fiendo muy fu amante. Luego tambien incurre su docta pluma en achaques de descontenta.

38 Pues escuchen aora la causa; Ningun Evangelilla elcriviò con tanto cuydado la negacion de San Pedro, como San Marcos. La razon de elta mayor diligencia, dio la elegancia de Chrisostomo. Exquisitius, quam cateri, boc ipso quod liscipulus eius erat, conscripsit. Era San Marcos discipulo de San Pedro : los tres restantes Evangelistas no eran discipulos suyos; y es tal el achaque del entendimiento humano, que no le detuvieron las obligaciones de discipulo, à no escrivir los errores de su Maestro.

39 Pues este, que suena achaque de infiel, es restimonio de divino Escritor; porque escrivia San Marcos en su Evangelio las verdades de la Fè : el amor de discipulo pedia que callasse à su Maestro su desliz; pero lo Sagrado de la Eferitura le obligaba à la verdad: y para que conociesse el mundo, que en puntos de Escritura las veneraciones del Maeltro no han de quitar las verdades à la pluma del discipulo, por cumplir Marcos la verdad de la Escritura que escrivia , no callo el error de su Maesero que amaba.

40 Maestros eran de Geronimo los antiguos Escritores: Tierno amante era del malogrado Origenes: Tanto amò su eloquencia, que Agustino le crevo casi Origenista (como si fuera lo mismo, respondiò à esta calumnia mi Geronimo, aprobar el ingenio, que calificar la doctrina ) A todos sus antiguos Maestros huviera callado, como fiel discipulo, sus deslizes; pero como es primero la Fè, que el amor, no pudo cumplir con lo cortesano, porque primero era lo verdadero.

41 Aun toda esta modestia no le escusò los ceños de la calumnia. Mucho padecieron sus escritos de amigos, y de contrarios. O verdades, que siempre padeceis por mal entendidas! Con este dilema ingeniolo, le arguyò vn grande Santo. O juzgas que has traducido la Biblia mejor que todos. los antiguos, ò no? Si lo juzgas? Eres fobervio. Sino lo juzgas? Es superfluo

tu trabajo.

42 Y què respondiò à tan no merecidas calumnias Geronimo? Respondiò su paciencia, pero callò por entonces su pluma. Bien ettoy con can ditereto filencio; pero tiene vn grave peligro; y es, que se glorie el contrario de que le ha concluido. No tiene que responder, dize la emulacion, pues no responde. Pues ven esla reflexion malicio. sa, pues esla es la mayor calificacion de vn entendimiento, callar, pudiendo responder; porque es permitir, que ande en dictamenes su opinion.

Hasta aora avia mirado mi respeto al entendimiento de Geronimo como divinamente ilustrado, por lo escrito; pero aora le contemplo tambien por lo callado. Dos testimonios, que casi le acreditan de mas que humano, reconoce su pluma; lo que escriviò sabio, lo que callò modes-

Vn argumento bien ingenioso propuso la Samaritana à Christo: Pidiòla de beber el Redemptor, y escusandese de socorrerle, le arguye assi-Quomodo tu Iudaus cum sis, bibere a me poscis, que sum mulier Samaritana? non 9. enim contuntur Indai Samaritanis. Los Hebreos no pueden comunicar en fus Leyes con los Samaritanos : yo loy Samaritana, y tu Hebreo. Pues como me pides agua contra el rito de tu ceremo. nia? Y que responde Christo? No res-

Toans 4. Vo

Marc. 14. à v. 66. Chrisoft. bom. 86. in Matth ante med.

pondiò directamente al argumento. Pues como no responde, si en las puntualidades de las Elcuelas es darfe por concluidos, quando no responden al argumento?

Assi sircede en las Escuelas humanas, pero no en las divinas. La razon de no responder sue, porque para defatar directamente el argumento avia de dezirla, que la Ley no le obligaba: Revela: la, que no le obligaba la Ley, era declararla, que era Dios: Dezir que era Dios, era publicar su entendimiento divino; y como para responder directamente al argumento, era menefter revelar, que era el Divino entendimiento del Verbo humanado, quiso mas darfe, al parecer, por concluido, que obligarse à dezir, que tenia vn divino entendimiento.

46 Era el argumento que proponian à Geronimo tan apretado, que no podia responder à el sin elogio propio: porque si respondia, que avia traducido la Biblia mal, como algunos antiguos, faltaba à la verdad; y la modeftia obliga à callar, pero no à mentir. Si confellaba, que la avia escrito con tanto acierto, que en punto ninguno avia errado, publicaba, que avia sido assittido del Espiritu Santo su entendimiento; y como era tan apretado el mudo, que ò avia de callar, dandose al parecer por concluido; o dezir que tenia vn entendimiento ilustrado, por no dezir, como Christo, que tenia vn entendimiento ilustrado, se diò, sin refponder al argumento, por concluido.

Tal es la modeltia de Geronimo, que elige antes vna delmerecida calumnia, que vna merecida alabanca. Infigne excesso de entendimiento! Pues admiren aora, que mi cortedad encuentra en lu pluma otro mas delicado. No escrivio voluntario, sino obediente. El impulso de su pluma, no sue su gusto, fino el precepto del Pontifice Damaso, porque no podia escrivir lo Sagrado de las verdades, fin manifestar los antiguos errores, Elcriviendo por fu gulto, pudiera fospecharfe, que igualmente le avia tenido en descubrir los agenos errores, como en eferivir las verdades; pero fiendo mandado, fe verà que por no faltar à las verdades, fe ve obligado à maniteftar los errores.

No tuvo por hu la pluma de Geronimo descubrir los agenos borro-

nes, fino deframar sus luzes; porque tener por fin el manifestar los errores agenos, era obscurecer los antiguos: tener por fin descubrir las verdades, era affegurar los venideros; y el milagro de su pluma es, que no tiro à obscurecer, fino folo à alumbrar.

Dos milagros del Sol admiran los figlos, y veneran los respetos, el de Jolue, y el de Ezequias: Pero siendo à nuestro aspecto iguales, son desiguales los elogios; porque el milagro de Jolue, es celebrado por divino: Obediente Domino ; y por el dia mayor del fos. 10. 00 mundo : Non fuit antea , nee postea tame longa dies. El de Ezequias, configue al- 1/ai.38.0. gunas admiraciones, pero no tan vni- 8. verfales.

Yo siento, que esta desigualdad de elogios, consistio en los fines de los milagros. En el milagro de Josue, se detuvo el Sol; en el de Ezequias, retrocedio. Pidio Josue, que se parasse el Sol, para que durassen el Exercito las luzes: Pidiò Ezequias, que retrocediesse el Sol, para que perseves rassen mas en el relox las sombras. Et milagro del Sol de Josue, tenia por fin alumbrar: El milagro del Sol de Ezequias, tenia por fin obscurecer; y no es tan insigne milagro vn Sol, que tira à obscurecer, como vn Sol, que tira à alumbrar.

Es la pluma de Geronimo, en voz del Evangelio , Sol, y Luz: Vos eftis Lux. Dos fines suele tener las plumas hu manas mas bien cortadas, en sus obras, alumbrar, y obscurecer: alumbrar con sus discursos, obscurecer à los demàs Escritores adelantando sus opiniones, Bien puede ser, que sean plumas lucidas, y milagrosas; pero el Sol de Ezequias, que tira à obscurecer, es luz mi4 lagrofa, pero no tan aplaudida: La luz que se llama de Dios, es la de Josus; Obediente Domino; porque es vn Sol, que no tira à obscurecer, sino à alumbrar.

52 No tiro Geronimo en sus escritos à obscurecer los antiguos, sino à alumbrar à los venideros. Pues esta luz, segun el Texto, es la mayor que fe ha visto en el mundo; porque es vna luz tan divinamente milagrofa, que ni ha avido, ni avra otra mas lucida: Non

fuit antea, nec postea tam longa dies.

### PUNTO SEGUNDO.

Arde llego al segundo Punto. Serè mas breve en èl. El segundo Punto era el lucimien. to que goza por su sciencia. No es la luz de Geronimo divina; pero excede à nuestro aspecto las esferas de humana. Es vna luz tan excedente à todos, que le llena de eternos lucimientos.

54 El mas puntual retrato de mi Geronimo, es Movses; el Legislador de suPueblo, el erudito en letras profanas, Actor. 7.v. y Sagradas : Eruditus omni sapientia Egyptiorum: el que escriviò por su mano las Leves divinas del Testamen-Exod. 24. to viejo. En todo es tan parecido, que solo se distinguen en el tiempo.

D. 4.

V. 27.

V. Is.

U. 298

W. 19.

30. V. 5.

Exod. 34.

55 Pues aora falta la proporcion Exod. 32. mas viva de entrambos. Dos vezes bajò Moyses con las Tablas del Testa-Exod. 34. mento viejo, que avia escrito en la cumbre del Sinai; pero con tal diferencia, que la primera vez bajò sin luzes; la segunda bajò bañado el rostro de resplandores. Era el mismo Moyses, pero muy distinta la luz, porque fue muy opuesto el sucesso. Bajaba con la Escritura en la mano, y la primera vez quebrò las Tablas de la Escritura à la raiz del monte: Confregit eas ad rati-Exod. 32. cem montis. La segunda, intimò la Escritura al Pueblo, y se guardo eterna-Deuterono mente en la Arca: Posui Tabulas in arcam, quam feceram, que bucusque ibi funt ; y ay tanta diferencia en escrivir vna Escritura, que se ha de quebrar, ò vna Escritura, que eternamente ha de permanecer, que quando escrive vnz Escritura que se ha de quebrar, no luze; quando escrive vna Escritura, que ha de durar, resplandece; porque escrivir vn hombre vna Escritura eterna, por su

> 56 Ofendiera à tan discreto Auditorio, si aplicara Texto tan claro. Todos los Doctores han escrito como Sabios, pero han sido vnos escritos capaces de quebrarle; solo Geronimo escriviò vna Escritura incapaz de romperse. Eterno serà el lucimiento de Geronimo, pues escrive vn Testamento, que ha de permanecer eterno. Pero mas alto elogio he de descubrir, fin falir de Moyfes.

> mano, le llena de vn divino lucimiento.

e7 Es discreta lid de los Sagrados Expositores conciliar dos Textos de efra Escritura de las Tablas. Porque en

el capitulo 34.del Exodo se afirma, que escriviò Moyses la Escritura por su mano: Scripst in Tabulis verba fæderis Exod. 34. decem. En el capitulo nueve del Deu- v. 28. teronomio le dize, que las escrivio Dios Deutero.9. por su mano: Duas Tabulas lapideas v. 10. scriptas digito Dei. Las mismas vozes Exod. 31.0. se repiten en el capitulo 31. del Exodo.

58 Pues como se puede componer, que escriva esse Testamento viejo Moyses, y le escriva Dios? Pues todo se ajusta, dize Agustino, con facilidad. Avia escrito Moyses con tanta fidelidad la Escritura, que no avia discrepado vna coma de la menteDivina que le dictaba; y pluma que escrive con tanto acierto la Escritura, parece de mano humana, pero es en la verdad mano divina : Scriptas digito Dei.

59 Fue Geronimo (permitan me explique assi) Fue Geronimo à quien escogiò Dios por su Amanuense. Fue à quien con providencia especial eligiò para el Archivero de toda suFè. LaIglefia le canta vn elogio merecido, pero ean singular, que no se atribuye à otro Doctor: Doctorem maximum provide-re dignatus est. Le destino el Cielo con especialProvidencia paraDoctorMaximo. Otras plumas, aunque tan doctas, y tan Santas, escrivieron por vna como cafualidad: Geronimo escriviò por soberana eleccion; y plumas que escriveri por accidente, pueden deslizarse en errores; pluma q escrive por divina elecció, no puede tropezar en las verdades.

60 Dos esposas tuvo Jacob de prendas tan contrarias, como fealdad, y hermosura. Lia padecia las desgracias de fea: Raquel gozaba las venturas de hermosa. Pues como vn Jacob discreto elige à vna fealdad por esposa? Padezca su fealdad, pues lo merece su infeliz eleccion, Pero reformo mi juizio, porque no tuvo Jacob delito de complicidad. Es verdad que Lia era fea, y Raquel hera mola; pero Lia fue vna esposa, que se la dieron por accidente de ser hermana mayor, y por vna natural cafualidad: Raquel fue vna esposa buscada por su eleccion; y lo que haze vna cafualidad. puede fer feo; lo que haze vna eleccions fiempre es hermofo.

61 Fue David el mas infigneRey en a tre los Hebreos, porque dizeDios à Samuel, que le elige con vna providencia especial: Provide in filis oius mibi re- 1. Reg. 16. gem. Y en que se conoció ser DavidRey v. 1.

Genel. 29:

Actor. 130

Matthe 2.

Murmel, in

lib. I. Boetij

de consolat.

D. I.

de su eleccion? El Texto lo dize: Inveni virum secundum cor meum. Halle vu varon, dize Dios, conforme mi corazon. Pues admire aora el discurso la eleccion de Geronimo. De David dize Dios: Inveni virum secundum cor meum. De Geronimo dize su Providencia: Inveni virum secundum mentem meam. Era David conforme su voluntad. Era Geronimo conforme su entendimiento. No excede en Dios el entendimiéto à la voluntad; pero elegir à Geronimo, sue obra de la razo; elegir à David, fue operacion del amor; porque elegir à vn David, fue providencia de su cariño: elegir à vn Geronimo, sue providencia de su entendimiento.

62 La mayor admiracion, y milagro de su luz, es, que su pluma pudo reducir à infinitos hombres sabios à que siguiessen su version, y dexassen las versiones erradas. Y esto de reducir à sabios, es admiracion de admiraciones.

63 Ecce Magi ab Oriente venerunt, dize San Matheo. Pues de que sirve este Ecce? Es voz de admiracion, dize mi docto Escalante, y Murmelio. Pues de que nace esta admiracion? Creo que es tan justa, como discreta. Vieron los Magos, que es lo milmo que Sabios, aquella lucida estrella, que los enseñaba el camino de la verdad ; y al instante que la miraron, se resolvieron à de-xar las sondas de la supersicion: Dexaron el camino gentil, y siguieron su verdadera luz. Pues no puede fer mayor admiracion, que dexar, siendo Sabios, su camino, por seguir otro. Por ello no dize esce Reges , fino ecce Magi; porque siendo tanta admiración, que le sujeten como Reyes, es mayor admiracion, que se rindan como Sabios: Boce Magi.

64 Ya escucho que me dizen, que ferà Geronimo el mas docto, pero no serà el mas Santo, porque son clases distintas. La fantidad es hija de la pureza del animo. La sciencia es hija de la sufutileza del entendimiento. No se admiran en Geronimo aquellas maravillas milagrosas, que en otros Santos se veneran, iluminar ciegos, alentar cadaveres, resucitar difantos. Luego quedaran sus virtudes excedidas de ellos milagros.

65 Parece el argumento encaz, pero fus eferitos me han de defender. Que mas milagros, que fus eferitos No avra leido fus eferitos, quien buscare mas milagros. Quantos Hereges ha covertido? Quantos Infieles ha iluminado? Quatos pecadores ha reducido? Estos si q son milagros: y aora entra vna question discreta. Qual serà mas milagro, convertir Hereges, y pecadores, ò resucitar disuntos, y animàr cadaveres?

66 Sospecho, que es mas convertir, que resucitar. Fundome en Texto, y razon. Vna contradicion de Soles es gustola. En el Tabor resplandeció Christo como Sol: Resplenduit facies eius sicut Sol. En su Nacimiento le llama Malaquias Sol verdadero, y animado: Orietur vobis ... Sol iustitia. En estos dos Mysterios es Sol; pero con grave diferencia; porque en el Tabor tiene de Sol las representaciones: Sicut Sol. En el Nacimiento tiene de Sol las verdades: Orietur Sol. La razon confife en los sucessos. En el Tabor favorecia con su luz à los Discipulos: En el Nacimiento enseñaba con la luz de su estrella el camino verdadero à vnos Sabios Magos; y ay tanta diferencia en su luz quando savorece, ò quando enseña, que quando favorece à sus amigos, tiene de Sol las representaciones; quando enseña à SabiosGentiles, tiene de Sol las verdades.

of Aora falta lo mas delicado. Mayor prodigio parece que sucedió en el Tabor, que en el Nacimientos porque en el Tabor se aparecieron Moyses, y Elias; y esto es con propiedad resuscitar distintos, y animar cadaveres, porque Moyses avia muerto, y Elias habitaba en las delicias del Parayso: en el Nacimiento no resuscita muertos. Es verdad, pero enseña à Sabios. Enciende su estrella para que essos Sabios Magos tomen el camia no de buscar a Dios, y condenen su ciega gentilidad; y es tanto mas reducir Sabios, que resuscitar disuntos, que es como vnSol quando resuscita muertos; pero es vnSol quando reduce à Sabios.

68 Perdona, Geronimo mio, cle defalinado borron de tus virtudes, que no llegan à tan altas copias mortales colores. Infundenos la modeltia de tu seiencia, la humildad de tu sabiduria. Haz que estudiemos en tus virtudes aun mas que en tus Libros, para que salgamos verdaderos discipulos tuyos. Aprendamos de tu virtud, para que viviendo à tu imitacion, te merezcumos que intercedas por el alto savor de la gracia, para acompañarte en eterni-

dades de gloria, Amen-

Matth. 17.

STEW .W

いたけい!

ORA:

# RACIO

## DE SAN FRANCISCO

### SALES.

EN LAS CARMELITAS DESCALZAS DE MADRID.

Vni dedit quinque talenta, alij autem duo, alij verò vnum. Seq. S. Ev. sec. Matt. c. 25.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang. sec. Ioan. cap . 6.



Iempre subo à este Puesto desconfiado, pero aora mas que confuso; porque venir à errar de conocido, ò es candidez de necio, ò satisfaccion de presumido. Ay objetos tan altos, que no se permiten à humanos colores; y no fuera tan grande Francisco (que brevemente lo dixe todo!) Si cupiera su imagen en mi corto entendimiento.

2 Es arte, dize Quintiliano, faltar tal vez al arte; porque adonde no al-cança la retorica con sus artificios, es arte cederla à las desnudas verdades. No puede hazer la retorica mas grande à Francisco, que le hizieron sus virtudes. No dizen tanto los mayores epitetos, como su nombre desnudo. Pues no se mire oy agraviado de la cortedad de mi discurso; que mas admiracion serà publique

fus glorias mi ignorancia, que si las divulgara la mayor sabiduria.

3 Dos clases muy diversas de personas divulgaron las glorias de nuestro Dueño humanado, Reyes, y Pastores. La admiracion es la que dize el Texto. No se admiraron los oyentes de lo que dixeron los Reyes, y se admiraron de lo que dixeron los Pastores : Omnes , qui audierunt , mirati funt , O de his que di- Luc. T. O cta erant à Pastoribusad ipsos. Que admiracion es esta? Admirarse de lo que di- 180 zen vnos rufticos Pastores, y no admirarse de lo que dizen vnos Sabios Reyes? Pues essa es la admiracion: ella misma se haze, y se responde.

4 Que discreta, y retoricamente dirian los Reyes las glorias del Niño Dios! Eran Magos, que fignifica Sabios; y eran cortesanos, como Reyes. Los Pastores, dize Ambrosio, representan vnos simples Sacerdotes, que tienen por scien- D. Amb. bie cia lo candido, y por cortesano lo verdadero. Pues no se admiran de lo que di- lib. 2. zen los Magos; solo se admiran de lo que dizen los Pastores; porque no es admiracion, que lo diga bien la sciencia; lo que admira es, que no lo diga mal

vna candida ignorancia.

5 Eran glorias de vn fugeto Sabio, humilde, y enamorado: Era el fugeto, por mejor dezir la Practica del Amor Divino, porque esta es la Encarnacion del Verbo, practicar su amor naciendo, incendios que ab atemno estaba respirando. Pues glorias de yn sugeto, que es la Practica del amor Divino, mejor las publican vnos candidos Pastores, que vnos Sabios eloquentes; porque de dezirlas Reyes,

facaran vanidades: de dezirlas Pastores, sacan devociones. 6 Me avia parecido el Texto ajultado al assunto, y sospecho, que le he errado; porque es verdad, que los Pastores, en frase de Ambrosio, representan los Sacerdotes, y que vn simple Sacerdote, como yo, ha de publicar las glorias de Francisco. Pero si aora por la massana las cantan vozes de Pastores, por la tarde las han de entouar vozes de Reyes. Enmiende, pues, aquella mufica suspendiendo, quanto mi voz defafinare errando; porque folo vozes de Reyes pueden diga namente celebrar a vn Gloriofo Francisco su amor, y a otro devotissimo Francisa co su liberalidad. Para no perderme en el golfo de su virtud, necessito de todo el Patrocinio de la gracia. AVE MARIA.



Vni dedit quinque talenta, alij autem duo, alij verò vnum. Sequent. Sanct. Evang. secund. Matth. cap. 25.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sant. Evang, secund, Ioan, cap. 6.

TE L Norte del Evangelio es vn Señor repartiendo à sis criados talentos. Anduvo prodigo, y justificado, porque midiò los talentos por la capacidad de los vasos: Vnicuique secundum propriam virtutem. Llenar los vasos mas de lo que caben, anas es declarar la corta capacidad con lo que rebosa, que honrarlos con lo que los hecha. A vno diò vn talento; à otro dos: à otro cinco. No passò à

mayor liberalidad.

- Grande vestido de talentos es esre del Evangelio. Pero es Francisco tan alto, que no solo no le arrastra, pero Tospecho, que aun no lellega. Evangelio de talentos, me obliga à olvidar la grandeza de su voluntad, y admirar solo la capacidad de su talento. Perdone by fu amor, que aunque le tengo de mirar entretexido, y enlazado con su discurso, mi objeto principal, ha de ser su entendimiento. Vna accion sola de su entendimiento, ha de ser toda mi Oracion. Convirtiò Francisco setenta y dos mil Hereges. Ello no admira, fino confunde. Pues à esta discreta confusion de su Poder, se ha de reducir mi Oracion. Vna accion sola de Francisco, basta para mi. No divido la Oracion en Puntos, porque todos los difcurios iran enlazados.
- 9 Sirva de breve exordio mirar excedidos en Francisco los talentos del Evangelio. Tiene mas de vn talento, que fignifica va entendimiento ociofo, porque siempre estuvo en glorioso exercicio su entendimiento. Tiene mas de dos , que fignifican entendimiento , y voluntad, porque no le mide su entendimiento por las reglas vulgares del amor. En sus Libros del amor divino parece que Francisco tiene vn entendimiento medio entre humano, y angelico : Vna nueva especie de alma, superior à loshombres, pero frisando casi con los Angeles. Quien habla assi del amor, ò es correfano de la Patria, ò tiene alla la entrecha correspondencia.

- porque estos significan o los sentidos, o las gracias. Si los sentidos, mas de cinco parecen, porque està predicando en el Ducado de Saboya, en Chablaix, en los Bailiages de Tener, y Gaillard, y escucha à quien se invoca en Ginebra. Tiene sentidos para los distantes; y esto es tener tan largos los sentidos, que transforme las grosserias del sentir, en las bizarrias de favorecer.
- 11 Si representan los cinco talentos las gracias, sobrenaturales, parece que tiene mas de cinco; porque si las principales son, Gracia de Martyr, De Virgen. De Doctor. De Confessor, y de Penitente, Tiene las cinco referidas, y aumentadas. Si echan menos la de Martyr, responderà Tertuliano, que faltò el martyrio al deseo, pero no el voto al martyrio. Digalo entrar en Ginebra à reducir al infeliz Theodoro Beza; ò quando en el bosque del Bailiage de Tonon, le esperaron para ma: tarle los Hereges, y formando la fenal de la Cruz, pasto invisible burlando sus infieles ojos. Sobre estas cinco gracias tiene la de sus milagros, y la especial de reducir à setenta y dos mil errados; porque en otros Santos no passan de cinco los talentos recibidos, pero en Francisco llegan à millares de tetenta aumentados.
- 12 Passando del preciso exordio del Evangelio al inmenso golfo de su ilustrado entendimiento, no haze pie el discurso al verle escriviendo, predicando, y convirtiendo. Es hombre, ò es Angel?
- 2a de mi vista, miro rerratado à Francisco en el Angel hermoso que contempla Juan en su Apocalipsis. Si el Texto pareciere prolixo, le disculpara lo ajustado.
- 14 Era vn Angel fuerte, que delcendia del Ciclo: cubierto con vna Apos. 20. à nube; el Iris le coronaba la cabeza. Su v. 10 rostro cra como el Sol: Sus pies como

Ecclesio in offic.lect.5.

CO3

columnas de fuego : en la mano tenia abierto vn Libro, y fijò vn pie en la mar, y otro en la tierra. Este es el semblante del Agel, y este me parece pun-

tual el de Francisco.

1000000000

Cubill. in

Epitom.

wit.

15 Angelum fortem descendentem de Cœlo. Era vn Angel fuerte que defcendiò del Cielo. Son los Angeles las mas nobles inteligencias de las criaturas, y naciò Francisco tan noble como hijo del Señor ( oy Conde) de Boyfi, y de Balleyson, de Villarro. ger, y Sales; y por su madre Madama Francisca de Sionas, Señora de Tuille, y de Vallieres en el Ducado de Saboya. De su nobleza altissima naciò su fortaleza; pues como sintiò Platon, los que nacieron tan feñores, desdeñan passiones esclavas. Tan fuerte fue Francisco, que por detender la Religion, hizo rostro à la muerte, y desafiando intrepido los riesgos, se entraba en Ginebra para reducir las almas, galantean. do animofo los peligros; porque otros Santos cumplieron con fu valor, con no temer los riefgos; pero no cumpliera Francisco con su nobleza, sino passara à desafiarlos.

Amietum nube. Estaba el 16 Angel vestido de vna nube; pero le salia al rostro el Sol: Et facies eius erat vt Sol. Valgate Dios por humanas alternativas! Halta en los Angeles no se miran lucimientos, sin nubes que pretendan entibiarlos, ò anochecerlos;pero lo que en esferas humanas fueran vapores de embidia, en esta alta esfera era

argumento de grandeza.

17 No fueran los Santos tan perfec. tos, à no ser con excesso humildes. Fue modestissimoFrancisco procurando esconder la luz que le ilustraba : echaba vn manto de modestia à su sciencia, y esta era la nube que le vestia: Amictum nube: Pero era corto manto à tanta luz; y al escucharle hablar, ò predicar, salia por su boca todo el Sol: Facies eius of Sol; porque al passo que intentaba esconder sus perfecciones, se miraban mas resplandecientes sus virtudes.

Et iris in capite eius. El iris le 18 coronaba la cabeza. Es el iris divisa de la paz, amada feguridad de las cormengas, y promesa de las benignidades; y lib. 1. 6. 43 peto. Al iris llamo San Geminiano Ar-

espiritu mas amado, ni mas seguro que el de Francisco, no le conoce el ref-Geminian.

cus sapientia, Arco de la sabiduria;porque en los tres colores que le matizan, le representan las infignias de los tres Grados que conceden las Vniversidades à sus tres Facultades principales, Canones, Leyes, y Theologia.

19 Tuvo Francisco sciencia eminente del Cielo; pero en verdad que no se la infundiò como à Salomon: dormido. Acostarse necio, y despertar sabio, ha sido vn milagro tan nuevo, que solo en Salomon se ha vilto. Estadiò Francisco en la Universidad celebre de Paris Retorica, y Letras humanas: Philosofia con el Padre Suarez, y Landino: Escritura con Genebrardo, y Maldonado; y Theologia por confejo del Padre Possevino. Passò de orden de su Padre à la floridissima Universidad de Padua à estudiar los Derechos; y saliò tan eminente, que à los 24. años de su edad, se graduò de Doctor. y Maestro en Canones, y Leyes con vniverfal admiracion.

Al examen que hizo en Roma delante de su Santidad, para consagrarle Obispo de Ginebra, le pregunto el Examinador, que facultad avia estudia. do? Respondiò modesto, pero verdadero, y sin hipocrita afectacion, que Canones, Leyes, y Theologia. Repreguntado, què en qual gustaba ser examinado? Respondio, que en qualquie: ra; pero si le permitian eleccion, la Theologia le parecia mas à propolito para la Dignidad. O varon sin exemplo! Cotonen tu cabeza essos tres ce4 lestiales colores del iris, pues apuras à la sabiduria colores, y facultades.

Pedes eius tauquam columna ignis. Eran sus pies como columnas de fuego: Parecen movimientos encontrados ; porque el fuego no admite quietud : la columna como immoble, es imagen de la firmeza. Pues como se cafa vna firmeza con vna inconfrancia? Creo que no acierran la duda. No es que se casa lo inconstante, y inquiero de la llama con lo immoble de la columna, fino que el fuego reprefenta el amor; la columna, fignifica la firmeza; y es tan firme su amor, que aunque nunca tiene descanso, nunca se canta

22 Incansable fue Francisco en sus passos : eran de fuego amorolo , y no podian encontrar mas defcanto, que vn

perpetuo movimiento.

3. Reg. 3.

Cubill, in Epitom,

que no sabe el amor parar. Vn hermoso reparo debo aldocto Maldonado. Dize la Escritura, que està el Hijo sentado Marco 16. a ladiestra de suPadre: Et sedet a dextris V. 19. Dei. No parece especial elogio del Hijo, porque tambien estar à sentado, como su igual, el Espiritu Santo. Pues nunca la Escritura lo dize, nunca le sehala assiento, como se le da al Fijo. La razon alegorica, la descubria mi cortedad en sus atributos: porque al Padre se le atribuye el Poder, al Hijo el Entendimiento, y al Espiritu Santo el Amor ; y puede concebirle sentado vn Poderoso, y vn entendido, pero no vn fino enamorado; perque vn amor

- 23 Ignora el fuego quietnd, por-

24 No puede cansarle quien ama, porque ninguna potencia le fatiga con 1u objeto. Como el entendimiento no de cansa de entender, no se cansa la voluntad de amar. Confiesso que se cansa entendiendo, y amando este fragil caduco barro; pero por ello es grolero; y es preciso, que su groseria no entienda de fineza. Era Francisco en su trato, vn espiritu desprendido de este grofero comercio; y no tenia de humano el cantancio, porque tenia de Angel la agilidad del exercicio.

nuy sentado, mas suera flogedad de

querer, que necessidad de descansar.

25 Bolvamos à si pies. Son los pies de elle Angel columnas defuego; porque, en dictamen de Lufebio Cefariente, repretenta elle Angel a vn Predicador, que lleva por el mundo el nombre de Jesvs. Parece hechiza para Francisco la autoridad , pues sue Francilco el Predicador, que en sermones, efericos, libros, y cartas fiempre tomo por timbre: Vios fesus. Pues de este Angel Predicador es preciso, que sean columnas de fuego sus pies ; porque fon pallos de divino amor.

26 Tres diferencias de columnas fefiala la Eferitura, en Salomon, el Efpolo, y elte Angel. En Salomon, fon columnas de bronce. En el Esposo, columnas de marmol. En este Angel Preelicador de Jesvs, columnas de fuego. Repartio bronce, marmol , y fuego fegun la diferencia de passos. Son los de Salomon columnas de bronce, metal muy fonoro, porque refono por todo el mundo la fama de su entendimiento. son los pies del Esposo de marmol puritsimo, y candido, porque es imagen

del amor mas puro. Son los pies de este Argel Predicador de Jesvs, de suego, porque effe elemento reprefenta las amorofas lenguas de fuego con que inflamò el Espiritu Santo las cabezas de los Apostoles, para repartirlos por Pre- Actor.2.00 dicadores de las Gentes : Pues este sacro fuego, que tienen los Apostoles en las cabezas para predicar, le tiene tambien Francisco en sus pies para correr; porque en otros Apostoles, son de amor divino sus discursos; pero en Francisco, sen de divino amor hasta sus passos.

27 Fosuit pedem suum dextrum Super mare, Sniftrum autem super terrem. Puso el pie diestro en la mar, y el siniestro sobre la tierra. Aqui parece falta la alufion, porque no se engoiso Francisco. Poco sabrà de mares de contradicciones, quien echate menos vn mar, que puede fereno fer delicia, con vn mar de penas, que siempre es tormenta. En este grande mar se embarcc Christo en la Cruz: Intraverunt aque Pfalm. 600 v que ad animam meam:y nuevo colon v. 2... de mares descubrio Francisco rumbos nuevos. El orden de los pies declara mas su valor. Fijaba el pie diestro en la agua, y el finieltro en la tierra; porque primero arrojaba el pie à la borrasca. que à la firmeza: primero se engolfaba en el mar de padecer, sin acordarse de tierra para delcanfar.

28 Et babebat in manu sua libellum apertum. Tenia en su mano vn libro abierto. O Angel humano, à quien debemos tus celestiales libros! Con tu voz reduciste setenta y dos mil: con tus libros, tus compañeros Angeles podran sumar los millones. Tiene el libro en las manos, que reprefentan las obras; porque no fon libros de cabeza, y vana especulativa; son libros de mano, y de practica, porque practicaba lo que escrivia: y sue preciso intieular su libro Practica del amor divino, porque practicaba vn amor foberane. O varon Angelico! Todos los amantes alientan amores humanos, tu parece, que respiras amores divinos.

29 Este es el Angel Predicador de Jesus; y este es, en punenales colores, Francisco, que no solo estudio predicarle, pero paísò à imprimirle. No hago refumen ( como debia en orden retorico) de todo el Texto, porque avrà fido prolijo, y fera agraviar otros difcurios

Pe-

Capiti. Tiping to

5. Reg. 7. V. Is. Cantico 50 W. 150

2.35.

30 Penetremos aora ( si se permite à mi cortedad ) en que nuevo atributo se pudo fundar reducir à setenta y dos 4. Reg. 19. mil? Yà supo vn Angel en los Reales de Senacherib, matar ciento y ochenta y cinco mil infieles, poblando el largo campo mas de admiraciones, que de cadaveres : Pero que distinto Poder, dar muertes, o dar vidas! Del poder matar, no es Dios zeloso, le concediò este poder à las enfermedades, desgracias, y venenos: El poder dar vida, le refervò para sì; y siendo mas estimable la vida de la alma, que la vida; quien referva para sì el Poder para las vidas, alarga à Francisco el poder vniversal para las almas.

> 31 Venèro el poder, pues le miro practicado. Pero que arributo le diò para tan largo imperio? Ser tan docto, no basta, porque tan sabios fueron los Padres primeros. Ser tan santo, y milagroso, no alcança; porque algunos le compiten en prodigios. Pues què prenda fue? La Iglefia en la Oracion que le canta, parece que previno co-mo inspirada la duda, y senala la prenda:Omnibus omnia factum effe volui fti. Era yn todo para todos. Inaudita ponderacion: Omnibus omnia factum? O parece robar lo immenso, ò copiar lo infinito.

Declaremos, si alcança mi 32 cortedad, esta admiracion. Fue Francifco vn hombre, dize la Iglefia, que le transformaba en todos. Pues como puede transformarse en todos vna criatura? O es privilegio de immenso, ò atributo de soberano. Este es el noble privilegio de este dulze Sacramento, transformarle en los que le reciben : y si tiene esta grandeza por ser vn amor facramentado Divino, conceder este privilegio Francisco, sera tratarle como à Sacramento del amor hu-

Dize la Philosofia, que el entendimiento atrahe los objetos conociendo; la voluntad se transforma en los objetos amando. Pues Francisco con su entendimiento los atraia, con su amor los transformaba; porque tuvo. su entendimiento vn dominio general para atraherlos; tuvo fu amor vn imperio universal para transformarlos.

34 Mi grave reparo es , que efte elogio que da la Iglefia a Francisco, fa le diò el Ciclo à mi amado Pablo. Di-

ze de sì el Apostol de las Gentes las mismas vozes: Omnibus omnia i. ad Cos factus sum. Me atempere, dize Pa- rinth. 9. v. blo, à todas las voluntades, para con- 22. quistarlos sus corazones. Con elegan- D. Thom. cia le comenta mi Angel Santo Tomàs. bie. Me hazia, dize Pablo, Hebreo con los Hebreos, y Gentil con los Gentiles; porque segun el doctissimo Boecio, toda difimilitud es desapacible, y roda similizud amable, Era Pablo la suma discrecion, y tranformandose en los Gentiles, los bolvia christianos; porque no podia refistirse su voluntad à quien yà tenian metido en su corazon.

Son los clogios comparativos, ò imprudencias, o agravios: por esta razon no los vío. Santos veneramos tan sabios; pero no encontramos ningano ni mas dulze, ni mas difereto. Pues esta fue la causa de su transforma. cion, y poder: aquel dulcissimo ayre de dezir los defengaños : aquel blando hechizo de endulçar las reprehensiones. En este ayre divino, se fundò su largo

imperio.

En dos elementos defcendiò el Espiritu Santo à inflamar las cabezas de los Apostoles, para elevarlos à dignos Predicadores. Bajo en ayre: Tanquam advenientis spiritus vehementis. ; y bajò cambien en fuego: Lingua Actor. 2.00 tanquam ignis. Dos dudas justificadas se ofrecen. Si honra al elemento del ayre, y del fuego, como no favorece, al de la tierra, y la agua? Hermola razon me dicta la Philosofia. Ay vna infigne diferencia entre estos quatro elementos. Son la agua, y la tierra los dos elementos, que en la composicion de este vniverso ocupan menos ; pero fon tambien los que embarazan masa Son ayre, y fuego los elementos que ocupan mas, pero fon tambien los que embarazan menos. El ayre, todo lo ocupa, y à ninguno embaraza. El fueen su largo concavo de la Luna, no embaraza à ninguno con su llana. La tierra con fus montes ; la agua con fus mares, y rios, toda es estorvos, y embarazos. Què viada Philosofia a colla de nuestra paciencia! Todo lo emba raza la tierra con su groseria. Nada embaraza el ayre con su nobleza. Mayor puesto ocupa el ayre, que la tierra Pues en ello confide no embarazar el ayre, embarazando todo el mundo la tierra : porque nempre los que mere-

0 30

cen ocupar menores pueffes, ocasionan mayores embarazos.

37 La segunda duda es à mi arguamento principal. Bastaba para ilustrar, y encender à los Apostoles en dignos Predicadores, el elemento del fuego. Pues para què efecto se sirve tambien del avre?

38 Aunque no vso alegorias, estimo esta por parecerme propia, y grave. Digo que en el lucimiento del fuego fe representa vn sabio; en la suavidad del ayre, se representa vn discreto. Con tal blandura se introduce el ayre, que ni se vè, ni se siente; todo lo llena, y mada ocupa: à todo assiste, y nunca embaraza: si le quieren atraher, viene rendido : si le quieren desviar, no se dà por enojado. Tanto se acomoda à los sujetos, que se atempera à todos sus gustos; y por mas que le desvien con artificios, assiste dando vida, y respiracion al mismo que le procura desviar: Pues este ayre discreto, con el suego lucido de lo fabio, es la infignia del Amor Divino, haziendo Predicadores Apostolicos; porque no basta el grande lucimiento de lo fabio, fino se junca el blando ayre de lo discreto.

Vnas vozes de Francisco en la introduccion à la vida devota, seràn hermosa prueba. Se ha de reprehender, dize Francisco, con eficacia, pero mezclada de blandura; porque no ay cosa que mas temple la ira, de vn Elefante, que mirar vn corderillo. No ay cofa que mas refista las valas de la artillería, que la flogedad de la lana. O blandura! Como no venceras a los racionales, fi imperas en los brutos, y infentibles?

40 Peregrina señal sue la que le diò el Cielo à Gedeon para vencer al Pueblo infeliz de Madian : Era tan dificil la victoria, como fer los infieles muchos, y los del Pueblo escogido, pocos; y en lugar de mandar prevenir foldados, y armas, la feñal de la victoria fue vn copo de lana embebido en las lagrimas de la Aurora. No ay testimonio mas claro de vna flaqueza, dize Agustino elegante, que vn llanto, y yn poco de lana: Pues quanto fueren las armas mas blandas , fe configuent mejor las victorias; porque vencer infieles en batalla, lo haze vn llanto con in ternura, lo configue vna lana con fu gemplanças

Auno Francisco esta divina complicacion de ayre, y fuego: Vna discretissima blandura, y vna imperiosissima eficacia: con lo blando atraia los corazones; con lo discreto avasallaba los entendimientos. Ni al mas protervo trataba con aspereza. En vna voz lo dirè. Su arma fue su cortesia. Bien lo muestra el lançe con el infeliz Theodoro Beza, quando para reducirle entrò disfrazado en Ginebra, aventus rando al amado martyrio su vida.

Al rico Avaro, que le pedia al Patriarca Abrahan vna gota de agua; para templar el merecido incendio que padecia, le niega la fuplica, pero en medio de la repulsa le llama el atento Patriarca con el dulçe vocablo de hijo: Fili, recordare. A vn condenado le Luc. 16.00 llama hijo? Si Senor, à quien castiga 250 el Cielo con llamas, le trata con blanduras ; porque es justo quemarle, si lo merece el delito; pero tambien es justo tratarie de palabra con blandura, y con cariño.

Hazer castigo à la aspereza del trato, es echar à perder dos hermosas virtudes, lo cortes, y lo justo : Es malquistar lo atento con la groseria; es malquistar lo justo con la destema

plança. 54

No me deben aora admiración sus prodigios. Bien sè, que huian al semblante de Francisco los achaques, como à los rayos del Sol se desvanecen las sombras: Toda la naturaleza le consagrò mudas obediencias, sin tener 2 su imperio, ni las enfermedades resistencia, ni los sepulcros clausura. Rea suscitò dos distintos, sanò innumerables achaques, y los incurables, que son las patsiones. Pero todo se rinde à convertir setenta y dos mil hereges. Qual sera mas, reducir à estos obstinados, ò

Vn grave Texto decidirà la caufa. Para reconocer el demonio en el desierto, si era Christo divino, le pidiò, que convirtiesse las piedras en alimento: Die et lapides isti panes siant.
Poco pide: Por que no le suplica, que Matthe 4. resucite vn difunto, que anime vn ca- 0.3. daver? Porque pide como assuro.

46 Pedia el mayor milagro, para averiguar, si era divino. No le pedia con indiferencia, que transformasse las pledras en pan , fino que convirtielle aquellas piedras que le feñalaba : Lapia

aver resuscitado los muertos?

Judie. 6.0.

Introduct.

ad vit. de-

vot part.3.

cap. 8. fol.

218. odit.

latin. colon.

Suaviter ta-

mē, & blan

de id fiat,

oportet. Ni

hil Elepha

tem iratum

Ita evincit,

quam agni

confpectus,

& nihil ita

ficile tor-

mentorum

bellicorum

vim, & im-

perum eli-

dir , atque

lanz confi-

pario.

16450

grande diferencia entre las piedras que le scialaba el demonio, y las que estaba desviadas del camino. Las desviadas, cran vnas piedras inocentes: las que se nalaba el demonio, tenian su caracter, y señal; eran estas piedras mas suyas, que las otras: Pues convierte estas piedras, dize su malicia; porque no muestra Dios su grandeza convirtiendo piedras, no tocadas del delito, sino piedras marcadas con la señal del demonio.

47 Sobre el Texto, adelantare la razon. Todos los pecadores fon piedras por lo duro ; pero estas que señalaba el demonio : Lapides isti , anadian la infeliz feñal à la delinquente obstinacion. Pues mayor milagro era, en lo figurado, que descerrajar los sepulcros del vniverso; porque estas piedras eran imagenes de pecadores resistentes; los cadaveres son retratos de desgracias, pero no de culpas: Vn pecador obstinadoj, resiste el imperio del auxilio; vn cadaver, obedece el impulso del brazo soberano; y como vn cadaver obedece, y vn pecador se resiste, mas es vencer vna pertinacia, que mover vna obediencia.

48 Con vna doctrina de mi venerado Agustino, y mi Angel Santo Tomas, se eleva mucho el discurso. Qual serà mayor accion en Dios, la creacion de rodo el mundo, ò la justificacion de vn impio? Mas es, dize Santo Thomas, convertir à vn pecador, que formar à rodo el vniverso; porque el mundo para formarse, no pudo, siendo, nada, resistirse; el pecador resiste auxilios, y vocaciones; y mas es vencer lo que resiste, que manejar lo que obedece.

49 De esta verdad infiero vna grave ilacion. Todos los templos de las humanas mentes fueran estrechos, si vien ramos à vn hombre, que era instrumento, para que Dios fabricasse setenra y dos mil mundos. Que dixeramos del poder de este hombre? Pues de mayor accion fue instrumento Francisco. Mas es convertir pecadores, que fabricar mundos; Francisco sue instrumento para reducir sfetenta y dos mil delinquentes. Luego hizo mas que fi le ayudara como instrumento à fabricar setenta y dos mil mundos. Poco era, Francisco mio, que tus acciones excediessen al mundo entero, pues tambié exceden a ferenta y dos mil mundos,

50 Yà escucho à los discretos vna replica, que juzgarán precisa. Insigne poder es setenta y dos mil convertidos; pero de otro Francisco, Sol del Oriente, se quentan los reducidos por el guarismo de millones. Luego no es Francisco tan vnico. Todos saben que soy profundo venerador de Xavier; pero me ha de permitir aora su respeto, que se lleve el dia nuestro Francisco. Dare razones, y textos. El millon de con a vertidos por Xavier, sue de Gentiles. Los setenta y dos mil de Sales, sueron hereges; y mas parece reducir veinte hereges, que vn millo n de Gentiles.

laurel vencer à la heregia, que à la infidelidad; porque el error del Gentil, es
ceguedad: el del Herege, es sobervia, y
odio à la luz; y mas facil serà reducir
à vn ignorante, que convencer à vn refistente. No es tan costoso iluminar à
vn ciego, que no vive amante de su
ceguedad, como ablandar à vn altivo,
que vive enamorado de su presuncion.
Los Gentiles se disculpan con lo que
ignoran; los Hereges se obstinan mas
con lo que saben; y mis serà domar en
los Hereges la sobervia, que vencer
en los Gentiles la ignorancia.

Jesbibenob, qui fuit de genere araque se esconden en los olvidos ) La victoria de este segundo Gigante no es aplandida. La causa textual puede ser, que à Goliat le venció solo, à Jesbibenob le venció, assistiendole su General Abisai, por mirar à David en grave peligro: Prasidio ei fuit Abisai; y no merecen ser tan celebrados, triunsos con ayuda de vecinos.

Jesbibenob, qui fuit de genere arapha::: Prasidioque ei fuit Abisai.

Gossi bie.

Fol. 648.

Per qua sig nificantur quatur bella Christiaresum con-

1a Glossa con elegancia la batalla de las almas. En estas victorias de David, dize la Glossa, se representan las tuit contra batallas que han tenido, y tienen los Principes Christianos. Dos han sido las mas gratude contra dores Romanos Gentiles. La fegunda dores Romanos Gentiles. La fegunda contra Impera sido, y es contra los Hereges: Contra los Teres Romanos. Teres tra versutias bareticorum.

de las victorias. Para vener à Goliat, que fue el triunfo primero, bastò vn David desarmado, y vna pedrada fola: Para vener à vnjasbibenob, que fue la ba çalla seguda, no bastò solo David, sino le tiChristum,

2. Reg. 21.
2. Reg. 21.
2. Reg. 21.
U.16. O 17.
Jesbibenobe qui fuit de genere arapha:: Prz-tidioque ei fuit Abifai.
G.off. bie.
fol. 648.
Per quz fig nificantur quatuor be-lla Christianorum contra infideles, & iniquos. Primu fuit contra Principes Indeorum.
Secundum contralimpe ratores Romanos. Ter tium contra versuriashæreticorum.

Agustotraco 72.in Ioan.

D.Tho. 1.2. q.1 13.ar.9. Ioan' II.V.

Verf. 15.

TI.

socorriera su General Abisai; porque Goliat, como primero, reprefenta la victoria contra los Emperadores Romanos, que fueron Gentiles : Jesbibenob, como segundo, significa la victoria contra los Hereges; y para vencer a vn Gentil, basta la primera pedrada; para triunfar de vn Herege,

necessita de grande ayuda.

Mayor Texto dare: Dos estados reconocio Lazaro en su mortal peligro, enfermedad grave, y muerte trille: Pues noten que distintas medicinas recera Christo a estos dos estados: A la noticia de su enfermedad, dize, que ira à tanarle : Vado ot à somno excitem eum : A la declaracion de su muerte, dize que vayan todos: Hamus adeum. Vamos à resuscitarle. Notable defigualdad de medicinas! Pues si balta solo para la enfermedad : Vado, como bufca compania para la muerte: Eamus?

Es cierto, que no fue necelsidad, sino exemplo. Es Lazaro, en dictamen de los Padres, retrato de vn pecador; pero fus dos estados representan dos linages de desgracias. En el estado de la enfermedad, es retrato de vn Gentil; en el estado de la muer-

te, es retrato de vn Herege.

No es alufion voluntaria, sino grave, y profunda. El Gentil padece enfermedad mortal, porque carece de la verdadera luz: El Herege esta muerco, porque empezò a vivir por la fe en el Bautilmo; borrò con la heregia la fe, y la gracia, con que està muerto, porque perdiò la vida que tenia. La enfermedad de Lazaro, representaba vn pecador Gentil; la muerre figuraba vn pecador Herege: Pues al mirar Christo tan distintos achaques, dize, que a curarle de la enfermedad, ira folo; à librarle de la muerte, que ira acompañado; porque bafta vn auxilio para fanar a vn Gentili pero es menester Dios, y ayuda para vn Herege perciniz.

Crece à Francisco el trofeo la calidad de los convertidos. Fueron muchos Nobles, y Letrados infignes, va Pedro Poncer, doctifsimo Jurifconfulto: vn Antonio de San Miguel, Senor de Abulli, noble, y fabio : Costoto es vencer à va fablo el entendimiento pero mas admira vencer 2 vn no-

ble el punto.

Pues de este glorioso triun= fo, resulta otro mas glorioso. Nunca se acompaño Francisco para tantos passos como diò en la conquista de estas almas, sino de vn dichoso antiguo criado suyo, llamado Rolando: Mas conveniente parecia ir con el elquadron de convertidos por aquellos Pueblos infelizes, para que à su vista le reduxeran otros. Assi lo persuadiera la prudencia humana, pero no lo confintio en Francisco la modellia.

Buelvo à contemplar à Lazaro con vn elegante reparo de Bafilio de Seleucia. Al refuscitar à Lazaro del obscuro sepulcro, manda Christo con imperio, que le desaten, y le dexen ir : Solvite eum , & finite abire. Raro, Toan. 11. V. y escondido precepto! Ni èl querrà 44º apartarse como agradecido, ni con. Basil.de Seviene que se desvie, para que sea vn leuc.orat 4. vivo teltigo del milagro: tengale al la- de Laz. do, para que todos al verle, admiren Hinc disce el prodigio: Esto no, dize Christo, pa- quam aliera darnos exemplo. Milagros al la nus fuerir à do de quien los ha hecho, son testigos fastu, & amsospechosos; porque siendo testigos bitione; nedel poder, passaran por atributos de la que enim vanidad. Pues à mi poder toca el ha- offerationis zerlos; à mi modestia pertenece el def. causa illum viarlos; porque si de tenerlos al lado circumdule puede leguir el que me crean pode. cit, neque rolo, tambien se puede seguir el que vt secum ob me tengan por vano.

Què delicada es àzia sus Przcipir. aplaníos la verdadera virtud! A Moy- Exod. 34. ses intima Dios, que suba solo al monre à recibir las cablas de la Ley: Avia de favorecerle tanto, como iluitrarle de luzes, y hablarle como amigo; y teltigos de favores, son clarines de va-

nidades.

62 Fue Francisco el mas humilde vanissimum fin afectacion; el mas modesto sin haza- genus queneria: vna virtud tan cortefana, y vna discrecion can virtuosa la suya, que me han de permitir, que diga fue Francisco el Santo de Palacio.

63 Destinole el Cielo para conquiltador de sabios, y nobles, y empezò a labrar en la cuna de fu nobleza, los respetos de su doctrina. Formòle hijo de Señores, para que à las glorias heredadas, añadiesse las adquiridas.

Para nombrar el Cielo à Moy les por Predicador del Rey Pharaon, y facar tantas almas del cautiverio infeliz, le doto con dos exercicios bien

ambulet,

Nullus alcendat tecu. Ole 1/2. hic. Quid facitis filij Adam. rentes popu li frequen »

contrários. Quarenta años fe educo en Actor. 7. v. el Palacio aprendiendo las sciencias, y 13. 6 30. artes liberales. Otros quarenta anos fue Pastor en el desierto. Notable complicacion de destinos: cortesano sabio en vn Palacio, y Pastor rustico en vn desierto. Puestodo lo necessita, dize Gregorio; porque ha de sacar infinitas almas de vu cantiverio; las ha de guiar à la tierra de promission, que represenra la gloria; ha de predicar à vn Rey; y para lograr estas glorias, ha de aprender respetos en el Palacio, y desenga-

> cacia; la politica del Palacio, se lo harà dezir con blandura.

Creerà la prudencia huma-65 na, que los estados de Francisco avian sido rodeos; y la Providencia los hizo caminos Reales. Si ha de parar en Obifpo, para que tanto estado forastero? Estudiò los elementos de la Gramatica en Annesi; passò à la Corte de Paris, siendo admiracion lo que en breves años configuiò aquel immenfo caudal. Polleyò con perfeccion la Retorica (bien lo muestra aquel precioso dia\* mante de la oracion funebre que predicò en Paris à las honras del Duque Mercurio: Traducida corre en sus obras; donde llena tan cabal los numeros de vna oración perfecta, que puede desafiar las aclamaciones antiguas ) Paísò à la Philosofia ; entrò en la Theologia, y parò en la Escritura. O varon Jupra etatem! En las Cortes donde los pocos años pierden fus caudales, tu los enriqueces.

nos en el desierto : porque el desenga-

ho del desierto, le harà hablar con esi-

No sè que se tienen los Santos sabios, que duplican los respetos. No admiro entre tanta sabiduria tan profunda modestia. Es admiracion vulgar el presumir, que desvanece Fo ad Co- la sciencia. El scientia instat, lo co-. rinth. 8. v. menta mi Angel Thomas : Scientia parva: la sciencia corta, haze presumidos; la grande, buelve modestos. La razon es : porque dentro de su grande conocimiento encuentra los motivos de su desengaño. Sabe, que respecto de lo que fabe, es infinito lo que ignora; y es mas poderoso lo infinito que ignora para confundirle, que lo que sabe para desvanecerle.

Assi entiendo con novedad

la elegante frase de la sciencia de Salomon. Fue fu fabiduria, y grande-

za de corazon como la arena de la playa maritima : Quasi arenam, qua 3. Reg. 4. est in littore maris. Sea como el mar. pero no como la arena. Como mar fuera à ser sciencia humana, Como arena fiendo sciencia divina infusa; porque reside entre mar, y arena vna insigne diferencia. Pretende colerico el mar passar la arena que le sirve de playa, y termino à su colera : Es la arena vn blando freno de aquella fobervia vana : Pues la sciencia huma. na, es como mar; la de Salomon, que es infusa, es como arena: es como mar la humana , porque pretende pallar à mas de lo que puede fu fobervia: es como arena la divina, porque sirve de freno a quien la goza : Es mar la humana, porque pretende paffar la margen señalada : Es arena la divina, porque sirve de margen para reprimir esta locura ; porque la humana, como mar, siempre ouiere passar los terminos señalados; la divina, como margen, sabe que tiene sus terminos prescriptos,

Dixo de su sciencia vn docto Cardenal, que el se atrevia à convencer en disputa à los hereges ; pero que à todos los que hablasse, solo se avia concedido à Francisco. Esta fue la ponderacion que dixo a Christo Pedro: Verba vita aterna babes. Tienes pala- Ioan. 6. v.

bras de vida; y con palabras de vida, 69. no ay corazon humano que pueda ha-

zer relistencia.

69 Lloraba Francisco los errores agenos, y mezclado el llanto con la blandura de su genio, era arma invencible centra infieles, Pero fiempre confunde el numero de reducidos. Secenta y dos mil en publico? Quantos feran los millones en secreto? Serenta y dos mil predicando? Quantos feran fin numero elcriviendo? A quien no avran reducido fus libros? Al defgraciado que no los huviere leido : Pues effe numero no se reduce solo con las armas de la fciencia, fino con la espada de vna virtud heroyca.

Admiracion ha sido à muchos; que aviendo en eitos figlos mas Predicadores que en los passados, aya menos convertidos en los fermones. Vn grave , y docto Moderno eferivio en vn fermon de Sexagetsima varias, y difere. tas razones. Yo dare vna grave ; y me parece cabal à la verdad, y a Francisco.

Toan. 4. T. 39.

Ioan. 2. V. 110

107.3.0.4.

Ierem. 26.

Ion. 3. V. 10.

Ierem. 26.

w. 8.

Vall.

70 Mi discurso se funda en la predicacion de Christo. Descrive Juan al Redemptor predicando, y el immenfo fruto de sus sermones, y dize: Muchos creyeron en el : Multi crediderunt in eum. Habla de la conversion de sus Discipulos, y dize las nismas vozes: Crediderunt in eum Discipuli eius. Creveron los Discipulos en èl. Siempre que repite San Juan que se convirtieron los oventes, dize que creyeron en Christo: Pues no parece ha de dezir, fino que creyeron en el fermon. Pues esso es lo que no dirà; porque esso no fuera convertirse, sino deleytarle. Pues que importa mas creer en el Predicador, ò creer en la predicacion? Acra lo veran. Todos los fieles que escuchan vn sermon, creen en el sermen , perque faben que es palabra divina. Pues como no se convierten? Porque no creen en el Predicador. Pues sepan, dize Juan, que en los sermones de Christo se convertian, porque primero creian en el Predicador, que en la predicacion; y cuando creen en folo los sermones, lalen gustoios; quando creen en los Predicadores, salen convertidos.

Elegante prueba segunda ofrece la Escritura con dos celebres Predicadores. Predico el Profeta Jonas en la grande Corte de Ninive: Predico el Profeta Jeremias en la dilatada Corte de Jerufalen. Tan defiguales fueron los fucessos de los Predicadores, que la Corte de Ninive se convirtio con los sermones de Jonas: La de Jerusalen desestimo los sermones de Jeremias. Que causa pudo pretextar la finrazon para tan delinquente de-

figualdad?

La malicia encontrarà con vna. Era Jonas forallero de la Corte de Ninive : Era Jeremias natural de Jerusalen ; y es achaque tan antiquo defestimar lo propio, y aplaudir lo foraftero , que aplaudiendo los sermones del forastero, desestimaron

los del propio.

La razon textual, que encuentra mi delengano, es profunda. Se convirtieron a los fermones de Jonas , y despreciaron los de Jeremias, por la diferente estimacion, que hizieron de los Predicadores. A Jonas le trataron bien, a Jeremias may mal : A Jonas le firvieron con

en publica carcel, echandole cadenas, y grillos. Creyeron en Jonas, y no creyeren en Jeremias: y creer en el Predicador, los hizo conventir; no creer en el Predicador, los hizo obstinar.

Creian todos en Francisco, y el credito del Predicador los obligaba à creer. Es vn retrato de la Fè divina, adorde creer la primera verdad, y autoridad del que revela, notiva à creer lo revelado. Creian lo que Francisco pronunciaba, porque creian en Francisco, que lo dezia. No se cree aora en los sermones, y no se si nace de que no se cree en los Predicadores. Mas me toca llorar con passivo el esceto, que exa-

minar curio o la caufa.

Y quantos convirtio Francisco ? Setenta y dos mil hereges. Hasta el numero le declara eminente. Hermola alusion ofrece al veftido del Sumo Sacerdote, en cuya orla se miraba grande numero de campanillas. El Texto del Excdo que lo ordena, se halla comentado del Tex- 0.33. to del Eclesiastico. De que sirven essas campanillas ? De hazer estruendosos sus passos: Dare sonitum in in- Ecles. 450 cessus suditum facere sonitum in V. 11. templo, in memoriam filijs gentis sue. Todos los vestidos de los Pontifices, y Obispos tienen en sus simbrias orlas grande numero de campanillas; pero estas se ponen, para que sean sus passos sonados. De aqui se infie; re con evidencia, que si se està para: do, no hara ruido, porque Prelado que no anda desvelado por sus ovejas, tiene por su alta Dignidad campanillas; pero su pereza las buelve mudamente filenciosas : Los passos las mueven, y hazen que refuenen fus estruendos gloriosos; porque todos los passos que da para assistir à sus ovejas, son vnas campanas que repican por fu fama.

Por fus passos gloriosos mide Francisco sus aplausos. Aquel infatigable incendio con que penetrò los asperos montes de los Bailiages de Geneva, vulgarmente llamada Ginebra. Aquella intrepida caridad de introducirse en essa Ciudad deldichada, aventurando al defeado martyrio la vida, por reducis al Maestro del error, el infeliz Theodoro Beza.

respetos, à Jeremias le prendicron

Estos passos son los que hazen resonar las campanillas del vestido Episcopal, que trae en los pies ; y siendo tan grande el impulso, es preciso, que sea maximo el eco.

Y quantas eran las campanillas? Ay opiniones. La corriente es, que setenta y dos. Es mysterioso numero, escrive Geronimo; porque se-Hieron. tenta y dos son las naciones mas conoepist. 128. cidas del mundo. Setenta y dos fueron ad Fabiol. los Discipulos de Christo; y setenta y o in 26. dos las Espinas que le coronaron à nuestro Dueño: Pues setenta y dos mil Hereges convirtid Francisco: Creian que sus passos, y Sermones eran del Cielo; porque sino creyeran en tan grande Predicador, y su doctrina, no salieran los Hereges de su pertinacia.

Matth.

78 Hasta aqui, Francisco mio, ha

podido llegar mas mi afecto, que mi discurso; porque objetos tan grandes, se conceden solo à los ardores de la voluntad, negandose à las comprehensiones del entendimiento. Aun no ha cessado tu oficio. Reduce, Francisco, almas, conquista corazones: Largo campo te ofrecen nuestras culpas. No atrassaràn tu poder nuestras obstinaciones, pues vives ensayado à vencer impossibles. Assista tu amor à todos, y con especiales ojos al devoto corazon, y liberal, que à no ser para ti este culto, dixeramos que era vano Ilustra à todos con tu doctrina, y haz que passe de los ojos à los corazones, para que imitando tu amor, merezcamos que intercedas por la gracia, para acom-

panarte en eternidades de gloria. Amen.



## ORACION DE SAN AGVSTIN.

## EN EL CONVENTO DE LA MADALENA.

Vos estis Sal terra. Vos estis Lux mundi. Sequent. Sanct. Evang. secund. Matth. cap. 5.

Caro mea vere est cibus. Sequent. Sanct. Evan. sec. Ioan. c. 6.



Omo podrà hablar de la fabiduria la ignorancia? Como podran examinar al Sol las luzes, infaultas nocturnas aves? O venerado Agustin mio! No teme mi cortedad anegarfe en el golfo de tus elogios; porque ay riefgos tan honrados, que hazen ambiciolos los precipicios. Tan alta es tu sciencia, que aun no podrà deslucirla mi ignorancia. Què le ofenden al Sol las nubes, si sabe la-

brar el trono de su luz de las obscuridades?

Es Agustin como yo no puedo dezir, porque no alcança mortal comprehension lo que es : Pero ya que no pueda retratar mi voz sus virtudes, debe à lo menos mi estudio proponer sus colores. Nacio Agustin para doctrina publica, Sol de la Iglesia, Basa de la Fè, Estrivo de la Christiandad, y inmortal Co-Jumna de la Ley

Pero este sin para que nació su sciencia, parece que se opone à la cuna de su sabidaria. Fueron las mancillas de su entendimiento, errores; las puericias de su razon, tropiezos; y las stores de su discurso, precipicios. De treinta y tres años nació Agustin para el Cielo ; y elegir para firmeza de la Fe vn entendimiento que ha tropezado, y hazer à la cuna de los errores, Oraculo de verdades, sue? na improporcion: Pero tal es Agustin, que haze à las improporciones mysterios, y firmezas à los errores

4 Vn elegante vaticinio de Isaias se construye tan sin violencia de Agustino,

que parece resonò para el solo el Oraculo.

5 Labrare (dize Dios) para firmeza de mi Palacio, y Casa vna estatua, can peregrina, que siendo de yerro, la transformare en plata; y siendo de cobre, Hai. 60.0. la formare de oro: Pro ære afferam aurum, & pro ferro afferam argentum. Alude, en dictamen de Galfrido, à vn estatuario, porque Dios labra las Estatuas de sus Santos à golpes; quita los desectos, y pule las virtudes.

Contemplemos la materia, y la forma. Labra Dios sus estatuas de yers ro, y cobre, trasformandolas en oro, y plata, porque no labra estatuas de mas dera : Esse inutil ocio se reserva para la humana industria, que por pulir vo tronco, nos quiere persuadir à los ojos, que es vn insigne bulto; y es en la verdad vn

170

Mas alta causa reside. No se dora vna estatua de madera como la de bron-7 Mas alta cama rendera se dora con vin baño de agua, y la ligereza de vin soplo; y como son lucimientos ran postizos, no duran perpetuos, porque vn ayre arrebata lo que vn foplo forma. La citatua de bronce, o plata, se dora con vn baho de agua fuerte por preparacion, y à la proligidad, y lentitud del fuego.

Labrò Dios en Agustin la estatua viva de su Fè : Era de yerro, y la formò de plata; porque de los yerros de su primera Seta, saliò mas pura su doctrina: Para esta labor tan peregrina, puso Dios como Artifice las manos, y Agustin los materiales. Era corta representacion à la grandeza de Agustin, ser estatua de plata, y fue preciso dorarla: La estatua de plata se dora con agua fuerte, y con suego: pulo Agustin agua suertissima, porque el llanto que derramò en su conversion junto à la hignera, pudo aun mas que reverdecerla, anegarla. Tal era el incendio de su amor, que si el suera Dios, y Dios Agustin, tomara ser Agustin, para que Dios fuera Dios, Este fuego es tan peregrino, que no tiene comparacion con amor possible humano; y como al passo que es mas viva la agua fuerte, y el fuego, queda mas firme en la estatua lo dorado, quedo inmortal en Agustin lo dorado, porque parece que su amor la diò, aun mas de lo possible suego.

9 Pero agravia su grandeza lo iluminado. No quedo esta estatua dorada, fino de oro: Pro ere affer am aurum; que aunque es mucha la transformacion, es

mayor la habilidad.

10 Vna indultria ha penetrado el ingenio para hazer de la plata oro: Creo Geminian. que aunque la diga, no ocasionare moneda falsa: Es de San Geminiano: Si arde mertall. gentum cineribus basilisci fricetur, credunt obymici accipere auri pondus, splendo-@ lapid.li. rem, & soliditatem: lavando la plata con zenizas de basiliscos, se transforma en oro con tan perfecta igualdad, que no se distingue ni en solidez, peso, ni esplendor.

Todos los delitos son venenosos, pero los errores de Agustin eran con propiedad basiliscos, y como tales espiraron. Dizen del Basilisco, que muere, si le mira primero el hombre. Llegò Agustin à mirar sus vicios, y espiraron à la fuerça de sus ojos: Tanto mirò sus errores, que los diò muchas muettes. Todos los convertidos los han mirado para arrepentirle; pero Agustin los mirò tambien para retratarse. Otros los han mirado para confessarlos; Agustin los remiro para escrivirlos. La plata lavada con zenizas de Basiliscos, se trassorma en oro: y como el fuego de lu amor hizo zenizas la culpa, y sus ojos lavaban con eficacia la estatua, era Agustin como vna plata quando empezò à lavar su culpa; pero quedò como vo oro despues de la penitencia.

No falio en Agustin su naturaleza enmendada, sino transformada en nueva ; porque espiro à essuerços de su transformacion la vida de su naturaleza, y entrò à vivir la vida de la gracia.

AVE MARIA.



Ash.

## 

Vos estis Sal terra, vos estis Lux mundi. Sequent. Sanct. Evang. secund. Marth. cap. 5.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. fecund. Ioan. cap. 6.

es vn vulgar elogio de la sciencia, porque es vna general alabança de la sabiduria. No se hizieron para Agustin elogios vulgares, que se ofenderà el Sol de verse introducido con las Estrellas. Mi Oracion se ha de reducir à contemplar en este Evangelio comun de Doctores à Agustin con todas sus prendas singulares. Dos Puntos seran. El primero los milagros de su sabiduria. El segundo los milagros de su modestia.

#### PUNTO PRIMERO.

Odos los Doctores fon Sal, Ciudad, y Luz: A no fer Agustin mas que lo referido, fuera como todos; y es forçoso que salga ov como ninguno. Es Sal, porque sazona; Ciudad, porque divierte; y Luz, porque alumbra. Es salado en la elegancia; Ciudadano en la cortesia; lucido en la pureza. Como falado, deleyta; como Cortesano, enamora; y como Lucido, arrebata. Es grande, porque enseño, y obrò : Qui fecerit, O docuerit, magnus vocabitur. Es el Querubin de Ezequiel, que escondia las manos entre las plumas: Manus bominis sub pennis eorum; porque mas enseñaba la mano con la obra, que la pluma con la doctrina.

15 Hasta aqui es Agustino como todos; pero penetrando mas, le miro como ninguno. Veo que Agustin llena el Evangelio, pero tambien parece, que le contradice. Es precepto suyo, que divulguen sus buenas obras sie lus ceat sus vestra coram nominibus, et videant opera vestra bona. Agustin divulgò sus obras buenas, pero tambien estendiò sus obras malas. Publicò obras sobras de sus retractaciones, y pecados. Estas son obras buenas. Esparciò las obras de sus retractaciones, y pecados. Estas son obras malas. Luego publicando sus obras buenas le sarissa-

ce, y estendiendo sus obras malas le contradice

fatisfecho, que quando parece contradecido. Los excessos en los preceptos no son violaciones, sino supererogaciones. Hazer mas de lo que Dios ordena, no es romper sus fueros, sino adelantar sus Oraculos. Ordena Dios à todos los Doctores, que divulguen sus obras buenas, sin mandar que publiquen las malas; porque como revelar vn Sabio sus errores, es tan no esperado, ni visto, no quiso mandarlo el Cielo, y solo supo inventarlo vu Agustino.

no excediò à rodos los mortales en in genio. Visoñeria fuera consumir tiem po en verdad tan admitida. Quiero atreverme, en gloria de este ingenioso monstruo, à convencer, que no siendo su entendimiento soberano en el sèr, pareciò soberano en el obrar.

18 Digo, que consistió el ingenio de Agustino en que hizo milagros su entendimiento. Declarome. Todos los Doctores, y Santos han obrado prodigios, pero han sido esectos de su virtud, no de su saber: han procedido sus milagros de vn corazon virtuoso, no de vn entendimiento sucido: Agustino hizo milagros como Santo, y como discreto; y si obrò milagros como entendido, con razon se dize, que tuvo divino ingenio.

Theologia, que hizo milagros su entendimiento; y que los milagros del entendimiento son mayores, que los del brazo. La razon general, es, porque los milagros del discurso son electros de las palabras: los del poder, son impulsos de las obras; y no admira tanto la maravilla en las obras, como el poder en las palabras.

20 Para acreditar Moyfes el Soa berano Poder quando corriò las lineas de este magestuoso teatro del

Ezech.

₩. 3.

mundo, no dize que obrò sus maravi. Ilas haziendo, fino diziendo: Dixit, dixit; porque es comun à los hombres obrar maravillas con lo obrado, pero es propio de Dios obrarlas con lo dicho: Dixit.

21 La razon especial, es; porque el milagro es vn excesso sobre toda la naturaleza, vna contradicion de las caulas naturales, vn inferir de caulas improporcionadas, efectos distantes, y opuestos. El milagro de esta Hostia, es, que al poder de cinco palabras dexe de ser el pan alimento humano, y se convierta en Cuerpo Divino. Este, dize miAngel Thomas, es el milagro ma-D. Thore yor: Miraculorum maximum:porque el milagro de la Encarnacion no pendiò de vozes, fino de execuciones, pues consistio en vestirse el Verbo nuestro mortal habito: Pero en esta Hostia la causa eficiente instrumental del milagro, es la voz : y aunque fon grandes milagros los que hazen las obras, el mayor milagro es el que hazen vnas palabras.

> 22 Obrò Agustino milagros con obras, como Santo; y con palabras, como entendido: Los milagros de sus obras, son sabidos; los de sus palabras, son ignorados. No discurrire para credito de este argumento, por los Hereges que convirtio su voz, por las vidas que enmendo su zelo, ni por las costumbres que gano su apacible trato: En estos milagros de palabra, le imican muchos; y oy no ha de falir

Agustino como todos.

23 Digo, que hizo milagros su entendimiento, porque compulo vnos libros, que son milagros: Quales seran? Los de la Trinidad, Cindad de Dios, contra Pelagio, Sermones, Homilias, Cartas familiares? No : effos libros fon milagrofos, pero no fon milagros. Pues quales son? Libro de Retractaciones, y libro de Confessiones, Estos libros son milagros ; porque el libro de Regractaciones, es elcrivir errores; el libro de Confessiones, es escrivir pecados : el milagro confile en facar de caufas improporcionadas efectos contrarios à sus inclinaciones ; sacar de la muerte vida, alentando à vn difunto; facar de las rinieblas luz, iluminando a un ciego. Los errores naturalmente danan, los pecados naturalmente elcandalizan : pero efericos en los libros

de Agustino, nos convierten, y enseñant y como no puede ser mayor milagro, que sacar de las tinieblas resplandores, no puede ser mayor milagro, que hahazer Agustino con su entendimiento, que sus errores nos doctrinen, y sus

pecados nos conviertan.

24 El mayor milagro de aquellos primeros siglos fue disponer la Providencia, que el veneno se transformasse en triaca, y que vna serpiente de metal mirada, curasse el veneno de vna Sierpe viva. Pues este milagro se repite en cada capitulo de estos libros. La serpiente de vn error, y pecado de Agustino mirada en su libro, es vn divino contraveneno. O poder de tu divino ingenio, pues obras con vn rafgo de tu pluma, lo que antes diò por remedio la Omnipotencia!

Numer. 11: v. 9. Quem cum percussi alpicerent, lanabantur.

25 Vna contradicion eleva mas este poder. La Serpiente es retrato expresso de Christo; Y si por milagrosa merece ser tan alta imagen, mas admirable era la agua amarguissima, que bebia por ley de los zelos la muger indiciada en ruin sospecha. Siendo verdadera la acufacion, espiraba la muger rafgandofe las entrañas en feo dolor : Siendo falfa, quedaba libre. Efta agua no es imagen soberana: Pues como la Serpiente, porque obra vn milagro visible, es retrato de lo Divino; y esta agua obrando dos, no es imagen de lo soberano?

Ioan: Z. Va Numer. 53 à U. 125

26 Respondo, que siendo iguales los milagros, eran diferentes los estilos; porque la agua, era bebida: Dabit ei bibere : La Serpiente era mirada: Quem cum percussi aspicerent, sana- Numer.213 bantur; y como lo que se bebe passa à lo interior, y lo que se mira, no passa de la exterioridad, obrar milagros moviendo los interiores, es poder de Santos; pero obrarlos folo con fer mirados, es argumento de Divinos.

Verf. 240

Mase

Mirando vnas letras exterio. res, sana Agustino Serpientes. Yà no encuentro margen à este milagrolo golfo de su ingenio : porque este Sacramento es el mayor milagro de Christo; y siendo el mayor milagro, para que cause el efecto no basta mirarle, es menester comerle, porque no da la gracia vilto, fino entrafiado: Los libros de Agustino sanan mirandolos. Pues haze Agultino mas con fus lerras, que Va Dios con la mayor de sus maravi-

llas? No, que folo puede imitar en algo Agustin tan gran maravilla deDios: en los milagros le imita, y en las diligencias que han de preceder, tambien ay imitacion. Ha de ser la vista de las letras, vna comunion mental, y la de Dios bocal. Para que obre Dios mirado, es necessario entranarle: para que obren las letras de Agustino, es forçolo imprimirlas en el pecho, porque de miradas en la exterioridad, han de passar à imprimirse en el interior : y como assi recibidas sus letras, causan maravillas, parece que es cada capitulo de sus libros, vna inteligible comunion del entendimiento.

28 Fiose del ingenio de Agustino elle no imaginado poder, porque solo su sabiduria podia despicar la sciencia ofendida en las inteligencias. No era bien que huviera fuerças mas poderofas para lo errado, que para lo verdadero. Formo Dios à Agustino, para que se viesse, que no avia mayor ingenio para el mal, que para el

29 El pecador mas ingenioso de todas las criaturas, fue Luzbel, por que fue el mas fabio. El Santo mas ingenioso de los mortales, fue Agustino, porque fue el mas docto. Presentaron la batalla, y se compitieron el ingenio de Luzbel para el mal, y el de Agustin para el bien. Luzbel hizo à su sciencia pretumpcion. Agustin hizo à su sciencia humildad. Luzbel con su ingenio pretendiò subir mas de lo que pedia su - Jabiduria. Agustin con su ingenio bajo mas de lo que pedia su penitencia. Luzbel quilo paffar de Angel à Dios, de labio à sapientissimo por essencia. Agultin palsò de la mayor sciencia à contellar profunda ignorancia. Luzbel con su error hizo demonios à muchos Angeles. Agustin con sus errores ha hecho Angeles à muchos hombrese Luzbel despoblò medio Cielo con sus errores. Agustin ha llenado media esfera con los fuyos. Luzbel con fus iga norancias deslambrò grandes fabidurias. Agustin ilumina altas fabidurias con fus ignorancias. Luzbel con fu error precipitò à los fabios. Agustincon fu error refucita doctos, Luzbel hizo al Ciclo camino para vn pecado. Agustin hizo de su pecado camino para el Cielo, Luzbel hizo del Cielo precipicio. Agultin haze del precipicio

Cielo. Luzbel hizo de vna gloria vna culpa. Agustin haze de vna culpa vna gloria. Luzbel fue tan ingenioso en el mal, que convirtio en sumo mal el sumo bien. Agustin fue tan sabio en el bien, que supo conseguir el sumo bien por conocer el sumo mal ; porque si Luzbel hizo del Cielo infierno con sus errores, Agustin hizo Cielo del infierno de sus pecados, confessandolos humilde, y arrepentido.

30 No podia tener el ingenio de Luzbel otro competidor; ni era justo, que tuviesse el error el mas insigne Catedratico para el precipicio, sin tener otro para el acierto. Lo que admira mi respeto no es, que exceda Agustin à Luzbel en el ingenio del bien, sino en la inteligencia del mal. Le vence con las mismas armas de su ambiciosa sciencia. Luzbel fue Catedratico de Prima de errores. Agustino fue Catedratico de Prima de defaciertos: Peto como lo que à Luzbel le condena, à Agustin le sublima, es tal su ingenio, que si vn Angel yerra para caer, Agustino yerra para subir.

Enseñar acertando; es de Tertal. in 3 I todos: enseñar errando, es solo del Fenix Agustino. Llamèle assi, no so- Apole lo por ser pluma Africana, noble Patria de esta vnica pluma, sino porque esta generosa ave se deshaze en purisi ma llama, para bolver à vestirse de mas hermosa pluma. Ninguno deshizo mas su pluma, que Agustino, pues anihilò su sciencia, hasta intitularla error. y ignorancia; y pluma que se sabe confumir, y deshazer, no es mucho que como de Fenix, resucire à immortal.

Entre las zenizas de los holocaustos mandaba Dios poner las Levitic. 18 plumas de las aves sacrificadas. Di gan los ingenios de los Interpretes mil agudezas fobre esta vuion, en veroguttudesengaños de nuestra arrebatada mor-ris, & plutalidad; que yo fiento, que la zeniza es tan hija del pecado, que fe
decretò al hombre mas fabio del loco in quo mundo por el delito primero : Pulvis es, O in pulverem reverseries cineres efy siendo la zeniza esecto del primer fundi solent . error, mezclar Dios las plumas Gen. 3. 0. con las zenizas, fue barajar las 19. feiencias con los errores , para que los defaciereos de errada cortaran los buelos de prefunida.

Verliculam

ingenio de los fabios, y hazen prefervacion de los errores: Los nobles entendimientos fanan errando, porque fe curan del achaque de fobervios: Mas le enfeñan al Piloto los bageles anegados, que la demarcacion con fus rumbos. David, dize, que los Predicadores de la Divinidad fon los Cielos: Celi enarrant gloriam Dei; porque mas enfeñan el Sol, y las eltrellas con fus trepidantes baybenes, que todo el Firmamento con fus lu-

que zes.

P'alm. 18.

C. I.

54 Es mar de sciencia Agustino, y assi enseña con escollos. Es Cielo de la Iglesia, Sol del mundo; y doctrina mas eclipsado, que lucido. Es
monstruo de ingenio, que haze à los
errores Maestros, y à los desaciertos
Catedraticos. Es monstruo de santidad, que transforma en virtudes los
vicios, y los delitos en milagtos.

Matth. 26.

V. 51.

D. Agust.
lib 22. cot.
Faust. 20.
Domini licet carnali,
tamen amo
re peccavit.

ponderacion, sino me ampara el mismo Agustino. Contempla su eloquencia à Pedro tirando el golpe a Malco, y reprehendido por Christo, y escrive vn elegante arrojo, que viene cortado à su dueño. Tan insigne es Pedro, que sus culpas parecen virtudes. Que pareceran a nuestro respeto sus virtua des, si sus delitos parecen perseccion nes?

36 Delinquiò Pedro hiriendo à Malco, pero fue vn deliro nacido de vn
excesso amoroso, porque faltò a la caridad del proximo por amor de su Maestro. Las culpas en otros, dize Agustino, son faltas de caridad, pero en
Pedro son excessos de amor: Por seguir à su Maestro le niega, y por amarle, y desenderse, aora le agravia; porque es Pedro ran insigne, que pecando
todos por desectos de voluntad,
solo Pedro peca por excessos de
amor.

yna profunda Theologia. Aqui fe mira inverso, y trassornado todo el mertodo de los delitos, y la experiencia practica de los pecados; porque como el pecado consiste en aversion de Dios, y conversion à la criatura, todos pecan por amar mas à la criatura, que à Dios; y Pedro peca aora por amar mas a Dios, que à la criatura. Todos pecan por carta de menos, y Pedro por care

ta de mas; porque es tan excessivo su amor, que lo que en todos los mortales obra la tibieza, executa en Pedro la llama.

38 Este elegante juizio, que formò Agustino de Pedro, forma mi respeto de Agustino; y aora veràn si con sabio excesso. Consessar las culpas, y los errores, es puntualidad estrecha de nuestra severa profession; pero se han de consessar al Cielo, y no al mundo; se deben revelar en secreto, y no en publico; Agustino se consessa en su libros à todo el mundo; esta es falta de caridad, porque es desacreditarse à sì. Pues como abandona la fama quien es tan sabio? Como pisa sa opinion quien es tan discreto?

Aqui falta Agustino à la caridad propia, porque sin obligacion se desacredita. Digo que es verdad que se falta à sì, pero es por amor de Dios La culpa de Pedro fue amar corporalmente mas à Dios, que al proximo. La culpa aparente de Agustino, es amar mas à Dios, que à si. Amò Pedro à Dios mas que al proximo, pero este era vn estraño. Amò Agustin à Dios mas que à sì, pero era el propio: No querer mas à vn estraño, no es admiracion, pero es prodigio no quererse mas à sì. Este es conocido excesso de amar ; porque Pedro hiriendo à Malco, quifo mas à Dios con dano de rereero : Agustin desacreditandose, quiso mas à Dios con dano propio; y si el amor en Pedro le cegò para herir à vn estraño, el amor en Agustino le arrebatò para herirle à sì propio.

40 Con quien ferà igual Agustino, si en esse amor queda excediado yn Pedro? En este insigne Apostol fueron sus tropiezos mas que ruiz nas, avisos: en Agustin son sus errores mas que escandalos, exemplos. Tan prodigioso eres, Agustino, que nos enmiendas con tus vicios. Si assi enfeñan tus errores, poco les queda que hazer a tus victudes.

41 De estos amorosos excessos nacen en Pedro, y Agustin dos milagros
parecidos, y solo à sus altas prendas reservados; El privilegio de Agustin, es
convercir con sus errores, y enmendar
con sus pecados. El de Pedro, es hazer
milagros con su sombra. Este nuevo Assor 5.06
privilegio sus reservado à Pedrospor-15.
que si miramos lo que es vna sombra.

veremos que es vna imperfeccion, porque es vna falta de luz. Dios, y los Angeles no causan sombras, porque estas se engendran por desecto de luz, y interposicion del cuerpo opaco: Y como Pedro es tan vnico, que son sus culpas excessos de amor, los lunares, y sombras son en Pedro milagrosas; porque solo quien ama con excesso, puede hazer à lo que es desecto, mila-

42 Hazer milagros con la sombra, es propiamente obrar milagros con vna falta, porque es falta de luz la sombra. Obrar conversiones con errores, y ignorancias, es hazer milagros con sombras: y tantos milagros ha obrado Agustino con las sombras de sus errores, quantos ojos han leido sus escri-

cos.

4; Ajustando otra quenta mas delicada, hallaremos, que vn error retratado ha convertido à innumerables: el error es vno, y los reducidos muchos. Este es el blason de Pedro; la sombra es vna, y las maravillas immen-

las.

160

44 Construyamos el Texto: Ve veniente Petro saltem ombra illius obumbraret quemquam illorum, O liberarentur ab infirmitatibus suis :: qui curabantur omnes. Noten el quemquam
y el omnes. Esperaban ansiosos su sombra, para que tocando à vno, sanaran
todos: Omnes. Pues si admira, que sane el
tocado de su sombra, què admiracion
serà, que viva quien no lo alcançà?

45 No encuentro mas respuesta à ran fundada duda, que vn privilegio de comunicació. Tocaba la sombra à vno, y sanaban todos, como por quenta tocada, que tiene la virtud de su dueño. Tocaba à los restantes ensermos el tocado de su sombra, y a su contacto huian los achaques medrosos: Curabantur omnes; porque basta vna sombra de la sombra de Pedro, para sanar

medio mundo.

46 Cada oja de los libros de Retractaciones, y confessiones de Agustino, es vna sombra de las sombras que padeciò aquel encendimiento ilustrado, y aquel corazon encendido. Ninguno avrà contemplado estas ojas, que no salga sobre deleytado, arrepentido; porque como estas ojas son vna sombra de las sombras que padeciò errado, basta vna sombra de su sombra; para derramar maravillas.

labios con sus aciertos.

Vn lanze gultofo refiere Posidonio en la vida de Agustino. Predicando vn dia esta insigne luz, se le olvidò el sermon; y exclamò el oquente con estas vozes: Gredo, quod forte aliquem errantem in populo Dominus per nostram oblivionem, O errorem doceri, O curari voluerit. Firmemente creo, que la Providencia ha querido to-1 mar por instrumento mi olvido, para convertir à algun olvidado; y mi error para sanar à algun endurecido. Fue tan verdadero el vaticinio, que al inftante entrò à convertirse Firmio Maniqueo. Conviertan otros con difereciones, y estudios; que Agustin sabe cover: tir hereges con olvidos, y con errores.

#### PUNTO SEGVNDO.

L segundo Punto era los milagros de su modestia.

Para introducirme en esta amorosa lid, ha de hazer passo vna question.

Qual seria mayor triunso en Agustino, pintarse como delinquente, ò retratars se como ignorante?

cecer sus virtudes: retratar sus errores, era ascar sus discursos; y como la prenda mas estimable es el entendimiento, mas hizo en desacreditarse lo entendido, que en obscurecerse lo

virtuolo.

st Son los fantos retratos de Dios en dos prendas; le copian, como imagenes animadas en voluntad, y entendimiento: Se parecen à Dios en la voluntad como virtuolos; y en el entendimiento como difereros. Qual de clas femejanças ferà la mas aperceida, para inferir, qual ferà mayor desprecia.

52 Sea testigo el hombre mas sabio del mundo primer retrato del alieto soberano. Desco Adam parecerse d

Dios

Gen. I. V. 26.

Dios en la sciencia del bien, y del mal: Gen. 3 v.s. Scientes bonum, O malum. Era Adan en la felicidad que gozaba, vna imagen de la Deydad Suprema: Ad imagiginem, O similitudinem nostram. Vivia feliz en el estado de la inocencia, y era retrato puro de la voluntad Divina: Pero como no contento con fer copia de su voluntad, deseò adquirir la sciencia prohibida, para ser mas viva imagen de su entendimiento : Eritis sicut Dijscientes, antepuso la imagen de lo entendido à lo virtuoso; pues à costa de lo virtuoso, quiso parecerse mas en lo entendido.

53 El hombre mas fabio del mundo fue Adan, y este estimò mas lo entendido, que lo virtuoso, pues perdiò lo virtuolo por grangear mas lo entendido: y como ninguno podia despicar mejor el error del hombre mas fabio, que Agustino, este desestima lo entendido, y atea lo virtuoso; escrive sus vicios como delinquente, y divulga sus errores como ignorante, Quando defestima Agustino sus prendas, las configue mas immortales; quando anhela Adan prendas mas immortales de sciencia, pierde las insignes que tenia; pórque erro Adan el camino real de saber, y Agustino le enmendò. Perdiò Adan su sciencia, porque alargando la mano al arbol, quilo alargar lu fabiduria: Adelantòla Agustino, porque estrecho tanto so sciencia, que la tuvo por error, y ignorancia; y como Adan la perdiò por querer alargarla, Agustino la gano por encogerla.

54 Mas alto premio merece Agustino por lo que oculta su sciencia, que por los altos buelos de su pluma. PreguntaChristo à Pedro quien es, y escala con su confession la cumbre de la Divinidad : Tu es Christus Filius Dei vivi. Examinale yà resuscitado, si le ama: Simon Ioannis diligis me? Y responde Pedro : Tu feis. Tu lo fabes. Mas le premia la fegunda confession, que la primera; porque por la fegunda, le ha » ze Vicario, y Pontifice de su Iglesia: Pafce oves meas: Por la primera, folo le ofrece , que le hara despues : Tu es Petrus, & Super banc petram adificabo

Ecclefiam meamo

55 La duda es nacida. La primera contession fue muy gloriola, porque admira alcançar la Divinidad vna mortal comprehension. La segunda sue vna

fencilla modestia: Pues como se premia mas vn rendimiento modesto, que vn buelo soberano?

56 Respondo con la diferencia de virtudes. Confessando la Divinidad, de claraba Pedro su revelada sabiduria: No afirmando que amaba à Christo, ocultaba lo que sabia, porque bien sabia que le amaba; y como revelando el Mysterio de la Trinidad, divulgaba su sciencia, y callando su amor, ocultaba lo que conocía, mas se premia en Pedro la confession de hazerse ignorante, que de remontarse intelia gente.

En los Libros de Trinidad que escriviò Agustino, conociò, como Pedro, Mysterios soberanos: En los de sus Retractaciones, y confessiones, divulgò sus ignorancias : y queda calisicado en Pedro, por voz de Christo, que lleva mas premio quien confiessa ignorancias, que quien alcança foberanias.

18 Mas alma divisaba yo en el Texto para laurel de Agustino. En la primera confession de Pedro, tuvo examen de entendido; en la segunda, de enamorado. Callò Pedro à la manifestacion de su fineza, pero no à la revelacion de su sabiduria; porque como el amor rocaba à lo fino, y la sciencia a lo discreto, tuvo Pedro valor para ocultar lo amoroso, pero no para callar lo entendido.

Enlaza Agustino los extremos que mirò can distantes Pedro; porque escriviendo sus delitos, ofende sus finezas: retratando sus errores, agravia sus discursos: y como no solo retrata el entendimiento, sino tambien la voluntad, oculta Agustino lo amoroso, y lo entendido, quando Pedro solo oculta lo amoroso.

60 Es tan insigne laurel ocultar el amor, que por elfa fineza se le da a Pedro la Silla. Mucho merece quien alcança lo soberano, pero mas se le da à Pedro por ocultar lo fino; porque como el mayor dolor de vn amante, es ver delconocidas fins anfias, mas merece vn amante que niega sus finezas, que va sabio que penetra los Mysterios; porque como en escalar lo entendido, logra el entendimiento su trofeo, y en caltar sus verdades padece el amor violencias, mas es exponerse el amor à la centura, que desvelagse el entendimiens to por la fama.

Matth. 160 0.16. loan. 2 I.V. 150

Verf .. 17:

Matth. 16. W. 18.

40 . 62 mil

Agustino yà equivocados, y yà excedidos. Oculta sus finezas con sus delitos, agravia sus conocimientos con sus errores; porque no solo expone su amor à reprehensiones, sino su entendimiento à censuras.

puede escalar discurso humano: en Agustino miro como dispensado aquel edicto primero. Siendo Adan el mas sabio del vniverso, tuvo prohibicion para la sciencia del bien, y del mal, porque estaba reservada esta sciencia del bien, en los Oraculos que desara: Tuvo la sciencia del bien, en los Oraculos que desara: Tuvo la sciencia del mal, en los errores que se condena. Pudo mirar la prohibicion en Adan el abuso, ò la elacion; porque vsar bien de la sciencia del mal, solo el ingenio de Agustino lo sabe componer.

63 De esta prenda de sciencia mas apetecida, sale aora en Agustin la mayor gloria. Adàn antepuso lo entendido à lo virtuoso, pues no reparò en perder lo hermoso, por conseguir mas primores de discreto. Era entonces Adàn el hombre mas sabio, y Santo del mundo, pues no avia conocido el delito mas ligero: y si el hombre mas Santo, y sabio del mundo anhela lo entendido à costa de lo virtuoso; como serà Agustino, que à costa de lo virtuoso, desacredita lo entendido?

64 Si queda excedida la labiduria de vn Adàn, à què mundo irèmos por comparacion? Muchos Santos han recatado sus virtudes; pero de ninguno he leido recatos de entendimiento. Quien ha tenido valor para pallar del creditos de ignorante, y centuras de torpe?

65 Noten por su vida, que el discreto David, para salvar su vida en el Palacio de Achis, Rey de Geth, se singiò loco, pero no tatuo: atectò locura, mas no ignorancia; porque se atreviò à passar descreditos de juicio, pero no desectos de entendimiento.

66 A mas se estendio el ardimiento de Agustino, porque no solo oculra
su sciencia, sino la desacredira: Y si
solo el ocultarla no es de hombres, hager por donde pueda llegar a detacreditarse, parecerà de Deydades. No hallo proporcion con esta sciencia, sino
miro la Suprema Sabiduria.

67 No parece hombre Agustino en ocultar su entendimiento. No encarno el Padre, ni el Espiritu Santo, fino el Hijo. Las congeturas que forma la Theologia, son discretas; con venia de tantas, dirè la mia. La Encarnacion es con propiedad vna cortina que encubre lo que enlaza, y oculta lo que vne: Tan recatada quedò la Persona Divina entre el grosero velo de las humanas tragilidades, que à la perspicacia de Luzbel burlo los ojos. Yo fiento, que convino à la grandeza del Mysterio humanarse el Verbo, y no otro, porque al Padre se le atribuye el poder, al Hijo el entendimiento, y al Espiritu Santo el amor. Encarnando el Padre, quedaba el poder oculto; Encarnando el Espiritu Santo. quedaba el amor encubierto; Encarnando el Hijo, quedaba oculto el entendimiento; y no ay grandeza mas Soberana, que ocultar el entendimiento vna persona.

doy razon; porque reside entre estas prendas grave diserencia. Recaros de poder, y voluntad, no provocan a admiración, porque recatan su poder los prudentes; ocultan su voluntad los discretos: callan su poder los politicos, y zelan su corazon los dismulados; pero como obscurecer su entendimiento, no lo ha practicado hombre del mundo, y en la Encarnación se ocultaba; era tan costoto, que solo supo esconderle vn entendimiento Divino, porque parece no basta entendimiento humano.

69 Adelantèmos mas la proporcion. Vivia Christo adornado de varias sciencias; la increada, soberana, y divina; la infusa, y la experimentale Ni las descubriò todas, ni todas las ocultò, porque ocultò la divina, y manifestò la menos soberana: Era corto troseo à la modestia de Christo mostrarse menos inteligente, sino permitiera el ser tenido por ignorante: Y como Agustin, siendo hombre, avia de esconder lo mucho que sabia, y consessar que ignoraba; obrò Christo como que ignoraba, y escondio lo intinito que sabia.

70 Permitale à la sciencia de Agustino el noble arrojo de formar rendidas competencias con su Maestro.

71 Invicta fue la paciencia del Redemptor, pues no llegaron tantos re-

2 Reg. 21.

petidos agravios à pilar la irmenfa playa de sus sufrimientes: Pero en tan deimerecidas injurias como padeció fu sabiduria, solo de vua accion se admirò el Presidente : esta fue, que no relpondiò palabra su inocencia à quantos fallos cargos processaron contra lu verdad los Hebreos: Et non respondit ei ad vllum verbum, ita vt miraretur Prases vebementer.

Matth. 27. V. 14.

Chrisoft.

bom 86. in

ne dignum

erat videre

filentem.

qui cot ha-

bebat dice-

'Matth. Admiratio72 Siendo discreto el Juez, parece que debia admirarfe mas del valor con que muere Christo, que del silencio: Pero como no fue la admiracion hija de la ignorancia, fino impulso de la Providencia, admira el silencio con que muere, y no el valor con que espira: porque padecer la Cruz, era perder la vida; callar à los cargos, era aventurar la fama: y como Christo era el mas Sabio del mundo, admira con razon, dize Chrisostomo, que como fabio aventure su fama, y no, que como amante abandone su vida.

73 Contemplèmos este divino filencio à la luz de la contession de Agustino. Christo calla, y Agustin confielfa. A Christo le examina vn Juez estraño: Agustino se fiscaliza à si propio. Christo se presenta ante vn Tribunal limitado : Agustino ante el Tribunal de todo el mundo Christo pudiendo defenderse, calla: Agustin pudiendo callar, se condena, Christo no habla por no absolverse : Agustino habla para condenarfe, Christo callando, haze para los ignorantes, vn confentimieto tacito : Agustin hablando had ze para todos vn confentimiento publico. El filencio en Christo, con vnos le autoriza, y con otros le deshonra: para los indoctos era ignorancia, y para los fabios modestia: La confession de Agustino con todos parece deshon-Hieron. in ra, porque conficila error, y ignorancia. Christo calla porque es preciso, D. Thom. dize Geronimo, para que le fentencien. Agustino habla para que le infamen. Y. fiendo admiracion callar Christo para que le juzguen ; que serà hablar Agus-

caten. Jesus nihil respondere crimen diteretur Pralide,

voluit, ne uno para provocar à que le condenen? 74 Obrò Agustino con la voz lo luens dimir que su Maestro con el silencio. Christo callando, grangeo opinion de ignorante, y delinquente. Agustino confessando , adquirio fama de delinquen: te y ignorante, Callar para fufrir la nota de la ignorancia , es inligne valor

de la Divina Paciencia : pero hablar para provocarla, es defafiar la calumnia; y quando Christo con su silencio muestra valor para sufrirla, parece que Agustino tiene aliento para provo-

Mas hizo Agustino en aventurar iu fama, que hiziera en perder la vida; porque no se admira en Christo que muera, fino que calle. Fue vehemente la admiracion del filencio, y no de la Cruz del Calvario : Miraretur vehementer; porque como el morir era credito de su valor, y el callar era descredito de su juizio, no es admiracion que muera para acreditarse de fino, sino que calle aventurando lo discreto.

76 Pintarse Agustino como peca? dor, y delinquente, era revelar las fragilidades de humano; confessar los ertores de su entendimiento, era negarle el discurso. Como delinquente, quedaba en parage de hombre, aunque fragil: como errado, se introducia à parecer irracional, y bruto: y mas es querer vn Agustino hazerse poco racional, que confessar deslizes de peca-

77 No quiero que quede quexoso de su entendimiento su cariño. He convencido, que averse Agustino retratado es la mayor gloria de su entendimiento; pretendo mostrar, que es tambien el mayor triunfo de su amor. No le bastaba à Agustino lo discreto fin lo fanto; con que tanto fe acredita . de Santo, como de discreto.

78 Falto Jonas al precepto divino de ir a predicar à Ninive. La escusa que diò à la misma Deydad para escusar su fuga, sue, que temio de la Piedad Divina , que mudasse la sentencia, Ion. 4. v. y retratasse el edicto de su justicia. Las retractacion del juizio, arguye error, ò supone flaqueza en comprehender. Pues fi tiene Dios soberano entendimiento, como teme Jonas, que retrate su juis Sois

79 No teme por ninguno de los dos motivos, fino porque Dios es infinitamente piadofo, y el decreto no era absoluto. Discurrio Jonas con des licada comprehension, escrive Crisologo: porque en Dios brillan con igualdad, fabiduria, y amor s como amante le duele la justicia; como sabio decreta la pena; y como es Dios yna llama de voluntad finissima, reme

que siendo tan amoroso suspenda el decreto del castigo; porque solo de su infinito amor se puede rezelar, que re-

trate su parecer.

Ad Colof.

200,140

Toda la infinidad del Divino 80 amor la compendio Pablo en la breve concha de esta clausula: Delens quod adversus nos erat chirographum decreti. Rasgò en la Cruz la Escritura firmada, y decretada contra los mortales: Pues rafgar la Escritura es mas

que perdonar la ofensa?

81 Respondo con el decreti. Es rasgar la Escritura de su decreto. Los decretos divinos son actos de su claro juizio, y soberano entendimiento: rafgar la sentencia decretada, es piedad por la parte que perdona, y es vn genero de retractacion por la parte que anula: y como perdonar la ofensa es magnanimidad del corazon, y rafgar el decreto es gloria del entendimiento, toda la grandeza de su amor consistiò no tanto en perdonar la ofensa, como en rasgar el decreto de la escritura; porque no puede llegar à mas lo amorofo, que à borrar lo que firmò fu decreto.

82 He cumplido con el argumento; pero no escuso la nota de algun melindroso. Juzgarà que ha sido ofensa de sus virtudes, averme engolfado folo en sus retractaciones, pues quedan fin elogio sus virtudes, milagros, y pe-

nitencias.

A este escrupulo respondo, que es tal Agustino, que puede dar todos sus milagros de barato. Otros Santos son grandes por su sèr; Agustino, por lo que es , y por lo que no es. Los errores, y negaciones, que son nada, por recaer en Agustino son gloria.

84 Elogia el Evangelista amado al mayor de los nacidos, y dize que Ioan. 1.v.8 no era luz : Non erat ille lux. Pues de què le alaba, si le quita la luz? De que era voz : Ego wox : y es tal el Bautilla, que le bafta fer voz, fin fer luz; porque tanto vale en Juan lo hablado, como

en orros lo lucido.

Brillen como luzes ardientes los otros Santos divulgando sus resplandores, ya en virtudes, ya en milagros; que aviendo fido Agustino en fus escritos voz segunda del Verbo. no necessita mas luz que del clarin de fo voz. A fus ecosfe estremecen los abifnios, se rinden los infieles, se con-

funden los Sectarios, pastrando mas muros de heregias con sus sentencias, que derribo Josue en Jerico con sus trompas. Es mas infigue Agustino por sus errores; porque como es Sol, adereza su Trono de las nubes, y compone la magestad de su luz de las obscuridades

86 Permitan que diga, que Agustino haze de sus errores unlagros; porque con lu retractacion, y arrepentimiento, compone diversiones para

Christa,

87 Entrò Christo en casa de Zaqueo, y empezaron à murmurar de Luc. 19. v. Christo: Murmurabant dicentes, quod ad hominem peccatorem divertisset. Yo no sè quien puede quexarle de verse murmurado, porque sera sentir el parecerse à Christo. Murmuraciones injustas no desacreditan, sino honran;no

infaman, fino acreditan.

Reparen la voz que ponen, dize profundo Cayetano: Murmurabani, quod divertiffet. Murmuraban que le huviera entrado à divertir. Noten aora una infigne contradicion, Quado entro en casa de Marta, dize ei l'exto, que Intravit in quoddam castellum. Solo dize, que entrò à hospedarse : aora dum. que entra en casa de Ziqueo, no solo. Luc. 10.0. dize, que entra à hospedarse, sino à 3 8. divertirse; porque Marta era delde sa infancia virtuosa; Zaqueo era vn Principe de peçadores frescamente convertido; y en casa de vn Principe pecador arrepentido, tiene Christo todo su divertimiento : Divertiffet.

Mas triunfos contra los errores ha ganado la Iglesia con la conversion de Agustino, que con las plumas inocentes de todos los demás Santos, que la han ilustrado; porque armas de pecadores convertidos, cau-

fan triunfos duplicados,

90 Efte Texto eftimo. Fue Sanfon la columna del PuebloHebreo. Tantos triunfos configuio en vida, que fus victorias se han de contar por el numero de sus batallas. Era su nombre profecia à sus laureles, porque Sanson, escrive Geronimo, significa Solohus Soldel Sol, y luz de la luz; y no mviera cabales los oficios de Sol, tino desterrara fombras , y desvaneciera tinichlas.

Contemplemes acra las triuna fos. Siendo can valerola la laz en vi-

Caiet bie. Quod apud virum pec. carorem ingrellus eller ad diverté-

Hieron, de Nom. Heb.

Ders.230

inimicoru exercitum postravisse, quandoNazaræus.hoc

da, fue mas valiente quando eclipfada, porque mas enemigos, dize el Texto, que mato en su muerte, que mato en Iudic. 15.v. toda lu vida: Multo plures interfecit moriens, quam ante vivus occiderat. La Bachiar, in razon diò ingeniofamente Bachiario. ad En vida fue Sanfon vn justo Nazareno: Fan, de re- en muerte fue vn delinquente arrepencip. lapsis, tido, à quien el amor de Dalila dexò Maiorem mas ciego, que le pusieron sus enemigos. Invocò à Dios en su arrepentido corazon, y al assir las columnas del Templo, se puso en imagen de peniquam antea tente crucificado, formando vna Cruz sus brazos, indicio de sus arrepentimientos. En este estado de ciego arreest immacu- pentido matò mas enemigos en el Templo, que en todo el espacio de su latus fuerat, l'emplo, que un el campo ; porque inocente vida en el campo ; porque mayores fueron en la Iglefia los triunfos de arrepentido, que fueron en el campo los trofeos de inmaculado.

92 Sin lisonja digo, que es triun-To corto para Agustino. Es este Africano Fenix el Sol del Sol, y la luz de la luz, porque es el Principe de los Doctos, y el Monarca de los Sabios. Cayò como Sol humano en las tinieblas do ciego; recobrò sus perdidas luzes,

y aplico fus manos à las columnas de la Iglefia, no como Sanfon para derribarlas, fino como Atlante catolico para tenerlas. Era Sanfon vn ciego Sol. que recobrò penitente su luz; y triunfos de Soles ciegos, fon mayores de arrepentidos, que de inmaculados; porque como aplican para despicarse todos sus esfuerços, llegan à excederse 2 sì mismos.

63 Perdona Planeta hermoso de este militante Cielo, la ossadia de averme atrevido à delinear tu grande-22. Vanos son los mas altos pinceles, fino prestas para tu retrato las plumas. Eres el vaso segundo de eleccion, para tellimonio del Divino Poder: Vn norte tan peregrino, que eres el mas fixo, aviendo sido tan errante: Vn Sol formado primero con escasa luz, para ser despues la fuente del resplandor : Y eres en fin lo que calla tu modestia, y el Orbe admira. Merezcan nuestros respetos tus agrados: Y pues tienes tan largo imperio en la Esfera, intercede por el favor de la gracia, pa-

ra acompañarte en eternidades de gloria, Amen.





## RACIO DE SAN ANTON ABAD.

Ecce nos reliquimus omnia. Sequent. Sanct. Evang. sec. Matth cap. 19.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap. 6.



O sè, Antonio mio, por los colores con que empieze vueltro retrato. No estraneis mi confusion ; que si las Deydades no se permiten à la carcel de los colores, para virtudes mas que humanas, no tiene nueltra corta oficina pinceles.

2 Diga la florida eloquencia de los Oradores, que sois emulo de los Serafines, Paralelo de los Aposto-

les, Erario del desprecio, Archivo de la humildad, Centro del desengaño, Martyr de penitencia, Angel del Paraylo, Deydad humana del defierto, Terror del abilmo, Dueño de los elementos, Monarca de los espiritus infelizes, Templo de todas las necessidades, Deydad hechiza, o humanidad elevada; que yo tolo dire, que por aver dexado el mundo, te has levantado por señor del vniverso.

En la Oracion tengo de leguir el alto estilo de su generoso desprecio; aora me quedo en la orilla, y fin entrar en el golfo, contemplo desde la playa, que mas le sirve à Antonio el mundo, dexado, que pudiera servirle

posseido.

Es el mundo vn Imperio tan peregrino, que folo se alcança quando se desprecia. Para ostentar el Sumo Pontifice antiguo, que todas las coronas vivian sujetas à sus obediencias, tenia en la simbria de la vestidura setenta y dos coronadas granadas, que estaban besando sus plantas; porque los Imperios del mundo, son tan singulares, que puede ser vn hombre seños de vn Imperio con el dominio, pero de todos con el desprecio. Tenia setenta y dos coronas en las plantas, porque tantas son las coronas en que se dividen los Imperios mas conocidos del mundo. En la cabeza no cabe mas de vna corona; pero en las plantas del Sacerdote cabian sin embarazarse setenta; porque ay tanta diferencia de posseer à despreciar, que quando por cenirla en su cabeza suera señor de vna, por ponerlas à sus plantas era Monarca de todas.

Mas amorosa prueba ofrece este Sacramentado Dueño al desinteres de Ioan. 13.0. Antonio. Quando Christo instituyò este Divino Plato, dize Juan, que era Se. 3. nor tan absoluto del mundo, que estaba en sus manos todo el poder del vniverto: 1. ad Cor. Sciens quia omnia dedie ei Pater in manus. Accepit panem. Siempre fue Schor del mundo, escrive Agustino; pero solo ostenta su dominio quando se distraza en

efte Sacramento.

La razon me parece textual. En todos sus Mysterios logrò Christo algun oropel del mundo. En el pelebre tuvo adoraciones de Pattores, y prefentes Matth. 2.

Exod. 280

II. U. 230

Luco 2. 00 16. de v. 11.

0racion

de Reyes. En el deserto, despues de vencido el demonio, banquetes de Angeles.

Matth. 4. En el Tabor, aclamaciones celestes. En la Cruz, le veneran los ciegos, y le aclaman turbados los elementos. En el sepulcro, le respetan los Angeles. En este Matth. 17. Sacramento procede con tanto desinterès, que destruye, y aniquila la substancia del pan, y solo se vale de sús accidentes para conservar las especies. Tan desnumatth. 27. do pone en esta Hossia su Cuerpo, que aun no tiene aquel bocado de pan, que parece à nuestros ojos; porque siendo pan à la vista, no es pan en la substancia. Ioan. 20.0. Pues si en este Sacramento no tiene Christo ni vn bocado de pan del mundo, solo en este Sacramento se aclama con razon Sesor de todo su imperio; porque solo quando se dexa hasta el alimento preciso, se logra el ser Sesor del vniverso.

7 Lo inculto del desierto le sirve à Antonio de Trono. Todas las riquezas, y coronas que pisa, le sirven à sus plantas obedientes como vassallas. Poco era dominar en la tierra, y parece que estendió su dominacion à lo alto. No tenia vn bocado de pan en el mundo, y descendian presurosos los Angeles à traerle el alimento. Bien sè, Antonio, que no sois divino; pero què tengo de dezir, si An-

geles os sirven el plato?

8 Estendiò las columnas de su jurisdicion hasta los mas rebeldes elementos. Y pues es Antonio el Patrono contra el suego, justo serà, que vn elemento

can lucido encienda los rayos de su lucimiento.

Mucho es dominar en las inconstancias de la agua, haziendo sirme vn elemento que professa de instable. Mucho es imperar en las inquietudes del viento, haziendo que sean sus iras templanças, y sus desigualdades respiraciones. Mucho es señorear en las groserias de la tierra, haziendo que sea agradecida la que se estrenò ingrata, y que no passe à obstinacion su dureza: Pero dominar en la voracidad del suego, es admiracion, porque es vn elemento tan indocil, que ni admite comercio, ni contacto: tan ingrato, que al que le alaga, le quema: tan alevoso, que al que le hospeda, le arruina: tan cruel, que igualmente se ensangrienta contra la inocencia, que contra la tyrania; tan libre, que no conoce mas obediencia, que estender su llama: y tan tyrano, que lo que no reduce à zenizas, es porque no alcançan sus sueres.

20 En este tyrano elemento domina Anconio, porque se mida por la grandeza del dominio la autoridad del dueño, y sirva la obediencia de su luz, de acla-

rar fu mayor magestad.

Exod. 14. que las pisassepedro las olas. En el ayre assustando liquidas las piedras, y sirmes para dole en el desierto de manà, y codornices. En la tierra haziendo que arrojasse sus mattho 14. que las pisassepedro las olas. En el ayre assustando à Egypto con plagas, y poblandole en el desierto de manà, y codornices. En la tierra haziendo que arrojasse sus mattho 14. Redemptor à Moyses. El reparo consiste en que solo en la Zarça por muertos, vivos. En el fuego nombrando en la Zarça por muertos.

Moyses se descalze, para que venère el prodigio. El descalzarse para registrar en agua, ayre, y tierra, piden ser agradecidos; pero milagros de sucgo deben ser mas respetados.

Matth. 27° mayores respetos. Y yo adelanto, que otros Santos mandan en la tierra alentando cadaveres, y sanando enfermos; pero el dominio del suego es privativo, do Dios, ò Antonio. Fue tal su valor, y virtud, que llegò no solo à vencer à castigo de los obstinados; y era preciso, que quien despreciaba al dueño del abistica.

13 Si admira la victoria, que admiracion causarà el desprecio? Què pueda vn hombre rayar ran alto, que llegue à despreciar à vn enemigo tan poderoso como el demonio! Tanto le elevò su virtud heroyca à

esfuerços prodigosos de la gracia.

AVE MARIA.



Ecce nos reliquimus ommnia, Sequent. Sanct. Evang, secund. Matth. cap. 19. Caro mea verè est cibus. Seq. Sanct. Evang, sec. Ioan. cap. 6.

L Norte del Evangelio es vna heroyca repulsa del mundo. Todos faben, que es vn vivo regrato de Antonio : Pero en este desprecio le han igualado muchos, y no puede ser como todos quien naciò como ninguno. Determinome à romper nueva fenda en camino tan pisado, y convencer, que excediò à todos en este defprecio. Todos los Santos dexaron el mundo; pero oy tengo de probar, que Antonio dexò tres mundos; con que saldra victorioso à todos. Esta sera miOracion partida en tres puntos, porque cada mundo dexado, merece vn punto gutero.

#### PVNTO PRIMERO

claustros, y austeridad de votos, dexamos el mundo; pero siendo la misma materia la dexada, es desigual el merito de la repulsa. Averiguar los motivos, y penetrar las razones, porque siendo igual lo dexado, es desigual el merito, es vn camino no pisado; pero con la luz de Antonio he de ser el Colon de este camino.

el mundo. Vnos dexan el mundo que tienen. Otros el mundo que tienen. Otros el mundo que esperan. Y otros el mundo que ni esperan, ni tienen. Los que dexan el mundo que tienen, son los Poderosos, porque tienen mucho mundo los soberanos. Los que dexan el mundo que esperan, son los sabios, porque la tabiduria es prudente acrehedora à los altos puestos. Los que dexan el mundo, que ni esperan, ni tienen son los desvalidos; porque ni esperan fortuna como pobres, ni possen conveniencias como miserables.

17 Què repulsa de estas tres clases sera la mas heroyca? A primera luz parece facil la sentencia: porque dexar vn mundo posseido, es valor del desengano: dexar vn mundo esperado, es discrecion del juizio: dexar vn mundo, ni esperado, ni posseido, es obligacion del entendimiento. Quien dexa lo que esq

pera, renuncia vn embuste, porque no ay mayor embustera, que la esperança. Quien dexa lo que ni espera, ni possee, renuncia el dolor de no tener que dexar. Quien dexa el dominio de lo que goza, parece que dexa mucho, porque mas es dexar el gozo de lo posseido, que el embuste de lo esperado.

18 Si este discurso es verdadero, parece que Antonio dexò pocosporque como su cuna, aunque noble, no sue la mas soberana, ni sue su renuncia de mucho mundo esperado. Luego hemos errado su elogio por este nuevo rumbo de desprecio.

porque bien examinado, ha de salir el mas insigne Antonio. Todos los Santos, y virtuosos desantes el mundo. Vnos le dexan, porque se retiran: otros, porque aunque le gozan, le pisan. Todos dexan el mundo; pero Antonio dexò tres mundos. Yà escucho que me acusan los discretos de que fabrico tres mundos; porque sino podemos averiguarnos con vno, què serà con tres?

20 Pues yo, señores, no los fabrico como Arquitecto, porque los descubre el desengaño. El mundo sigue los compasses del tiempo: es el tiempo no solo su medida, sino su alma. Los sabios antiguos llamaron al tiempo hijo del mundo, yo le llamo Padre.

por lo eterno, el mundo se constituye por lo temporal. En la Patria no viven computos de tiempo, sino edades de eternidad.

corrientes del figlo. Los que figuen el tiempo, figuen el mundo, porque la vida del mundo es lo fugitivo del tiempo e Los que no galantean el tiempo muestran que no viven en el mundo, simuestran que no viven en el mundo, simo en el Cielo; porque no aviendo en el Cielo tiempo que feguir, no puedan seguir el tiempo los que viven vna vida celestial; con que no es mucho que no puedan seguir el tiempo los que professa no vivir en el mundo,

La inconstancia del mundo tef-23 tifica que su alma es la variedad del tiempo; con que aviendo tres tiempos, es preciso que aya tres mundos. Mundo passado, mundo presente, y mundo futuro. Antonio los dexò todos, porque erapoco à su desprecio, vno. Este ha sido el exordio. Registremos aora el estilo, el desprecio de estos mundos, y qual es mayor para dexado.

24 Quien dexa el mundo passado, sacrifica memorias. Quien dexa el mundo presente, ofrece desengaños. Quien dexa el mundo futuro, martyriza esperanças. Qual serà mas, martyrizar esperanças, ofrecer desengaños, ò sacri-

ficar memorias?

25 Siendo el mundo vn arrebatado rapto del tiempo fugitivo, mas parece que es dexar el mundo passado, que el presente; porque como entre los juizios està siempre canonizado por mejor el tiempo que paísò, tambien vive venerado por mejor entre los deseos el mundo que sue. No ay corazon humano que por satisfecho que se halle de lo presente, no anhele lo passado. La razon de esta ambiciosa destemplança es, que el mundo passado es mundo perdido; y no ay passos fugitivos, que no llevé los defeos arraftrados.

Quexa vniversal ha sido do todos los figlos condenar fiempre lo presente, y engrandecer lo passado. Pues yo siento, que no se alaba lo que fue por fer mejor obrado, fino porque yà se mira como perdido. Verdad tan clara no necessitaba de prueba, pero es ingeniola. Es tan loco nuestro deseo, que en lo que no riene, emplea el cariño; en lo que

tiene, emplea el desprecio.

27 Mitte panem tuum super tran-Eeclef. 110 feuntes aquas , dize Salomon, introducido à politico labrador : Siembra en las aguas que passan : Super transeuntes aquas. Dos reparos ofrece can peregrina sementera. El primero es, que no se puede sembrar en la agua, fino en la tierra. Pero esso sera para rufticos labradores; no para vn difereto Salomon. Los labradores juzgun que no se siembra en la agua, fino en la tierra : Pero Salomon, como difereto, fabe que en el mundo no se siembra en la tierra, sino en la agua ; porque la vierra por lu naturaleza es firme ; la agua por lu condicion es inconflante : y juzgando el labrador que siembra en vna firme tierra, halla Salomon, que siembra en vna inconstante agua ; porque es mas inconstante, que agua, todo quanto en el mundo se siembra.

No me dexaran mentir los sucessos, sino creen à mis discursos. Siembra el pretendiente adoraciones, el ambicioso obseguios, el sabio desvelos, y el soberano servicios. Esperan de estas grandes sementeras vnas cosechas muy abundantes: Y cogen lo que esperan? Yo dirè lo que cogen. Si son discretos, vn desengano: Si son necios, vn enojo. Quando esperaban coger vu grande fruto de lo sembrado, se hallan con vn desengano, y vn enojo; porque como siembran en aguas inconstantes, qualquier foplo de fortuna que altera las ondas, felleva los frutos, y las esperanças.

El fegundo reparo es contemplar el territorio donde se ha de sembrar. Noten el transeuntes aguas. Convengo en que la vana labor del mundo no es en tierra firme, fino en agua inconstante; pero yà que es agua, lea agua quieta, y no fugitiva: sea cristal parado, y no corriente. Pues no es sino agua que corre, dize Salomon : Super transeuntes aquas. La razon es bien desengahada. Dos calidades residen en las aguas: ay aguas que vienen del mar para alimentar las fuentes, y los rios; y ay aguas que van de las fuentes, y los rios para pagar fu dulze tributo al mar. Todos los mortales, dize Salomon, fiembran en las aguas, pero no en las aguas que vienen, fino en las aguas que vans Transeuntes.

30 La razon es bien delengañada! Las aguas que vienen del mar a los rios; son aguas que nos buscan: las aguas que van de los rios al mar, fon aguas que se huyen, y nos dexan; y es tan necia la condicion humana, que folo anhela lo que se huye de sus deseos; con que no sembramos en las aguas que vienen, sino en las aguas que huyen; porque lo que se viene à nosotros, es lo que siempre despreciamos; lo que se huye de nosotros, es lo que siempre aperecemos.

31 Elle discurso padece vna replica en Antonio. Dexò su valor el mundo passado, pero en esto dexò muy poco, porque no le avia vivido: Cum

V. 10

esset adolescens, dize su vida; y dexar lo que no se ha gozado, no parece muy generoso desprecio; porque la ignorancia del gusto, disminuye lo facrificado.

32 Parece la replica convincente, y es sossifica. Dexar el mundo à poder de años, es de cansados: dexarle quando se empieza à gozar, es de arrepentidos: Dexar el mundo Antonio, sue valor de su desengaño: dexarle otros, ha sido vn cansancio dichoso, que pa-

rò en arrepentimiento.

33 Pero siempre insiste el escrupulo. Dexar todo el mundo, no parece merito muy alto, porque mirado el mundo à la luz del detengaño,
mas merece desprecios, que cariños;
y despreciar lo que no nació para amado, no es valentia del entendimiento.
Luego no es repulsa muy alta dexar el
mundo, siendo vna vana sombra de
yn adorado engaño.

34 A esta bien fundada duda respondo con vna distinción hermosa. Nada es el mundo para quien le goza, pero es mucho para quien le renuncia; es nada possendo, pero es mucho pisado; porque las privaciones dán valor à los deteos, y lo que haze la possessimon fastidio, haze la privación tesoro.

35 Algunas vezes me avran oido este Texto; pero lo ajustado podra disimular lo repetido: Sicut Paradisus Domini, & sicut Agyptus venientibus in Segor. La region del Jordan es vn Parayto, y vn Egypto a los que vienen à Segor. Noto Origenes la dificultad que tiene la comparacion. Para que la tierra del Jordan lea como el Paraylo, y Egypto, es menester, que el Paraylo, y Egypto le parezcan entre si. Pues en què se puede parecer Egyto al Paraylo? Porque si esta triste Provincia es de fertil, y deliciolo terreno, mirada del ceño del Sol es calida, y el Parayfo Provincia fresca: Egypto es ardiente; el Paraylo templado. Pues como puede ser vn Egypto, volcan de fuego, la delicia de vn Paraylo?

36 Respondo con el venientibus in segor, No es Egyto Parayso en sì, sino para los que entran en Segor; porque este Lugar pequeño era frontera de Egypto; y como desde su rerritorio corto estaban mirando su delicioso terreno, los parecia yn Parayso; porque

lo que es vn Egyto gozado, parece vn Paraylo, perdido.

37 Adelantèmos mas. A quien pisaba à Egypto le parecia bien su ser-til terreno, pero no le juzgaba mas que por tierra deliciosa: à quien salia de èl para entrarse en la cortedad de vna Aldea, no le parecia tierra, sino vn Parayso de delicia; porque ay tanta diferencia de posser, ò dexar, que la misma tierra, que era de vn Egypto posseida, parecia de vn Parayso de-xada.

38 Mas se adelanta el Texto notando la vecindad. Estaban mirando desde la pequeñez de Segor las delicias perdidas de Egypto: y Egypto posser la Egypto; Egypto mirado, es Parayso; porque ay tanta diserencia de gozar de la sortuna, ò mirarla desde la miseria, que para los que viven en Egypto, es Egypto; para los que le dexan, es Parayso; porque Egypto posser de Egypto las verdades; pero Egypto renunciado, tiene

de Cielo los visos.

39 Tan puntual es el Texto, que hafta el terreno sirve à nuestro insigne Antonio. Fue Egypcio de nacion, dexò su hermosa Patria, y huyò sugitivo dicholo al defierro. Quando gozaba de Egypto, era Egypto: quando le miraba perdido desde el desierto, era Paraylo. Mirado el mundo delde lu golfo, es nada; pero mirado desde la orilla, y la playa, tiene hermofa vilta: Nada era Egypto quando le gozaba Antonio; pero era vn Parayfo quando le miraba desde el desierto; porque lo que es en la possession vn poco de tierra, parece en la privacion vn pedazo de gloria.

mento de lo dexado. Tal es la finrazon de nuestro deseo, que por mas que se emplee el pensamiento en lo que se posse, nunca se divierte la memoria de lo que se posseyò. Mas valiente es para entristecer la memoria de lo dexado, que para alegrar la presencia de lo posseido. Bien puede sacrincarie lo posseido, pero nunca se facrinca la memoria de averlo despreciado.

41 Infigne desengaño sue el de Pedro. Sacrificò los barcos, y redes que tenia, pero no acerto a tacrificar la memoria de su heroyea repulta. Sacrificò los bienes, porque dexo las posses.

Gen. 13.0.

Orig. tom.

Kones : Relictis retibus. ; pero no renunciò las memorias, porque se acordò de que los avia dexado, y no se pudo olvidar de que los avia posseido: Ec-

se nos reliquimus omnia.

42 En esta delicada reflexion se esconde la valentia de la repulsa; porque Pedro dexò el mundo, pero se acordaba de averle dexado: Antonio dexò el mundo, y perdiò la memoria de averle despreciado; porque dexò el mundo tan bien dexado, que aun dexò la memoria de averle vencido.

A poder de milagros hizo Dios que los Ifraelitas dexassen laCorte de Egypto por vn desierto; pero estando en el desierto se acordaban de los manjares roscos de Egypto: Recordamur piscium, quos comedeba-mus in Ægypeo: Dexaron en Egypto las possessiones, pero conservaban las memorias; porque puede Dios con milagros hazer que los hombres dexen vna Corte de Egypto por amor de vn desierto; pero no acaba de conseguir, que en el desierto no conserven la me-

moria de su Egypto.

44 Solo el espiritu de vnAntonio pudo despicar este agravio, y dar este impossible vencido. Dexaron los Israclitas à poder de milagros la Corte de Egypto por el defierto. Dexò Antomio laCorte deEgypto à la primera voz del Evangelio. Los Ifraelitas devaron vn Egypto donde vivian en penofa cautividad. Antonio dexò vn Egypto donde mandaba como noble, y feñor. Los Ifraelitas falieron con las joyas de Exod. 120 los Egypcios, ricos. Antonio falio tan desnudo, que vendio para los pobres rodo su patrimonio. Los Israelitas en el defierto debieron al Cielo muchas maravillas. Antonio en el desierto no tenia mas que batallas. Los Ifraeliras vivian regalados cen manà, y Codornices, alimento que lloviò el Cielo. Antonio con las yervas filvestres, que ann no fabia producir fu terreno infecundo. Entre tan infignes diferencias se acuerdan los Ifraelitas de Egypto para amarle ; y Antonio aun no fe acuerda de el para aborrecerle; porque es tan dificil no amar lo que se ha demado, que ni à poder de maravillas lo configue el Cielo de nueltras

flaquezas.

### PUNTO SEGUNDO.

L segundo Punto era la renuncia del mundo presente. Este linage de sacrificio parece pequeño; porque el mundo presente es corto mundo : tiene esfera tan limitada, que se mide por minutos, le regula por instantes. El mundo passado es tan estendido, que tiene su cuna en el campo Damasceno. El mundo futuro es tan dilatado, que estiende sus alas hasta el Sepulcro del Vniverso. El mundo presente es tan encogido, y breve, que no puede passar de vn instante, porque no ay mas de vn instante de mundo presente.

46 Pues yo siento, que el mundo presente es nada quando se dexa, pero estodo despues de dexado. Para esta hermofa precission es grande siador el Evangelio. El mas discreto Apostol dixo à su Maestro : Ecce nos reliquimus omnia. Noten el omnia. Todo lo hemos dexado. Esta parece sobervia, y falsedad, porque solo dexò vnas pobres redes, y vn barco; y hazer cargo de que lo ha dexado todo, aviendo remunciado las redes, y vna pobre barquilla, ni fuena verdad, ni modestia.

Yo juzgaba en otra ocafion que el omnia se entendia de lo esperado , pero no de lo posseido. Dexò Pedro todo, dexando vnas pobres redes, porque dexò todo el largo campo de las esperanças; y quien dexa todo lo que puede esperar, lo dexa todo; porque como la esperança promete mucho, mas es dexar las rifas de vna efperança, que las delicias de vna ri

queza.

48 Aora fiento, que fin recurrir à las esperanças, se debe entender justamente de las possessiones : dexando so: lo vnas redes, dize con verdad que lo ha dexado todo: Reliquimus omnia; porque estas redes se deben considerar, ò posseidas, ò dexadas: en la possession, eran redes; en la renuncia, eran todo: Omnia; porque siendo no mas de vnas redes quando posseidas, es todo quanto puede ser, despreciadas.

49 Noten por su vida, que el reliquimus haze el omnia: quando las dexa, las llama el Texto redes : reli-Elis retibus : yà dexadas, las intitula todo: omnia; porque al dexarle, era va

0.360

Mumero I I .

2.5.

ançuelo; después de dexado no es ançuelo, fino todo: Omnia. ..

50 O discreta transformacion del desprecio! Lo despreciado es poco, y el despreciarlo lo haze mucho. Abulta Dios para el merito, lo que es

nada para el dominio.

340

II.

Dan. 4. 0.

51 Dexò Antonio el mundo presente; y sospecho que son pocos los que en esta renuncia le compiten : Porque en el mundo presente se dexa lo que actualmente se goza; y como ay bienes, que llama la vulgaridad, raizes, y muebles; firmes, y inconttantes, algunos dexan los bienes inconftantes, y conservan las raizes, porque alargan las riquezas, pero conservan para el vío las possessiones; pero como Antonio renunciò las possessiones, dando todo su patrimonio à los pobres, dexò de los bienes hasta las raizes.

En dos imagenes representò el Cielo à Nabuco el bayben de su Monarquia: Vna imagen fue vna estatua Dan. 20 0 rica de metales, postrada al impulso de vna piedra. Otra fue vn hermolo arbol cortado por la espada de vn Angel. Para que multiplica el Ciclo las imagenes? Yo discurro que para ser cabales las representaciones. No que. daba el Imperio de Nabuco bien arruinado à lo del Cielo, con la estatua postrada, sino se arrimara el arbol cortado; porque en la estatua rica de metales, y en el arbol vistolo de frutos, y flores, se figuraban los bienes del mundo; y como en la plata, y oro de la estatua se representaban los bienes muebles, que son los metales; y en el arbol los bienes raizes, quando el Cie, lo pinta vna ruina del mundo, corta con vna espada las raizes, y derriba con vna piedra los metales; porque no le dexa bien el mundo despreciando las riquezas solamente, sino se cortan por el pie las raizes.

Mas alma oculta el Texto. Postrò los metales de la estatua vna piedra. Cortò las raizes del arbol vna inteligencia. La piedra era representa. cion de la gracia. Pues por que no vino otra piedra para el arbol, o vn viento que arrancaise su firmeza? Porque fue advertir la dificultad del tacrincio. Muchos virtuolos desprecian el mundo, esforçados del auxilio divino; pero despreciando las riquezas, comer-

van las possessiones. Postrò vna piedra, que es imagen de la gracia divina , los bienes muebles de la estatua; cortò vn Angel con vna espada al arbol por las raizes; porque como es tan dificil cortar los bienes del mundo de raiz, basta la gracia divina para dexar los bienes muebles, pero fe neceffita vn Angel para cortar las raizes.

54 Corto Antonio los bienes del mundo de raiz, porque tiro à que no bolviessen à nacèr. Dexò el mundo presente, y le dexò tan dexado, que no bolviò mas al mundo. Muchos infignes espiritus le han dexado para el cariño, pero no para el comercio: le dexan para no amarle, pero no le dexan para no verle: No le aman, pero tratan con èl, y le miran.

55 Ilustre desprecio es dexar el mundo para no amarle; pero yo fiento, que esta es la mitad de vn desprecio: el desprecio heroyco, y entero, es el de Antonio, no solo dexar el mundo para no amarle, pero dexarle para no

bolver a verle.

56 A discurso tan nuevo, darè razones, y textos, como acostumbro, No muere el mundo para quien le dexa, sino para quien le olvida. En vuas vozes vulgares de David, hallo escondida esta nueva verdad.

57 Obiivioni datus sum, tamquam Psalm. 30 mortuus à corde. Para compararie el V. 13. diferero David à vn muerto, se compara no à vn cadaver à quien matò la muerte, sino à quien matò el olvido; no à vn cadaver trio, fino à vn cadaver clvidado. La razon es de icada, pero clarissima:el muerto por la muerte, vive en la memoria, y la memoria es reparadora y substituta de la vida:el muerto en el corazon, y en la memoria, no vive en ningun sentido; con que para compararfe à vn hombre bien muerto, le compara à vn muerto olyidado.

58 Dexar el mundo, es herirle; olvidarle, es matarle: el olvido es su sepulcro; porque solo acaban en los muertos los tentidos, quando espiran en los vivos los fentimientos.

59 Algunos le dexan con la renuncia, pero le conservan en la memoriz. Otros despues de averle dexado por su profession, se buelven à entrar en el. Antonio como difereto difcurriò arbitrio para dexarle tan agraviado.

viado, que no pudiesse bolver à ser su

amigo,

engaños.

AdGalat. 63

V. 14.

60 Dos arbitrios practico su discrecion. Vno fue no folo dexarle, fino huirle; retirose al desierto por no verle. Algunos le dexan, pero le miran; le pisan los pies, pero le gozan los ojos; y no està cabalmente dexado,

quando le goza algun sentido.

61 Mibi munius crucifixus eft, O ego mundo, dezia Pablo. El mundo està crucificado para mi, y yo para el-Al primer aspecto parece que no tue esta la mas heroyca accion de Pablo; porque estar el mundo crucificado para Pablo, era bolver las espaldas el mundo : estàr Pablo crucificado para el mundo, era bolverle tambien las espaldas Pablo ; y que buelva vn hombre las espaldas al mundo, quando el mundo se las buelve à el primero, mas parece vengança de la discrecion, que desprecio del desengaño. Bolver las espaldas al mundo quando el me ofrece el rostro, es generoso desprecio; porque dexarle quando èl me dexa, es vengarme de sus retiros; despreciarle quando èl me galantèa, es penetrar sus

62 Venero la confideración, pero en Antonio la veo dos vezes adelantada: Dexò el mundo tan en la primavera de la razon, que primero fue despreciarle, que conocerle: Aun no tenia edad para aver gozado fus deleyses, quando tuvo comprehension para pifar sus engaños: A todo el semblanre del mundo hizo frente Antonio, y le dexò, no quando el mundo le bolvia las espaldas, fino quando le alhagaba con sus falsas risas : y si es accion de vn Pablo bolver las espaldas al mundo quando el mundo se retira, es accion de vn Antonio bolverle las espaldas quando el mundo la galantea.

63 No gusto de excessos comparativos, porque no son alabanças, sino imprudencias; y no cabe en la modefria de Antonio, que pretendiera exceder à Pablo : no sue excesso, sino imiracion ; y bien penetrado el Texto,

funda mi difcurso. 64 Confideremos estas Cruzes mentales. Bolviendo Pablo las espaldas al mundo, fixaba los ojos en el Cielo, y para librarle de los pensamientos, ponia en folo Dios los ojos: Para confeguir esta alta perfeccion, me-

dito traza, y esta fue la Cruz reciproca; porque si Pablo bolviera las espaldas al mundo, y el mundo no le bolviera à Pablo las espaldas, no pudiera Pablo ver el mundo, pero el mundo pudiera vèr à Pablo: estando bueltas reciprocamente las espaldas, ni podia Pablo vèr el mundo, ni ser visto del mundo: y como Pablo tiraba à la mayor accion, se puso en estado de no poder ver el mundo, ni ser visto del mundo; porque dexar el mundo para no verle, es de algunos; dexarle para no verle, ni ser visto, solo lo sabe inventar vn San Pablo, y executar vn Antonio.

65 El segundo arbitrio fue no solo la impossiblidad de no verle, sino la industria de injuriarle. Los que dexan el mundo, le hieren; los que le injurian, le matan. A tan alto desprecio llegò Antonio, que no solo despreciaba al mundo, fino al demonio: Ita Eccles. in contempsit, ot illis exprobraret imbecillitatem. No era vanidad, sino discrecion; los dezia afrentas, para dexarlos enemigos irreconciliables.

66 No es tanto sentimiento para vn fugeto verse dexado, como verse despreciado: Siente el mundo, que los mortales no le rindan vanas adoraciones, y que no facrifiquen en sus imaginarios altares las infieles esperanças de sus interesses: es dolor que le dexen, pero mayor que le pisen ; porque dexarle folo, es tratarle con vn cortesano desvio; despreciarle, es tratarle como à indigno : y es facil bolver à trabar amistad con quien correlanamente se dexa, pero no con quien por indigno se pisa.

67 Dos razones concurrieron en Antonio para no bolver al mundo que avia dexado. Vna fue dexarle con olvido. Otra fue dexarle con desprecio.

Probemos la primera con vna contradicion gustosa. Pedro dexò las redes, y bolviò despues à ellas: Matheo dexò los tratos de hazienda, y nunca bolviò à repetirlos. Yà se la respuesta de San Gregorio: Bolviò Pedro à pescar, porque es exercicio, que no fiene la culpa vezina; no bolviò Matheo à los cambios, y recambios de hazienda, porque tiene la ruina proxima.

64 Convengo en la razon, pero me inquieta vn escrupulo. Peligroso offic. lett.

es el trato de las ganancias, porque imperceptiblemente se rozan en vsuras; pero tal era la virtud de Matheo, que pudiera limpiar de veneno al peligro. Luego otra causa huvo para no bolver como Pedro, à su antiguo em-

Luc. 5. v.

280

La causa me suena textual. Pe-70 dro lo dexa todo: Reliquimus omnia. Matheo lo renúcia todo con igualdad: Relictis omnibus, surgens secutus est eum. En la renuncia fueron iguales, pero muy defiguales en las memorias; porque Pedro dize à Christo, que lo ha dexado todo: Ecce nos reliquimus omnia; y quien dize que lo ha dexado todo, se acuerda de averlo dexado: Matheo no se acuerda de lo que dexò, porque ni lo dize, ni haze cargo; y como Pedro conservaba la memoria de averlo dexado, y Matheo la avia perdide, buelve Pedro à las redes antiguas, porque conservaba sus memorias;pero como Matheo perdiò la memoria, nuncabolviò à los empleos de su hazien-

71 He probado, que no bolverAnconio al mundo, fue averle dexado con olvido, como Matheo: Aora convencerè, que no solo fue olvido, sino despre-

72 Grave diferencia reside entre dexar, ò despreciar: A lo que se dexa, se trata con cortesia; à lo que se desprecia, se mira con desestimacion. Esta es la causa porque puede bolver à servir al mundo quien le dexa, pero no quien le desprecia; porque como averle dexado es fentimiento para el mundo, y averle despreciado es agravio, no quiere el mundo bolver à hazerse amigo de quien vna vez le ha despreciado; porque con la ofensa de la desestimacion, se impossibilita la reconciliacion de la paze

Discreto era Achitofel, pues le consultaban, en voz del Texto, como à Oraculo, y practico su ingenio en aquel impio consejo. Para impossibilitar que se reconciliasse Absalon con su padre David , le aconsejò aquel no imaginado agravio de violar en la publicidad de la luz el paterno lecho. Ingredere ad concubinas patris tui: Para que nunca bolviessen à ser amigos, le aconsejò el mayor agravio ; porque juzgo discreto, que la grandeza de la ofensa, dexaba impossible la restitucion à la gracia.

74 Despreció Antonio al mundo como à enemigo mortal; y como tratò à las riquezas con publica desessimacion de enemigas, nunca se bolviò à reconciliar con ellas. Pedro dexando las redes las tratò con cortessa; por esso bolviò à ellas: Antonio pisando el mundo, le llenò de injurias el rostro, para que al verse tan despreciado, supiesse, que no podia bolver à ser su amigo.

### PUNTO TERCERO.

L tercer Punto era la renuncia del mundo futuro. Parece corto sacrificio, y es el mayor holocausto; porque quien dexa el mundo futuro, facrifica quanto espera, y no ay mayor territorio que el de la esperança. Pablo dize que vivimos esperando: Hablò de las esperanças del Cielo; pero los hombres lo executan con los engaños del mun-

76 Tan entrañada vive en los

mortales corazones la esperança, que primero faltarà la vida, que falte elta bien recibida embustera. Parece ponde-

racion, y es verdad textual.

Momento mei , cum veneris in Luca 23. 00 regnum tuum, dize el Ladron dichoso 420 à Christo. Todos ponderan su fe, pero yo admiro su esperança. Estaba Dimas en los vitimos parasismos de su aliento, y no pide remedio para la vida, sino memoria : Memento. Conoce que se està muriendo, y quiere quedar esperando; porque es can dificil en vn mortal vivir sin esperar, que primero le faltarà la vida, que la esperança; pues quando acaba con la vida muriendo, quiere empezar con la esperança esperando.

78 PuedeDimas acabar de vivir,pero no puede acabar de esperar, porque el esperar passa mas alla del vivir. La razon de ser tan dificil alejar de nuestro corazon las esperanças, es vn engaño favorable.

79 La esperança es tan embustera, que da poco, y promete mucho. Es la esperança en el prometer el Hijo Prodigo, pero en el dar es el Rico Avariento Es el Hijo Prodigo en las promelas, porque todo lo facilita:es el Rico Avariento en las dadivas, porque con

AdRom. U- 23.

2. Reg. 16. D. 21.

min.

ninguna encuentra: Promete gigantes, y da pigmeos; enseña diamantes, y da vidrios; muestra firmezas, y da mudanças; promete vida, y se desata en muerte; promete imperios, y da griellos; promete libertades, y da prisiones; promete fratos, y da flores: no era tanto engaño dar flores, pues era pagar vna esperança con otra; lo peor es que da vna flor que se marchita, cercada de puntas que traspassan.

80 Grande afrenta es de nuestra naturaleza, que puedan mas las fantas mas del deseo, y los delitios de la imaginacion, que los desengaños de la experiencia, y los conocimientos de la realidad. Ninguno con mas gracia que Antonio desafrento los descreditos de nuestro entendimiento; corto posses fiones, y esperanças, porque era corto teatro a su desengaño dexar lo posses do, sino renunciara tambien lo espera-

Delinquentes Adan, y Eva se vistieron de las ojas de vn arbol: decreta Dios su destierro, y los muda el Gen. 3. v. vestido de ojas en pieles: Fecit Deus Ada, O vxori eius tunicas pelliceas. Parece diligencia escusada para el castigo, y para el destierro : lo grave de la sentencia era privarlos de los frutos del Paraylo; pero vnas ojas que importan? Mucho, responde Ambrosio, y Basilio. Entraban Adan, y Eva en el estrecho camino de la penitencia; dexaban la amenidad del Paraylo, que era lo mefor del mundo; avian de ser exemplo de desengaño, y era preciso que dexassen los frutos, y las ojas; porque si en las ojas se reprefentan las esperanças, y en los frutos las possessiones, importa poco renunciar codas las possessiones, si se quedan assidos à algunas esperanças.

la renuncia de Antonio. Perfectos penitentes eran Adan, y Eva; pero estaban vestidos de esperanças: avian perdido los frutos, pero conservaban las ojas: no se desnudaron de ellas por su impulso, sino por soberano decreto; porque es tan discil desasirse de las esperanças, que aun despues de perdido todo, no sabia Adan desprenderse de lo esperando.

8; El fegundo excesso, es, que lo que en Adan es castigo, es en Antonio examplo. Renunciaron Adan, y Eva en los frutos las possessiones, y en las

ojas las esperanças; porque ni pedia menor satisfaccion tan grave culpa, ni podian ser tan persectamente penitentes, los que no suessen tan cabalmente pobres.

84 Esta renuncia hizo vn Adan delinquente, y vna Eva culpada; y lo que obran por sentencia de la mayor culpa, obra Antonio en testimonio de la mayor inocencia; y no puede ser mayor admiracion, que tomár voluntario la inocencia, el castigo que se de-

cretò à la mas grave culpa.

86 Este prodigio grande del dia del juizio, le repitiò mas al vivo Antonio. Aquel grande dia se verà vestido de vn saco, y silicio el Astro mas puro; se mirara en habito de penirente el mas inocente Planeta. Antes de reconocer Antonio delitos se cargò de silicios, y de sacos; antes de gustar las delicias del mundo, se huyò al desierto. La mayor gala del dia del juizio, como dia des mayor desengaño, serà mirar à vn Sol inocente en trage de penitencia; porque no puede ser mas vivo desengaño, que vestir Antonio, como Sol, los resplandores interiores de inocencia, y los exeteriores silicios de culpa.

87 He convencido que dexò Antonio tres mundos, el passado con la memoria, el presente con el desprecio, y el futuro con el desengaño. Antonio nos enseña à dexar tres mundos, y nuestro engaño aun no acierta à dexar vno solo. Pues Antonio mio, derrama sobre nuestras tibiezas las centellas de ta amoroso pecho, para que procuremos seguir tus passos: Haz que pisemos estos vanos alhagos del mundo, para que te merezcamos Patrono, y te hallemos Abogado, que interceda por la gracia para acompañarte en eternida-

des de gloria. Amen. Apoc. 6. 00



# O R A C I O N DE SAN PHELIPE

### NERI.

Sint lumbi vestri pracineti, & lucerna ardentes in manibus vestris. Sequent. Sanct. Evang. secund. Luc. cap. 12.

Caro mea verè est cibus. Seq. Sanct. Evang. sec. Ioan. cap. 6.



Ara no anegarme en el golfo de las virtudes de Phelipe, me han destinado sus Hijos discretos margen. Dos prendas me han señalado: su ardiente caridad en las limosnas, y su Apostolico desinteres. Limosnero, y desinteressado: si fuera licito replicar à quien destino el argumento, dixera que se contradicen simosnero, y desinteressado: porque ninguno mas interessado, que el limosnero. Para entrar en la Oración à navegar este

hermoso golfo, me quiero aora detener en la playa.

2 Oy pinta el Evangelio las manos de Phelipe lucidas, porque oy las veneramos bizarras. No sè como ay en el mundo miserables, sabiendo lo que aprovechan las bizarrias. Arte debe de ser de la Providencia negar el conocimiento de lo que puede vna dadiva, para que no miremos à los poderosos con idolatria.

; Tiene Phelipe las manos llenas de resplandores, porque las tiene llenas de piedades. Solo reparo en la voz Lucerna. No avian de ser antorchas humanas, sino lozes divinas. Aquel Varon del Apocalypsi, que tenia en su mano siete Estrellas, sue pareze Phelipe. Registremos sus colores. Tenia siete Estrellas en las manos, vna espada en la boca, el iris en su cabeza, cesidos los pechos, vn libro abierto en la mano, vn pie en la mar, y otro en la tierra. Eran sus pies columnas de suego; y de su voz nacieron siete truenos. Este era vn Angel, ò dos, que miraba Juan; y este es Phelipe, siendo hombre, pues por sus virtudes se eleva à Angel.

4 La espada en la boca, es su Predicación Apostolica: espada, que corrò mas vicios, que alentò razones. El iris en su cabeza, es la discreta repulsa de las dignidades, que le corona: pues reparò vn discreto Interprete, que en el cantico del Benedicite le faltò bendicion, y elogio al iris: porque no pretende su luz que la alaben, sino que la olviden. Cesido en los pechos, y no en la cintura, es vn nuevo cesidor; porque Phelipe se cisió assi, y à los suyos con novedad. Son los pechos las corrientes del amor, y los mares de la libertad: y como no esta Phelipe, ni los suyos cesidos con votos, que aprietan, sino con amores, que necessidan, viven cesidos por los pechos; porque estando cesidos de amor, viven lia bres en la voluntad.

5 Tenia vn libro en la mano siempre abierto; porque esta es la Oración con a tinua, que instituyò en su Oratorio. Este myssico libro era un peregrino, que en los labios era dulçe, y en lo interior, amargo:porque la Oración del Cielo ha de ser

Apocalips.
1. v. 16.
Apocalips.
10. d. v. 1.

dulcissima en la boca al pronunciarse; pero ha de excitar amarguras depenia tencia en lo interior para disponerse. No sè, si la oración, que en algunos corre, es toda dulce: porque veo, que excita tan corta penitencia en los interiores, que se debe de quedar toda la oración en los labios. Tenia vn pie en la mar, y otro en la tierra: porque su ardiente zelo se estendia à todo el mundo. Eran sus pies hermosas columnas de suego: suego por lo amoroso, y columnas por lo firme: porque siguen sus hijos tan persectamente sus estampas, que las harán eternas.

6 De su voz nacieron siete traenos, y el numero de siete representa en la Escritura vn numero infinito: no porque sean infinitos sus hijos, sino porque en lo obrado parecen infinitos. Son truenos, y no rayos: porque como herederos del Padre, son discretos. Dessierran los vicios, no como rayos que abrasan, sino como truenos que atemorizan. Son truenos que espantan los pecados, sin ser rayos, que queman à los pecadores.

7 Toda esta lucida, y verdadera Îmagen miraba vn hombre tan însigne como Juan, y se turbò: un porque le congojaba el resplandor, sino porque le avia de escrivir: Ego scripturus eram. Y si vn hombre, como Juan, teme, porque le mandan que le escriva; què temera quien no es Juan, quando le ordenan

8 Siendo tan verdaderos los colores de esta Imagen, en el Evangelio le ponen suzes humanas, y en el Cielo estrellas. Pues la que parece improporcion, es Mysterio, ò yà porque se convierten en estrellas las limosnas; ò yà porque el Cielo pinta con colores de divino, à quien es tan limosnero en lo humano.

9 Le pinta el Cielo como à divino: porque quien dà, haze oficios de vn casero Dios. Es necessaria la Fè, para no venerarle Deydad. Porque el oficio de la tierra, es recibir; el exercicio del Cielo es dàr: y como siempre la tierra està recibiendo del Cielo lluvias, y influencias; y el Cielo dando à la tierra influencias, y iluvias, parece de tierra quien recibe, y parece de Cielo quien dà.

gen curiofa. Los Fenizes pintaban à sus Deydades llenas de riquezas. Oy, escrive Georgio Codino, que en Constantinopla se miraba llena de riqueza vna Imagen de Mercurio. A mi me párece que aquellos barbaros pusieron la riqueza tan cerca de su fassa Deydad, para que con mas gusto la rindiess neuiro, y a dora-

cion: porque en viendo à vn sugeto poderoso, y rico, le adorara el frenesi de las mortales ansias, aunque sea vn monstruo horroroso.

Ruperto, porque estaba cargada de oro, y lo podia repartir con larga mano:

Adoraverunt bestiam. Es verdad que era vna bestia horrorosa, pero estaba cargada de riqueza: y como en aviendo oro, no repara la codicia humana en la adoración, la doblaron intrepidos la rodilla por el oro, que podia dar; porque siempre inclina sus adoraciones àzia el interès la codicia, aunque sea vn monstruos so irracional quien le robe la reverencia.

Dios, que ven eraban por sabio: porque a lo que se puede discurrir, sabiduria,

y riqueza son dificiles de componer.

13 Del Reyno de Angote escrivia Gerardo Mercator, que tiene mucha sal, y ningun dinero, tanto, que por dinero vsan de sal para comprar, y vendere Angote Regnum nummo caret: vtuntur pro eo salis globulis. Diòlos el Cielo mucha sal de sabiduria, y los negò la riqueza: porque quiso conociessen, que estando ricos, se aplicarian muy poco a la nobleza de sabios.

Esta oposicion de la fabiduria, y la riqueza no consiste en litigar sobre la cuna, sino sobre la estimacion con que se trata. Muchos sabios han nacido ricos; pero despues se han hecho pobres con los desengaños. Otros soberanos han juntado sabiduria, y riqueza, sin que esten en perpetua batalla. Exteriormente la gozan, pero interiormente la renuncian; porque no la idolatran, sino la desprecian.

No alaba Dios à los pobres de fortuna, porque esta es alhaja involuntaria, sino a los pobres de espiritu: porque no es verdadero pobre el pobre, que

Vers. 4.

Georg.Cod.

Apoc: 13.

Georg Mer

cat. in Athlo

Matth. 5.

ido

idolatra, aun que no le possea, en el oro, sino al que teniendo su possession, sabe

tratarle con desprecio.

16 Aun resta otro color en la imagen de Mercurio. Dibujaron à Mercurio con muchas alas, en dictamen de Lelio Bisciola; y para essas alas le anadieron la riqueza: porque importaba poco que Mercurio supiesse mucho, si para lograr los ascensos à la Deydad, no podia intentarlo con el dinero.

Todos saben de memoria el emb'ema de Alciato, del pobre ingenioso

que deseaba bolar, y no lo pudo conseguir, por no tener.

### Ingenio poteram superas volitare per auras, Me nisi paupertas invida deprimeret.

18 Yo conozco que en todos los siglos ha sido la pobreza desprecio; pero en los nuestros parece delito: porque si antiguamente se miraba como miseria, oy se mira como deshonra.

19 No he tocado, como debo, mi principal reparo. A sus Dioses, y en especial à Mercurio, pintaron los antiguos muy cargados de tesoros. Luego no los avian repartido con su avaricia, pues se tenian en las manos la riqueza. Pues de lirio es la Deydad de Mercurio, rico, y poderoso, aunque mas quiera elevarla con las salsas Aras el respeto: porque no puede ser Dios sabio quien estanca la

riqueza, fino quien sabe repartirla con bizarria.

Es Phelipe el verdadero Mercurio, no folo por hijo de Letrado, sino por las plumas que viste, ya de sabiduria, ya de su oracion, pues tanto se remontaba en las alas de su espiritu, como en los buelos de su entendimiento. Renuncia Phelipe toda su herencia: porque como no es Imagen que tiene que dar, para que le esperen, sino que da para que le adoren; no mueltra los resoros, para avivar las codicias, sino los reparte para curar las miserias.

21 A quien exerce oficios de Deydad, justamente se le puede pedir que in terceda por la gracia. Obliguemos con su nombre à miSeñora, que me la con-

ceda. AVE MARIA.

# THE WALL OF THE PARTY OF THE PA

Sint lumbi vestri pracincti, O lucerna ardentes in manibus vestris. Seq. S. Evang. sec. Luc. cap. 12.

Caro mea verè est cibus, & Sanguis meus verè est potus. Seq. Sanct. Evang. sec. Ioan. cap. 6.

L Norte del Evangelio se reduce à vnas manos lucidas, y à vnos pechos ceñidos. Estas creo que son las dos prendas de Phelipe, que me han destinado: en lo lucido de las manos, lo limosnero: en lo ceñido de los pechos, lo desinteressado. Sin costa de mi discurso, me han dividido la obediencia, y el Evangelio mi oracion en estos dos puntos.

#### PVNTO PRIMERO.

O ay mas vulgares virtudes en los Santos, que fer piadotos, y compassivos; y ofendiera à Phelipe, si le alabara con vulgaridades. Para no ser vulgar en los

elogios de su piedad, y su desinteres, no rengo de ponderar las limosnas que daba, sino el estilo con que las hazia: no he de encumbrar el desinteres, que tenia del mundo, sino el estilo de su desprecio.

24 Para cumplir los preceptos de la oración, fervirá de exordio, aficionar los animos a la piedad, con los mo-

tivos del interes.

25 Si renunciò Phelipe las herencias de su cuna, como tuvo tanto que
dar su discreta elemencia? Dias ha que
yo juzgaba como infinita la virend de
la limosna para merecer; pero aora en
las manos de Phelipe la juzgo casi infia
nita para dar. Val, y otra imaginaria
infinidad, la convencere con texto,
Teo-

Theologia, y razon; que argumentostan nuevos piden ser muy fundados.

Daniel. 4. D. Cyp. de opere , eleemofyna. Sicut aqua extinguitig nem, fic elecmolyna extinguit peccatum.

25 Persatatua eleemofynis redime, dize Daniel à Nabuco: Redime con limolnas tus pecados. Quantos han tocado este texto, se han parado en elevar las eficacias de la limofna, diziendo, que limpia, y borra la culpa. Convengo en el poder ; pero no han penetrado vna gravissima dificultad: esta consilte en construir el verbo re time. Nodize, satisface, sino redime; y es facil que la limofna pueda fatisfa. cer, pero impossible que pueda redimir.

Fundo la duda. Examina la Theologia, si para satisfacer por la culpa de Adan fue necessaria la Encarnacion: responde mi Angel Thomas con vna diffincion hermofa. No era necessario que encarnasse Dios. para que se perdonasse el delito ; pero era necessario, para que se diesse igual satisfacion al pecado. Para per don absolutamente, no se requeria; para satisfacion igual, precisamente le necessitaba.

27 Pues no podia redimirnos vn Angel? No ; porque la redempcion perfecta , para ser igual al pecado, pide infinito merito; y para merito infinito, le requiere persona infinita. Pues fino puede redimir vn Angel lleno de gracia; como podra redimir vna pequena limofna ? Eleemofynis peccata

Para defatar tan viva dificultad, necessito penetrar la limosna bien : Esta es vna accion , que se compone de la persona, que la dà, y de la persona que la recibe: De la bizarria del compassivo, y de la miseria del necessitado. Quien dà la limolna, es vn hombre finitos quien la recibe, es vn hombre, co. mo pobre , desdichado. Luego no puede falir infinita la limofna, ni por la persona, que la dà, ni por la persona , que la recibe. Pero parece que voy errado : porque no recite la limofna el pobre, fino Dios : es texto expresso Quamdin fecifiis uni ex Matth. 25. bis fratribas mess minimis, mibi feciftis: Eluriot , O' dediftis mini mandacare, dize el milmo Dios. No difteis al pobre, fino à mi, mibi. Y co. mo la limoina cae en vua Perfona infinita, parece que viene a falir co. mo infinita la limolna.

29 . La novedad del discurso piz de mas explicacion. Christo es vnicamente el Redemptor verdadero; pero la limofna parece en la eficacia, y en la estimación, que haze de ella Dios, vna como Redemptora: Redime. Para redinir , ha de aver merito infinito, y persona infinica; pero basta que sea la infinidad de vn principio, para que salga vna como infinidad, no intrinseca, fino extrinseca, y estimati-

30 Declaro el discurso. Es Christo. Redemptor en la Cruz: porque su accion de morir era infinita por la persona; que la hazia ; pero era finita por la persona, por quien se obraba. Quien la executaba, era vn Dios infinito: por quien se obraba para redimirle, era vn hombre pequeño. La limofna tiene, al parecer, vna como infinidad al contrario: es finita por la persona, que la haze ; y parece infinita por la persona que la recibe. Quien la haze, es vn hombre pequeño: Quien la recibe, es vn Dios infinito: Dediftis mibi. Y como para infinidad, no intrinseca, fino extrinseca, y estimativa de vna accion, basta vn princip pio en buena Theologia: es la Passion de Christo verdaderamente infinita por la persona de quien sale : parece como infinita la limofua, por la perfona que la recibe.

31 Con esta bien fundada doctrina queda yà como vna Redeptora en la estimacion la limosna, y penetrada en Phelipe la maravilla, El Cardenal Belarmino, que examino el processo de su Canonizacion, le llamaba segundo 5an Juan Limosnero. No se admira su caridad, sino su poder. Si avia renunciado toda su riqueza, què tesoros daba? El Texto tiene fatisfecha la duda. Eran sus piedades casi infinitas ; porque cayendo las limofnas en manos de vn Dios infinito, al contacto de vnas manos immensas, se multiplican las limosnas como infinicas.

32 Es Phelipe luz de aftro Celeftial, que no tiene los resplandoras para si. Para iluminar la tierra criò Dios los Altros: Vt illuminent terram. No los formò para lucir folamente en el Cielo, fino para iluftrar el mundo : porque no 15. emplean las luzes celestiales fus rayos en lucir con fus resplandores, sino en lavorecer con fus benignidades.

00.35.

33 El Patriarca mas poderoso del Cen. 13. V. Antiguo Testamento sue Abrahan: y juzgò Chrisostomo, que aver sido el mas rico, procediò de aver sido el mas limolnero. Es vna viura tā discreta la limofna, que interessa en lo que alarga: porque no cabe en la noble coudicion del Cielo, recibir, sin pagar : y como Christo se halla con las manos Ilenas de oro, y de jacintos: Manus illius tornatiles aurea, plena byacinthis; al alargar Dios la mano para recibir la limosna, la alarga tambien para dàr su riqueza.

Cant. 5. v.

Luca II. V.

30

34 Aora entra el estilo de la caridad en Phelipe. No daba limofna esperando que se la pidieran. Conocia con su profetico espiritu la necessidad:y antes de hallarle la miseria representada, le miraba socorrida. Pues por que no espera à que le pidan? Todos saben que las suplicas estragan lo bizarro; pero vo tengo de convencer, que tambien ofenden lo limosnero.

35 No es liberal quien dà rogado: porque vende la bizarria a costa del ruego. Pues no es limosnero quien da pedido : porque dar à instancias de la miseria, no es limosna sino justicia.

36 Yo siento que lo que justamence se pide, no se dà, sino se restituye: porque toda peticion justa adquiere dominio sobre lo pedido: y como la limosna para ser perfecta, ha de ser caridad, y no restitucion, se ha de dar antes de pedir : porque despues de pedir, es restitucion de paga; antes de

pedir, es caridad de limolna.

37 Elijo vn texto muy comun, para que se imprima mejor en la memoria tan vtil maxima. Todos saben el Padre nuestro. Pues quien dirà que le esconde en el esta estrecha obligacion ? Panem no frum quotidianum da nobis bodie: Danos, Señor, el pan nuestro. Assi se entiende el texto en lo Mald. bio. literal: lease al doctifsimo Maldonado sobre este Capitulo, que lo explica con discrecion. Esta parece que es vna clara contradicion : porque si es nuestro el pan, no sera pedir, sino executar. Como puede ser el pan nuestro, antes de averle dado ? Porque es nuestro despues de pedido ; y como es pedido antes que dado, se llama nuestro antes de averle dado ; porque parece que le hizo nuestro el averle pedido.

dar lo que justamente se pide, mas es restitucion, que caridad, porque pedir lo que es nueltro, mas es executar por vna justicia, que suplicar por vna gracia. A Dios pedimos nuestro pan; y no parece nueltro, pues liberalmente le concede el Cielo; pero le pide la precisa necessidad de vivir : y adquiere tanto dominio vna justa peticion, que antes de averle el Cielo dado, se llama nuestro: porque le hizo nuestro, averle justamente pedido.

39 Aora se declara toda la razon. Dar à vn sugeto lo que es suyo, no es limoina, fino justicia: no es caridad, fino restitucion: no es bizarria, sino paga. Luego si lo justificado de la peticion haze propio lo que era ageno, aguardar à que le pidan, no es querer ser limosnero, sino justo; pues lo que fuera antes de pedir , limolna , despues

de pedir se buelve justicia.

40 Yà me parece que escucho celebrar esta doctrina à los Cortesanos. pues he descubierto vna hermosa mina à los pretendientes. Si el pedir adquiere dominio en lo pedido, como les nie-gan lo que piden? Como no los conce-

den lo que pretenden?

41 Pues mas facil es la respuesta, que la duda. Ay grave diferencia en pedir la ambicion, ò la necessidad. Adquiere dominio la peticion de vn necessitado, porque es justicia; pide repulsa la de vn ambiciolo, porque es fobervia. A dos Apostoles llamo Christo necios, porque pedian Sillas: Nesci- Matt. 201 tis quid petatis. Porque no es lo milmo v. 20. pedir puestos, que alimentos: y si al necessitado se debe dar antes de pedir; al ambicioso aun despuesde pedir, se de-

Pero siempre falta la razon de adquirir el ruego dominio fobre lo pedido. Yo juzgo que adquiere vna justi. ficada fuplica jurifdicion, por la grave costa, que tiene el pedir : Maio emere, quam rogare, dezia vn discreto antiguo: Mas quiero comprar, que pedir. Parece vanidad, y es razon: porque en la venta se disminuye la riqueza : en el ruego se pierde la libertad. Quien compra, queda à costa de su hazienda señor , y dueño de lo comprado. Quien ruega, se halla à costa de su verguença cautivo : y mas vale perder la riqueza comprando, que la libertad de la alma pidiendo.

38 De esta razon se infiere, que

0.35.

Adivinaba Phelipe las mile-43 rias, porque no fueffen dos vezes ahogos: vna padecidos, y otra expressados. No tiene la caridad muy pronta,

quien aguarda à que le pidan.

44 Distribuye Dios la gloria à los dichosos, y la pena à los intelizes, y dize, que el motivo de la gloria, es, Matth. 25. Efurioi enim, & dediftis mihi manducare: Te doy la gloria porque estando necessitado, me ditte alimento. El motivo de la pena, es: Esurivi, O non dedistis mibi manducare : Te destierro al Infierno, porque no me diste alimento estando necessitado.

45 Lo vulgar de este Texto es inferir vna illacion hermola: Luego la limofna falva, y la falta de limofna condena. Esto es comun : Voy à mi novedad, construyendo las vozes Efurici, O dedistis. No dize Dios que le dieron limofna, porque la pidiò, fino porque la necessiro. No dize, necessitè, pedì, y me socorriste: Esurivi, O. petij. Pone la necelsidad, y quita la peticion: porque balta ver las milerias, sin aguardar à escuchar las suplicas.

46 Adelantemos mas. Tres acciones pueden concurrir en vn necessitado para ser socorrido: Necessitar, pedir, y recibir. Dios transformado en el pobre haze, y confiessa las dos. Confiessa que necessito: Esurivi. Confiessa que recibio: Dedistis mibi. Pero no confiessa que pidiò. Necessitar, y recibir lo sufrio su Amor; pero parece que el pedir no lo lupo componer:porque no pudo acabar con su noble con-

dicion el pedir.

Aora resta la mayor alma. Dà el Ciclo al limosnero, porque necessitò, y sin pedir le socorriò. Esta es divina galanteria. Dà el Infierno, porque necessitò, y aunque no pidiò, no le alimentarons Esta fuena dureza;porque se puede escusar el no aver dado, con no averlo pedido. Pues fino pidio el socorro? Que importa, si le vieron necessitado: Esurivi, O non dedistis. Y si Dios castiga à quien no dà al pobre que no le suplica ; què harà con quien no dà al pobre, que le ruega?

48 Entibiemos la sentencia, no se haga la obligacion dura. En necelsidades vltimas, y estremas se deben anticipar las limofnas à las Inplicas ; pero en ahogos medios, no es la falta de hmofna, culpa, aunque en la verdad no es gracia. No es delito gastar primero en sì, porque es imperio de la caridad. Este le llamo yo amor humamano: porque gastar primero en los necelsitados, que en sì, es amor divino. Renunció Phelipe por los pobres quanto tenia; porque fuera agravio de su llama, refervar algo para su vida, y no darlo todo à la miseria age-

Vna contradicion es hermosa. En el Oriente de Christo se mirò vna Matth. 2.00 breve Estrella en el Portal. En el Cielo le mirò Juan con siete Estrellas en Apocalyps. las manos. Si pudiera admitir acusacio- 1. v. 16. nes la Esfera, la notaramos de corta, por no aver encendido todos sus hermosos ojos para luminarias de su Nacimiento. Pero fue providencia, efcrive discreto Chrysologo: Porque esta Estrella, que sue Embaxador de los Magos, sirviò para ostentacion del dominio de Christo. Las Estrellas, que tenia en las manos, eran para premiar los meritos de los hombres. Pues tenga yo, dize Christo, muchas Estrellas à mano para dar, y mas que no aya mas de vna para mi : que como no falte para mis amigos, mas que falte para mis lucimientos.

50 Quiero, para ir cerrando el Punto, aclarar la obligacion. De dos modos se puede dar limosna: ò dando lo sobrado, o lo preciso: o dando lo que me sobra, ò lo que me haze falta. Dàr lo que sobra, es justicia de la piedad. Dar lo que haze falta, es excesso del amor.

51 Pruebo lo primero. Para no dàr lo que sobra, nunca puede aver aparente escusa. Es tan evidente, que se diò Christo por concluido al argumento. La Cananea empezò à disputar con el Redemptor, y arguyò bien: porque no era argumento sacado de su cabeza, sino de su corazon. El argumento le propuso assi. Vna hija me aveis de curar, dize la Cananea. No vine à curar estraños, responde Christo. Esto es negar el antecedente. Pruebolo, replica la Cananca. A todos se ha de estender vuestra piedad. Dittingo , dize Christo : siendo preferidos los propios, entran despues los eltraños. Contra, dize la Cananea. A los hijos propios fe da el pan de la mefa; pero a jos perritos fe dan las migajas. Fiah tibi ficut vis , dize Christo : Doyme v. 280

161, v. 42.

Masth. 19

por concluido al argumento. Hagafe tu gusto. Era evidente, escrive mi Geronimo. Para no dar el pan, venciò Christo; para negarla las migajas, le concluyò la muger; porque como el pan es lo que se necessita, y las migajas lo que lobra; para no dar lo que fobra, nunca puede aver escusa.

12 Adelanto Phelipe la obligacion; porque no diò lo fobrado, fino lo preciso. Aora o era arrimada à su piedad su discrecion. Corria voz en Roma ( segun testifica Gallonio ) que Dios le daba milagrofamente tesoros a Phelipe, porque no cabian en las mayores riquezas tan innumerables limosnas. Yo confiesso el milagro; pero pretendo descubrir el motivo. Digo, que su discreta piedad obligaba al Cielo al milagro de multiplicar su caudal para socorrer; porque no daba Phelipe solo lo que le sobraba, sino lo que le hazia falta precifa; y el medio para obligar al Cielo a milagros, no es dar lo sobrado, sino dar rambien lo preciso.

Reg. 2. cap. 27. a U.IC.

Dame alimento, dize Eliss à la pobre Vinda de Sidonia: Vn vaso de agua pido. Voy por èl, responde pronta su atencion. Pues trae tambien pan, dize Elias. No es facil, responde la muger; porque rodo el alimento para dos vidas, mia, y de vn hijo, se reduce à la harina, que admite la brevedad de esta mano, No importa, replica Elias: Venga primero para mi, que para vofocros Dios dara. Hermola comodidad deSanto. Mirar por si primero, parece Santo al vio. Pues no fue, sino disposicion para que mereciesse el milagro de multiplicarla el alimento, escrive Cayetano: Porque Elias pretendia obrar el prodigio tan nuevo, de multiplicarla aquel breve alimento, que tenia; y para que mereciesse tan alto milagro, la pide limosna de pan, y agua; porque la agua tenia tobrada; el pan,tassado, y preciso; y para el milagro de multiplicar por la limofna, la harina, era precifo, que no solo diesse la agua que tenia sobral da, sino el pan que la hazia falta precilao

Reg. 4. C.4. a V. 420

Cayet. bic.

54 Imicò al Maestro el fiel Discipulo. Hospedote Eliseo en Galgala. Carecia la Ciudad de alimentos. Ofrecenle veinte panes, y ordena à fu Difcipulo, ò Ministro, que los distribuya por el Pueblo. Pero fiendo veinte folos, mal feran suficientes. Digo que

sobrados; porque como la limosna caè en las manos divinas, tienen tan alto poder los pobres, que multiplican lo que toman, y aumentan lo que reciben.

Profundizemos mas. Los pa-55 nes eran veinte. Elifeo, y fus Difcipulos eran tambien pobres : Lue: go esta caridad và errada. Tome para sì vo pan, y distribuya los diez y nueve, que para multiplicarlos Dios, lo mismo es diez y nueve, que veinte. Mala quenta es essa, escrive Ambrosio; porque como tomando va pan para sì , atendian primero à su necessidad, y à la agena despues, iba errado el focorro, porque los pobres son primero. Pero tambien son pobres los Discipulos : Pues vaya otra quenta. Tomando para si vnpan, y repartiendo los diez y nueve, daban de limofna lo que los fobraba. Dandolos todos veinte, daban lo que los hazia falta precisa; y como pretendia Elifeo empeñar al Cielo al milagro, era precilo darlos todos; porque dar lo que sobra, es merecer agradecimientos; dar lo que haze falta, es merecer milagros.

### PVNTO SEGVNDO.

56 L legudo Punto era su Apostolico definteres. Que largo teatro para la admiracion! Muchos han renunciado el mundo, pero pocos las Dignidades. Todos admiran la discreta tenacidad con que Phelipe las despreció. Ni la Magestad de la Purpura ofrecida por Gregorio XIIII, le mereciò agrados. La mirò como grande para estimarla ; pero como vano color para admitirla. Pare ce que no puede aver desprecio mayor , y creo que Phelipe le inven-

57 Era el principal estudio de Phelipe procurar ser tenido por hombre infimo, de servil condicion, y de ninguna virtud: Para lograr este sin dezia, y hazia acciones, que à confiderarlas folo en la exterior esfera de los ojos, parecteran liviandades, y ann llegaran a locuras. En la plaza de San Pedro el dia de sus cadenas, se puto a faltar, y al verle dezian Que baze aquel viejo lo- Lib. z. vie co? Poniale en la apolento el bonete de cpa. 18.

Cardenal que le embio Gregorio, y al ver que algunos se alegraban risueños. se le quitaba, y dezia festivo: O que

foy lindo menguado.

58 Aora se ofrece vna question curiosa. Qual sera mas, aver despreciado Phelipe las Dignidades, ò hazer estas ligerezas? Para no errar la refpuelta, la dara el mismo Santo. Solia dezir Phelipe, poniendo la mano en hib. 2. 6.19. la frente: La fantidad del bombre està en estos tres dedos de espacio; y declarando el concepto, añadia. Toda la importancia està en mortificar lo racio-

De esta solida, y disereta doc-59 trina sale la razon a la duda. No es lo heroyco despreciar las Dignidades, sino despreciar el averlas despreciado, Aun no paraba en esta reflexion la difcrecion de Phelipe, inventò otra mas delicada, porque no folo despreciaba el averlas despreciado, sino que despreciaba al Autor de este desprecio.

60 Parecia que Phelipe era excedido de algunos Santos muy penitentes, y aora le conoce, que excede a rodos. Admira la austeridad de vn Pablo , Anconio, Hilarion , y Onofre, fepultados en vn desierto, sin mas vestido, que las ojas de los arboles, y fin mas alimento, que sus toscos frutos; pero todas estas penitencias se quedan en lo sensible, ninguna passa del cuerpo: Phelipe invento mas eltrecha penitencia; porque la penitencia de los otros Santos, fue castigar lo sensible; la de Phelipe, tue ajusticiar lo intelectual. Los otros penitentes martyrizaban el cuerpo; Phelipe calligaba el discurso: La penirencia en los otros Santos, afinaba in virtud ; la de Phelipe, des ultraba fu opinion. Fra Santo, y hazia acciones para ser tenido por tibio. Esta si que es penitencia; porque confeguir con la penitencia el aplaufo, es convertir el trabajo en troleospero convertir la penitencia en desprecio, es tener por trofco al trabajo.

61 Dominar en las Dignidades pifando fus vanas honras , es triunfar de vnas fantallicas apariencias ; pero dominar en fus virendes, es un tan large, y no prefumido dominio, que

tolo Phelipe le ha logrado.

62 loseph filius tuns vivit, O ipfe dominatur in omni terra Egypti.

dizen los hijos à Jacob. Vive Joseph. y domina en toda la region de Egypto. Dos dominios tenia, escrive discreto Origenes. Era Egypto Corte de las tinieblas, y Metropoli de las delicias humanas. Mandaba Joseph à todas las Provincias como valido, y mandaba à todas las prosperidades como defengañado: No folo dominaba fobre todas las felicidades humanas, por ser el dueño arbitro que las formaba, y las deshazia; pero dominaba en las felicidades agenas, porque las daba su mano; y dominaba en sus selicidades propias, porque las miraba con desprecio. Tenia el dominio de todo Egypto por de dentro, y por de fuera: fuera de sì dominaba à Egypto con sus decretos ; dentro de si dominaba en si con sus desengaños.

Grande imperio! Pero aora 63 veran si es excedido; y antes de la competencia, separnos que es todo el mundo, para ver lo que se pisa : Omne quod est in mundo, dize Juan : Concupiscentia carnis eft, & superbia vita, Todas las cortinas con que corre el mundo sus deleyres, y vanos enganos, o son tinieblas de lascivia, o nubes de sobervia. De estos dos mares nacen todas las fuentes de los vicios. Joseph dominò en todo el mundo, porque dominò en codo elto : Dominatur in omni tarra Pues vamos del-

cogiendo el triunfo.

64 Fue Joseph humilde, pero revelò los sueños de adorado, y por esso se viò de su padre reprehendido. No butcò honras, pero aceptò el valimiento de Farzon. No deseò riquezas, pero 'admitiò las convenienciasinocentes, que le fructificaban sus empleos. Huyò valientemente cobarde de la lascivia, pero admitiò à la hija de Putifar por esposa. Esto executo Verf. 45. vn Joseph : veamos lo que obrò Phelipe.

Phelipe por fer mas humilde, no folo revelaba sus virtudes, pero hazia acciones para difimularlas, y que pareciessen locuras. No se contentò con no buscar las honras, fino con despreciar las que le buscaban discretas. No juzgo bafrante trofeo pifar las riquezas propias, fino no admitir las agenas: Y assi le dezia à los suyos: Si quereis bazer fruto Lib.2. cap. en las aimas, dexad las bolfas. A los que

Origen.ibi Libidine m quippe cal. cavit, nequi tiam evitavit omne fque corporis voluptates domuit;hoc enim est to tum Egypti Principatú gerere.

I. Ioan. 26 V. 16.

Gen. 37. 00 Gen. 41. V.

Gen. 45.0.

querian darle algo de fu hazienda, dezia con mucha gracia: No busco ouestras cofas, fino a vosotros. Phelipe conservò tan virginal pureza, que no cayò borron en su blancura. Siendo tau defigual el desprecio de Phelipe, y de Joseph, se dize con verdad, que Joseph dominaba, en todo el mundo, porque dominaba en sì propio : pero este segundo, y mas estrecho Principado, se guardo para Phelipe; porque Joseph tuvo el dominio de todo va mundo posseido, pero Phelipe tuvo el Imperio de codo vn mundo pilado: Dominatur in omni terra.

66 Passemos del dominio del defprecio à la possession del desengaño. Por festiva irrision se ponia Phélipe el bonete de Cardenal. Su discrecion se le ponia, para que le mirassen como Cardenal de burlas, y mi respeto le mira

como Cardenal de veras.

67 Mas Cardenal es Phelipe para mi veneracion, que quantos embarazan la memoria ; porque ay vna grande diferencia en los que ocupan ella alsissima fortuna. El que ocupa esse puesto, es Cardenal para los ojos : el que le merece, es Cardenal para los resperos. La dicha de ocuparle, obliga à la ceremonia: la costa de merecerle, obliga à la reverencia.

68 Mas Cardenal es Phelipe quando no lo quiere ser: yà porque las Dignidades no son tan propiamente de quien las ocupa, como de quien las desprecia: ya porque otros buscan la Purpura, pero la Purpura buscaba à Phelipe:y no es laDignidad de quien la busca antioso, fino de quien es para

ella buscado.

69 Peregrina diferencia fue la de Saul, y David: A entrambos los vngiò el Profeta Samuel por Reyes, per. Reg. 9. ro con muy diversas elecciones; porque Saul busco à Samuel : Mittam vi-Ib. 16.0.1. rum ad te: Pero Samuel busco à David:

Mittam te ad Isai.

Tres razones dare de esta grande diferencia. La primera es, que Saul bulca el Reyno; pero David es bufcado para el Trono; porque a tan diversas prendas, era preciso que correspondiessen designales aclamaciones. Vn Saul bufca vn Reyno para perderfe vano. Vn David es bufcado para vn Reyno gloriofo; porque bufcar las Dignidades 2 es antia i recibirlas

sin buscarlas; es obediencia : y de elegir à quien las busca, sale vu Saul reprobado; de nombrar à quien no las quiere, sale vn David esco-

gido.

71 La segunda razon consiste en las vozes divinas. Para Saul dize el Cielo: Vnges , le vngiras : Para Da- 1. R 3. 93 vid dize Dios: Providi, he cuidado v. 16. de esta eleccion con providencia espe- Ibi 16.0.1. cial. No todo lo que sucede en el mundo, es cuidado especial del Cielo; porque las acciones malas, son permitidas, y las buenas, queridas, y procuradas. Vngir à Sanl por Rey, lo explica el Cielo con nombre como de casualidade elegir à David, lo declara con cuidado de Providencia; porque salir con el puesto quien le busca, suele ser casualidad desdichada; salir con el quien no le pretende, es Providencia milagrola.

Aora falta la mayor razon. 72 Ordena Dios à Samuel, que à Saul le elija por Duque : Vnges eum Ducem ; y à David por Rey: Providi mihi Regem. Pues tan Rey era vno, como otro; y, Sant primero. Confiesso, que eran entrambos igualmente Reyes para los ojos humanos, mas no para los refpetos divinos; porque Saul desmerecio la Corona con sus acciones: David, aunque pobre Pastor, la merecio mas con sus hazanas; y vn David, que lo merece, aun siendo vn Pastor en el exercicio, serà vn Rey en el respeto: Vn Saul que lo desmerece, aun siendo Rey, serà mucho que le tengan por Titulo; porque vn Rey que lo desmerece, es menos que Duque: Vn Pastor que lo merece, es mas que Rey: Vnges eum Ducem: Providi Regemo

43 Era Phelipe en el exercicio va definido Sacerdore; pero era mas que Cardenal para el culto. Mas fina fue la Purpura de su Capelo despreciado, que quantas ha encendido con sus pezecillos hermosos el mar de Tyro; porque era Purpura que la encendió (a modestia, y que al verse despreciada, le debiò de poner mas fina, y colorada de vergonçosa. De la Purpura de otros Capelos ay muchas piezas; de elta Purpura de Phelipe donde encontrare. mos alguna vara ? Por fu vida que me

enseñen la tienda.

Pero aunque elle definteres, no es vulgar, no dexa de tener imitacione

V. 16.

vamos à lo mas nuevo, v fingular. No parece el de Phelipe el mayor definterès, porque no dexò el mundo con votos. Fue vn retiro voluntario, no forcoso. Estaba retirado de su comercio por su virtud, pero dentro del por la libertad. Este mismo retiro siguen sus hijos. Mas alto definterès parece dexar el mundo por negacion, que por sufpension; incapaz de bolver à su comercio, que libre para su trato.

75 Confiesso que lo sentencia assi el primer aspecto, pero no el juizio. Ligarse con votos, es vu sacrificio costoso, pero no puede ser repetido. Vivir libre para bolverse al mundo, y detenerse, es facrificarfe cada instante : y no parece can costoso el sacrificio de vna vez para toda la vida, como el holocausto

de cada hora.

76 Vna verdadera, y hermofa diferencia tengo notada entre el inflicuto de Phelipe, y su Congregacion, à las restantes Religiones. Los Religiosos permanecemos en los claustros, porque los geillos de la obediencia nos prenden. Phelipe, y los suvos perseveran, porque lu amor los aprisiona. Pueden romper la cadena, y la aman. Pueden huir de la carcel, y la adoran: y no puede ser mayor accion, que obrar en Phelipe, y los suyos la libertad, lo que en nofotros la obligacion.

77 Sobre la razon assienta hermosamente el texto. Toda la admiracion del amado Juan ,y la ponderacion de los Padres arrebata la bangre del Cosrado, que acrojo Christo despues de muerto : Exivit (angui), O agua. Pues si este prodigio se admira por milagrolo, can igual fue derramar cancos hermoios corales quando vivo. Pues como no le admiran los mares, que derrama vivo, y le celebran quatro gotas, que desperaleia quando muerto?

78 La razon dara Agustino. No ay diferencia en las fangres, pero la ay en los impulsos. La Sangre que derramò Christo quando vivo, era efecto de fu obediencia, porque admiriò el precepto de morir : Factus obediens ofque ad mortem. La Sangre que derramo del pe. cho estando muerro, estaba libre del precepto; porque con la muerte quedò todo el precepco confumado: Gonfummatum eft. La Sangre del pecho obrò fin precepto lo que en fuerça del precopto avia la restante Sangre obrado: y

no puede fer mayor prodigio ; que has zer la misma accion por libertad, que otros hazen por obligacion.

79 Adelantèmos mas. Noten por su vida, que la sangre que corriò à impulsos del precepto, fue de las venas: la que obrè sin precepto la misma accion, fue del corazon, y del pecho: Latus eius Ibi V. 346 aperuit. Ay la diferencia del pecho a las venas, la que del centro del amor à vnas porciones comunes à la sensibilidad; porque fangre que teniendo libera tad para salir, o permanecer, haze las milmas acciones de precepto, como si fuera obligada, ha de ser entre todas la mas aplaudida.

80 Pruebo aora que esta libertad de facrificio, es la mayor maravilla del holocausto; porque en cada accion que hazen,nuevamente se sacrifican Siendo este Sacramento Imagen de su Passion, gozan muy distintos epitetos : porque la muerre de Christo se llama excesso: Dicebant excessium eins. Efte Sacramen- Lue. 9. 03 to se llama maravilla: Miraculorum ab 31. ipso factorum maximum. Mas es en D. Thom. buena Phi osofia, la maravilla, que el opuse. 57. excesso; porque si los excessos admiran, las maravillas assombran. Pues como puede exceder la maravilla en este Sacramento a la muerte en el Calvario?

81 Respondo con la Fè, y Santo Thomas. El excesso de morir sue precepto de su amor. La maravilla de sacramentarie para repetir aqui su Pastion, sue impulso de su voluntad, Supuesto el precepto de morir, era deuda dar la vida; pero no era obligacion repetirla en esta Hostia: y excede tanto vna muerte con libertad à vna muerte por obligacion, que si es excesso dar la vida obligado de vn precepto, es la mayor maravilla, faberla dar voluntario : Miraculorum maximum.

82 Doy segunda razon, y mas viva. En el Calvario muere Christo vna vez, sin bolverlo à repetir : En este Sacramento muere quantas vezes fe confagra: Quotidie natus, quotidie immola- D. Thom. tus, dize Santo Thomas. La muerte del Calvario, que no puede repetirle, es obediencia:La que repite en este Sacramento cada instance, es libre bizarria:y no puede fer mayor maravilla, que eftarle libremete facrificando cada hora.

8; Muere Phelihe, y los suyos en muerre mas gloriosa, y en repulsa mas alca, porque es vna muerte repetida,

Pucs

Toan. 19 0. 34°

Ad Philips 2. 0.8.

Ioan 19. 0. 300

Pues aun restan entre estas muertes mas graves diserencias. Muere Phelipe al mundo, y mueren los Religiosos: pero en Phelipe, es muerte de ansia; en los Religiosos, de obediencia. En Phelipe, es muerte de amor; en los Religiosos, de razon. Dos diserencias ay en estas muertes. En la muerte del amor, se anticipa el cuchillo. En la muerte de la razon, se vua muerte anticipada. En la del arazon, es vua muerte precisa: y no estanta sineza padecer vua muerte precisa, como galantear vua muerte anticipada.

D. Thom.in Offic. Corp. Chaift. Iom. 19.0. 30. Ioan. 13.v.

Ioan. 19.0.

Ad Philip.

84 Dos muertes padeciò Christo, en verdades, y en copias. Muere en elle Sacramento : Recolitur memoria Passionis eius : y muere en la Cruz: Tradidit Spiritum. Quenta Juan entrambos parafifmos , y dize , que la muerte del Sacramento fue antes del tienpo : Ante diem festum : Ante tempus, como leen otros. La de la Cruz, fue, por averse consumado todo: Consummatum est. En la muerte del Sacramento se antepone el cuchillo al tiempo. En la de la Cruz se cumple el tiempo del cuchillo : Consummatum eft. Porque la muerte de la Cruz, era muerte de razon, pues era obediencia al precepto de vna Ley : Factus obediens. La muerte del Sacramento, era impulso de su amor : y ay tanta diferencia de morir amante, ò obediente; que morir à manos de vna obediencia, es vna muerte precifa: morir a manos de vna ansia, es vna muerte gloriosa.

85 La fegunda diferencia de estas muertes es mas viva. En todas se halla vna complicacion ingeniosa. Están vivos, y muertos e vivos para el sentimiento, y muertos para el olvido. En ninguna muerte, yà sea, como en nosfotros, por obediencia; yà sea, como en Phelipe, por ansia, se acaba con la muerte la vida, antes la vida se mejora con la muerte el vida, antes la vida se mejora con la muerte del amor, a la muerte de la razon, y de la ley, que la muerte de la razon, es vna vida muerta; la muerte del amor, es vna muerte viva.

86 Dos facrificios ofrecio Abrahan en la cumbre, à Isaac su hijo, y al Gen. 22.00 Cordero. De estos dos iguales facrifi- 10. 0 13. cios, Isaac vive, y el Cordero muere. Yo fospecho con Chrisostomo , y Ambrosio, que la desigualdad de accidentes consissió en las representaciones; porque Isaac, sacrificado al impulso del amor, era retrato de la muerte de este Sacramento; el Cordero, era retrato de Christo en la Cruz; y como el lacrificio de Isaac era muerte de amor, y el del Cordero, de razon, halla Isaac en el facrificio la vida, y el Cordero la muerte; porque la muerte que dà la razon, es vna vida muerta; la que dà el amor, es vna muerte viva.

87 Es el texto tan claro, que ofendiera con la aplicación à tan discreto Anditorio. Y mas alta injuria suera probar aora, que nunca mejor conviene el sacrificante al facrificado. Es el sacrificado Phelipe, que no muere à obediencias, sino à ansias: no espira en Cruz, sino en este amoroso Altar. Todos los dias muere, porque todos, como este Sacramento, se sacrificas. Este es el sacrificado. Pues tambien es este el sacrificante; porque son las sensas tan claras de quien oy le celebra, que los nissmos colores que sirven à Phélipe para sus glorias, sirven à quien oy le venera para sus excelencias.

Perdona, Phelipe mio, los agravios de mi discurso, que no se hizieron para el Sol pinceles, fino admiraciones. Tan modesto eres, que no temo averte agraviado: perdonaràs la injuria por crecer tu modestia. Dilata las centellas de tu amor en nuestros pechos: bien puedes repartirnos rayos. que a ningun volcan le hizieron falta centellas. Infundenos tu ardiente caridad, y compassion, tu Apostolico desinteres, tu pureza, y continencia, tu limpieza de afectos, para que pifados estos vanos embarazos del polvo, figamos las estampas de tu Cielo, y amparados de eu dulçePatrocinio,configamos la gracia, para acompañar-

te en eternidades de gloria. Amen.





# RACION

### DE SANTA CLARA,

## EN EL CONVENTO DE NVESTRA SEÑORA DE CONSTANTINOPLA!

Simile est Regnum Calorum decem virginibus. Seq. S. Evang. fec. Matth.cap. 25.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang, sec. Ioan. cap. 6.



Sel Cielo espejo de la virginidad, porque no pudierati ser espejos de sus luzes menos limpios cristales. Hermosissimo es el cristal humano, à quien su firmeza pretende trampèar lo caduco. Prodigioso pedernal de nieve le llamò Claudiano. Otros le llaman agua obstinada en belleza, endurecida en hermosura. Siendo el cristal huma-1

no eloquente espejo de todo lo bello del siglo, no es el cristal espejo de la virginidad, sino el Cielo; porque es tan alta prenda la virginidad, que no ay cristal

para copiarla en el mundo, sino presta sus crittales el Cielo.

2 Palso à mayor novedad. Es el Ciclo, dize el Evangelio, semejante à diez Virgenes. Por que señala diez Virgenes? Creo que porque son diez Cielos caba-les. Los Cielos son Luna, Venus, Mercurio, Sol, Marte, Jupiter, Saturno, el Cielo estrellado, el cristalino, y el primer mobil. Son diez, que sirven de portico al Palacio de la gloria, que es el Impireo. Es tan ajustado el numero de Cies los, y de Virgenes, que pone diez Virgenes, porque son diez Cielos cabales; porque es la virginidad tan grande prenda, que se requiere vn Cielo entero para ca-

da Virgen fola.

Con vn exemplo explicare esta grandeza. Para vna perla pequeña, qualquiera concha basta; pero si huviera vna perla tan grande, y eminente como vna montaña, pidiera caxa mas capaz para su grandeza. Todas las virtudes de los Santos son perlas preciosas, pero vnas son grandes, y otras pequeñas. La caxa hermofa que guarda estas perlas, es el Cielo; y como es tan capaz la caxa, que es de grandeza immensa, en la caxa de vn Cielo solo, caben infinitas perlas de virtudes. Aili le depolitan las perlas de los Martyres, Penitentes, y Confessores. Grandes perlas son, pero todas caben en la caxa de vn Cielo. Y la perla de la virginidad donde se deposita? En cada Cielo vna perla: Pues à diez perlas de Virgenes, corresponden diez Cielos cabales ; porque es tan grande esta perla hermola, que cada vna ocupa vna esfera.

Grande es la prenda del Martyrio; pero muchos Martyres caben en vn Ciclo. Tan grande es vna Virgen, que para claufura de fu luz, llena aquella caxa de cristal. Raro prodigio! Para cada Virgen sola ay vn Ciclo ; porque pa-

rece que vna Virgen le ocupa todo.

Subir vna Virgen sola à llenar todo vn Cielo, es peregrina grandeza. Pero que

què serà baxarse todos los Ciclos à las manos de Clara ? Todos se acordaran de aquel milagro tan raro, como deslumbrar à los Sarracenos infieles, que affaltaban el Convento, y defender Clara sus purezas con el Sacramento en las manos.

6 Tomar el Sacramento en las manos, es privilegio de Sacerdote, ò dicha de Tabernaculo. El Sacerdote le toma. La Custodia le guarda. Pues como le toma en sus manos Clara, no siendo Sacerdote, ni custodia? Bien se que no tiene los honores del Sacerdocio, pero creo que goza los privilegios de Tabernaculo.

7 En el Sol pulo su Tabernaculo Christo: In Sole posuit tabernaculum suum. Psalm. 186 Hugo siente, que habla de si sacramentado; y la voz de Tabernaculo, haze alu- v. 6. sion conforme al Sacramento : Id est carnem suam, quam de Virgine sumpserat. Hug. bic. Mi reparo es que si elige por Tabernaculo al Sol, se puede quexar amorosamente la Luna compañera de su luz. Pero yo hallaba la causa en su resplandor. Es su Tabernaculo el Sol, y no la Luna; porque al nacer se llamaron con el mismo nombre de grandes: Luminaria magna: despues de nacidos, conservo el Sol la Gen. 1. 03 grandeza de su luz, pero la Luna se intitula menor: Luminare minus: y no merece 16. ser Tabernaculo de Christo, quien no conserva los resplandores de su nacimiento.

8 Dichosas hijas de Clara, pues aqui se miran tantos ilustres nacimientos, no folo conservados, sino hermosamente excedidos. Fue Clara hermoso Tabernaculo de este sacramentado Sol; porque nunca tuvo baybenes de Luna, sino sirmezas de Sol. Siempre ha conservado este inocente Planeta el mismo resplandor que dorò su cuna : y siendo oy su Tabernaculo Clara, parece que contervaria intacta el primer resplandor de la inocencia.

9 Pero como assiste el Sol en este Tabernaculo de Clara? Como assiste en el de David: Tamquam sponsus procedens de thalamo suo: exultavit vt gigas ad Psalm. 18: eurrendam viam. Assiste como esposo, y como Gigante ; porque assiste como v.6. esposo en el lecho, y como Gigante en el campo. Para Clara, y sus hijas como esposo amante. Para los insieles como Gigante terrible. Como Sol deslambra à los infieles, y los ciega. Como Gigante los postra, y derriba. Como esposo acaricia a Clara, y la regala. Estos fueron los efectos que hizo en las manos de Clara este Sacramento, porque se hallaba el Sol en su mas hermoso Tabernaculo: In Sole posuit tabernaculam suum.

Para que no me deslumbre tanto Sol, necessito que mi Señora me assista con su gracia. Obliguemosla con su dulcissimo Nombre. AVE MARIA.



Simile eft Regnum Calorum decem virginibus Seq. Sanct. Evang, sec. Matth, cap. 25.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang, sec. Ioan, cap. 6.

L Norte del Evangelio es vn confun elogio de la virginidad, porque compara el Cielo à diez Virgenes, cinco prudentes, y cinco necias. En ninguna de eltas purezas miro à Clara. En el numero de las necias, es contlante, pues fu alta discrecion, desconoce el coro de la necedad. En el esquadron de las prudentes pudiera introducirse, à no averse dormido todas: Dormitaverunt omnes, O dormierunt. Y fi entra in juizio en la clase de las discretas, no puede concurrir su amoren el numero de las dormidas. A estas razones se llega, que fuera Clara yna Virgen como rodas, fi entrara

en este esquadron de sabias,

12 Parece que en ninguna clase la encontramos. Pero registremos mas profundamente el Evangelio, que es preciso, que el Cielo la de su Solio. Tres calidades de Virgines se miran en el Evangelio. Cinco necias, cinco prudentes, y vna esposa: Exierunt obviant Sponfo, O Sponfa. Esta Esposa se mira Iola, y vnica. Pues esta es Clara, Virgen como todas, pero como ninguna; porque no es de las necias, que no lazen; no es de las prudentes, que fe duermen; fino la Esposa sola de las bodas, porque mereció por sus virtudes ser vnica.

Exodo 25.

v. 31.0

Alexand, 40

in bul. ca-

nuniz.

37.

13 De esta singularidad de su virtud, dare testigos de mayor excepcion, Alexandro Quarto en la Bulla que la canoniza. Es Clara, dize el Oraculo de Alexandro: Altum Sanctitatis candelabram, el brillante candelero de la Iglesia. El candelero del Templo, segun el Texto, ardia con fiete luzes, que respiraban por vua hermosa mata de puritsimas azuzenas: Lilia ex ipfo procedentia. Las Virgenes prudentes resplandecian en el Evangelio con vnas ardientes lamparas : Accipientes lampades suas : Porque quando las mas prudentes brillan con vna lampara fola de virtud, es Clara el candelero, que

luze con siete golfos de resplandor. 14 Es Clara la Esposa vnica, porque sus singularidades de Virgen son quatro. Fue la priniera muger que voto pobreza en particular, y en comun. La primera que voto eltrechezes de clausura. La primera que hizo voto de vivir de limofna. La primera que diò por regla al mas blando fexo, los consejos que diò Christo al Apostolado, haziendo precepto a mugeres, lo que fue consejo à Apostoles. Y como fon tan singulares estas virtudes, que son primeras haze coro aparte en el Evangelio, porque fue la primera que las introduxo en el mundo.

15 Son tan fieles estos testigos de fus lingulares virtades, que estan canonizados: Huius vita, dize el Oraculo de la Iglefia , erat alijs eruditio, O doctrina. In hoc libro vita, collera vivendi regulam didicerunt. In hoc Speculo relique semitas perfectionis in; pewere. Regiliremos aora estas lingularissimas prendas, y las reducire, per no moleitar, à tres breves Puntos. El primer fera ser Clara la primera en el desprecio, y en el cariño. El segundo fera fer la primera en la claufura, y eftrechèz de la penitencia. El tercero sera fer la primera en el poder de fus maravillas.

PUNTO PRIMERO.

Econociendo Christo la flaqueza de nueltro genio, no quito mandar à los Apostoles la renuncia del mundo con precepto de culpa, fino con coniejo de benevolencia; y lo que no quiere el Cielo mandar a vuos Apottoles, inventa Clara

para vnas fragilidades. Grandeza es esta, que la mayor ponderacion queda de rodillas con la verdad.

17 El amor se enoja con las facilidades. Es de casta de rayo, que ahla su enojo en lo mas elevado de las cumbres. Seguir Clara à Christo como todas, fuera defacreditar sus ardientes finezas; porque amores fingulares, nacieron para inventar, no se hi-

zieron para feguir.

18 Duda Agustino qual sue el Discipulo mas amante de la Magestad de Christo; y resuelve que San Pedro. D. El Evangelista San Juan fue el Disci- tratt. 1240 pulo mas amado: Quem diligebat lesus; in Ioan. y el mas amante fue Pedro. Pregunta Christo à San Pecro: Diligis me plus his? Me amas mas que todos? Tu scis, responde Pedro. Caliò, como model to, la preferencia, pero hizo Juez de su excesso a la Divina Sabiduria.

19 Pues en que se conoció su mavor amor? En vna accion heroyca, efcrive Theophilato, practico Pedro efte excesso amoroso. Apareciòle Chris= to en la serenidad de la playa, ocupando los Discipules en vna barca el golfo. Reconocieron su presencia amada; y antiofos por gozarla, empezaron à remar con viva diligencia: Desprecian do Pedro la ligereza de los remos, fes Ioan: 276 arrojò à la tra cion de las olas , y ale- Verf. 7. 0 vosia de las espumas: Misit se in mar 28, re. Ali autem Discipuli navigio vener runt. Pues como se aparta de sus compañeros, y se arroja a los peligros del

Pues esta accion que parece descredito del juizio, es noble calificacion de su incendio. Todos sus compañeros defeaban llegar à Christo, pero con grave diferencia; porque fus compañeros le buscaban desde la barca; Pedro le buscaba desde el golfo. Arrojarse Pedro al golfo, para llegar à Christo , parecia querer obligar al Cielo à vn milagro:bufcarle defde la barca remando, era accion prudente del juizio. Pues esta que parece D. Amb.in temeridad, escrive Ambrosio, es alto tellimonio del excesso de su amor; porque buscar Pedro à Christo con los compañeros en la barca, era feguir la fineza de sus compañeros: arrojarse à los peligros, del golfo; era fer el primero en can nuevo, y fingular camino; y como Pedro amaba mas que todos,

Aug: Ioan. 21. Va

Theoph.bica

cap.24. Luc

no se contento con seguirlos, y se arrojò al mar para excederlos.

Aora falta lo mas profundo. Todos los Santos vienen à Christo remando, porque todas las Religiones fon remo: Hermosos, y dorados remos que acercan à Christo: Alij autem navigio venerunt. En vn bagel fe alteran los sucessos: Yà corre tormenta, ya se divisa bonança: Trabajo es remar, pero es dentro de vn bagel. Arrojarse Pedro à vn mar: Misit se in mare, y arrojarle desnudo : Erat enim mudus, es despreciar à vn tiempo los tesoros, y los peligros. Tan desnudo se arrojò, que dize el Texto, que solo le puso vna tunica: Tunica succinxit (e; porque solo vn Pedro mas amante. pudo arrojarse à seguirle tan desnudo, que se contentasse con vna tunica solo:

Tunica succinxit se.

Alapid.bic.

V. 3.

Aun no he dicho toda la alma del Texto. Pedro, y los demás Discipulos, todos caminaban àzia Christo; pero Pedro fue por camino muy fingular. Pues que tuvo de singular este camino de Pedro, fuera de lo ponderado? Presumo que mucho. Quando Christo se manifestò à los Apostoles, estaban pescando en la Mar para mantenerse, dize Alapide: Ad suam pifcandi artem redierunt, vt illa victum fibi pararent. Echaron tan buen lançe, que cogieron multitud de pezes. Conocieron à Christo, y empezaron à caminar àzia fu Maestro; pero los demàs no dexaron lo que tenian en la Nave para mantenerse, sin dexarlo caminaban àzia Christo : porque no es menefger dexar lo preciso, para caminar àzia el Cielo. Pedro dexò aun lo precifo, y poniendose vna tunica, se sue à la Magestad Suprema. Pues en esso estuvo la fingularidad del amor, y del camino de Pedro, en que pudiendo ir à Christo como los demás Apostoles, fin dexar lo preciso para mantenerse, lo dexe, y lo desprecie todo, menos la tunica, que era precifa para la decencia.

Es el Texto tan puntual, que era ociosa la aplicacion. Bien pudiera Santa Clara caminar azia Dios fin el desprecio, y desasimiento de lo preci-Co. Bien pudiera leguir à su Magestad fin la obligacion forçofa de tan fuma nobreza : Pero no se contento su vaente espiritu con seguir por el cami-

no comun. Arrojose desnuda, con vna tunica sola, al nuevo golfo de seguir à Christo; inventò su amor rumbo nuevo, y la corresponde el Cielo con vn continuado milagro. El amor de Pedro hizo que Christo transformasse. la inconstancia de la agua en firme tierra, si se atiende el parecer de Ly-ra. El amor de Clara obligo à Christo à que por aver dexado todo el mundo, cuydase la Providencia de su alimento. Christo sustentò milagrosamente a Pedro en la agua. Christo suftenta milagrofamente la familia de Clara en la tierra ; porque amores que inventan nuevos rumbos, obligan al

Cielo à milagros.

24 Pues el tiempo en que resolviò Clara seguir este genero de vida, la hizo mas fingular, y prodigiofa. Determinole à leguir este camino, imitando à su paysano el Serasin Francifco; pero fue en ocasion, que viendo en la Ciudad de Assis el camino nuevo que tomaba San Francisco, le mosaban, y silvaban en las calles como loco. Y entonces Clara Vid. Corne: enamorada de esta singularidad, resolviò buscar por este camino à Dios; porque como la alentaba, y acompa- 1. cap. 5. naba tan abrasado Serafin, atropello por todo, el incendio de su amor.

Es digna de notar la diferencia con que los Evangelistas declaran el modo de seguir Pedro à Christo quando le llevaban preso con afrentoso escarnio : Petrus autem /equebatur eum à longe, dize San Matheo. Seguiale Pedro à lo lejos. Parece que se oponen las vozes ; porque el feguir , es fenal de amor: Pues si Pedro le ama, como no se acerca? Como no sigue acercandofe à Christo, à quien dize que ama tanto? Presumo que el seguir de este modo, le ocasionò vna batalla de afectos.

Matth 661

Dos cosas miraba Pedro en es-26 te penoso camino; vna era Christo, à quien ama, y otra el escarnio con que à Christo le desprecian. Amaba Pedro à Christo como à su querido Maestros por ello figue fus paffos: Sequebatur; pero como vè el escarnio, y mota con que desprecia el mundo su doctrina, el temor al deiprecio haze que se pon-ga lejos: A longe. El amor le acerca: Sequebatur ; pero el desprecio le aparsa: A longe ; porque en Pedro huvo

Toan. 18 00

D. Hieron

in epitaph.

Princip.

Ioan.

Marcell, ad

Chrisoft.

bom. 28. in

Cyril into.

libo II. TA.

15.

valor para feguir cariñolo, pero le falta aliento para acercarse en camino donde vè à suMaestro tan despreciado.

27 Pero de otro modo habla San Tuan de este caso mismo: Sequebatur autem IesumSimon Petrus. O alius discipulas: Seguian à Christo Pedro, y el otro Discipulo. Este era San Juan, dizen Geronimo, Chrisostomo, y Cirilo: Pero aqui no se advierte, que Pedro seguia à los ojos: Pues si es el mismo camino, como hablan con diferencia en los passos? Alli se aparta, y aqui se acerca? Si señores; que alli le le pintan àPedro solo; aqui se dize que iba acompañado de San Juan, que era el ama. do Benjamin : Y Pedro folo, se aparta con el temor al desprecio: A longe: acom pañado del amado Benjamin, se acerca fin moltrar temor. Tiene temor al defprecio, fi està folo ; pero no tiene defprecios que temer, quien vè expuesto à los desprecios tan amado Benjamin.

28 Sigue Clara nueva fenda, y fingular. Pues no teme, ni repara en los filvos desprecios, y escarnios que ha oido? No, que la assiste el Benjamin Francisco:y aunq era todo para temer, nada la affusta con tan heroyco exemplar.

29 Yo no admiro en las ansias de Clara, que la arrojasse su amor à tan nuevo, y no pisado mar. No estraño en fus finezas, que las haga, fino que no las conozca. Bien dizen, que es ciego el amor; porque la impaciencia de sus ansias, le priva el conocimiento de sus finezas. Tan ciego era el amor en Clara, que era ciega como amante, y ciega como penitente. Todos saben de su his. toria, que de llorar por la Palsion, y la Cruz, casi cegò esta prodigiosa muger. Anegabase en llanto su ternura, y enojada con lu fineza, dezia, que era infenfible pues toda la Passion de vn Dios no la obligaba. Vives ciega de llorar, v te enoja, que no lloras? fi, que como esta ciega de amor, no ve, que ha cegado de llorar.

30 Sirvan las perlas de mi iluftreMatrona Madalena à la hermofa Clara. Anegada en llanto navegaban los pies del Redemptor en aquel hermosissimo mar; y fiendo vn diluvio fu llanto, dize el Texto, que fue principio : Capit vigare. Empezò à llorar. Dos finezas se elconden en esta voz ; de Christo , y de Madalena: de Christo, en que basto para concederla el perdon, que empezalle fu fineza à llorar: de Madalena, en que

tanto llato la parecia tan pequeño que no le juzgaba golfo, sino principio, No sè decidir la mayor fineza; porque si Christo anda tan fino, que basta para el perdon, verla empezar à llorar; Madalena juzga, que aun no ha empezado fu llanto, corriedo de sus ojos yn diluvio.

31 De esta ignorancia amorosa descubro en el Texto la causa. Hazia Madalena dos oficios. Veniz con dolor de arrepentida, y con las ansias de enamorada. Lloraba como penitente: Capit rigare; pero no conocia lo que lloraba como amante: Dilexit multum; porque no media las lagrimas por la cantidad que derramaba, fino por lo mucho que queria: Multum: y desatandose en rios como penitente, juzgaba, que aun no avia empezado à llorar como amantes Capit rigare.

32 DeziaClara, que no lloraba como insensible, anegandose en hermosos arroyos como amante; porque como estuvo casi ciega de sus lagrimas, no tenia ojos para ver sus finezas. De Madalena se dize no que llorò, sino que empezò à llorar : Cæpit ; porque amores tan finos, aun quando acaban, los pa-

rece solo que empiezan.

3; Toda la meditacion de Clara, erz la Passion de su Dueño:como adoraba al Original, amaba con ternura al Retrato. Las meditaciones no han de ser forçofas, fino voluntarias; porque folo se han de elegir las mas eficaces para mover. Genios ay a quien mueven mas las ternuras de vn Dios Niño, que los rigores de Crucificado. Para meditar, no se puede dar general licion; porque en cada individuo se varia la mocion con el genio.

Leia Clara en el desquaderna? do libro de la Cruz aquellos fangrien, tos caractères que imprimiò el amore aqui prendia su ardiente llama, liquidadose en compassiones, y ternuras su fineza; porque es mas fineza moverse à amar a Dios por las afrentas de crucifi-

cado, q por las magestades de glorioso. 35 En la eminente cumbre del Tabor dilato Christo las dulçes corrientes de su Magestad: ardia el monte en glorias, y halta las piedras professaban de Altros:enamorado Pedro de tanta hermofura, defed gozarla: Bonum eft nos Matth 178 bic effe. A este deseo llama el Evangelis- v. 4. ta error: Nesciens quid diceret. Error fue Luc. 9. 11. material; que vna amorofa ignorancia no merece mayor gentura.

Inc. 7. 0. 58.

a. Petri 1. D. 12.

Luc. 9.Ver.

31.

26 Pues no parece necio error defear gozar vn hombre lo que sin culpa anhelan, y defean los Angeles: In quem desiderant Angeli prospicere. Solo la felicidad de la gloria puede ser objeto del delco; porque solo ella debe ser el centro de la esperança. Pues como puede ser error de vn deseo, desear gozar vn bien, que solo el se puede anhelar?

Creo, que del Texto dare solucion fundada, y clara. Dos objetos muy contrarios se hallaban en esta cumbre. Los ojos miraban glorias; los oidos escuchaban penas. Era toda la conversacion de la Passion de Christo, y su Cruz : Dicebant excessum. Pedro con los ojos, eradulçe compañero de las glorias; con los oidos era tritte teltigo de las penas. En esta complicacion de sentidos queria quedarse con Christo, enamorado de las glorias que via, y no acompañarle en las penas que escuchaba; y es error en la fineza, amarle mas por las Magestades de glorioso, que por las afrentas de crucificado.

38 Errò el amor de Pedro, porque le enamorò mas su gloria, que su pena; y despica Clara este amoroso error, pues la enamora mas su pena, que su gloria. O corazon sobre finissimo, definteressado, pues te arrastra mas la fineza de crucificado, que el premio que te puede dar como glorioso!

39 Si yo probare, que esta es la intencion de Christo, avre convencido, que este es el mas amoroso empleo; porque siempre pretende Dios de nueltra llama, el mas limpio mozivo de fineza.

40 Sea la prueba Real este Augusto Sacramento. A esta hermosa, y 1. adCorin. viva nieve llama la Iglesia, tomandolo de mi amado, y eloquente Pablo, me-D. Thom. moria eterna de su Passion: Passionis fue memoriale peremne, dixo mi Angel Santo Thomas. Mas oportuno epitero parecia llamarle esta Flostia imagen de su inmortalidad, que de su Pasfion. Mejor parecia llamarla imagen de su gloria, que de su pena; porque en este cerco immenso de Magettad, no vive como fujeto de penas, fino como arbitro de glorias.

41 Assi parece al primer aspecto, pero muy al contrario, fi fe profundiza el motivo. Es esta Hottia hermota el mayor trofeo de la amor, y la prenda

que dexò en el mundo para hazerle publicamente adorar. No tiene Christo por fino amor al que se mueve por interès, fino al que se mueve por compassiones. Pues no la hizo imagen de sus glorias, sino retrato de sus penas, porque le amen mas por la compassion de sus penas, que por el interès de sus glorias.

42 Solo Clara con puntualidad parece que apuro à Christo esta amorosa intencion. No la arrebataban los gloriosos premios de la Patria, sino las afrentas, y Cruz que padeció en la tierra. Era can grande su desinteres, como fa amor; y no le amaba por lo que podia su bizarria dar, sino por lo que su-

po su amor padecer.

### PVNTO SEGVNDO.

L legundo Punto era fer

Clara la primera que votò clausura, y su estrecha penicencias Por ser la primera en el voto, hallo, que legun el Evangelio, es la Esposa vnica; porque bien merece ser en los desposorios la privilegiada, quien supo ser en las finezas de Esposa la primera. 44 A aquel benigno Altro, que firviò de Horoscopo al mas feliz Nacimiento que admiran los figlos, le llama el Texto con vna voz peregrina: Vidimus stellam eius. Estrella de Dios. Todas quantas arden en esse azul firmamento, son estrellas de Dios, dize

cios de su resplandor. Pues siendo esta Estrella como todas, por que se llama como ninguna?

Agustino, cétellas de sa luz, y desperdi-

45 La razon darà el mismo Texto. Era como todas en la modestia de su luz, pero era como ninguna en el movimiento de su resplandor. Todas las Estrellas son vnas lenguas eloquentes de luz, en frase de David, que alaban en dulce inquietud à la Divinidad. Todas tienen vn regular movimiento de trepidacion, que flama la Afrologia, porque le mueven siempre temblando: Pero elta Estrella tenia muy concrario movimiento, porque enfeño a los Re; yes vn nuevo camino para encontrar à Dios ; brillaba en el campo, y en laCorre de Jerufalen escondio fu luz : Y como es van Ettrella , que inventa nuevo camino para haliar à Dios; que como Macitra le enseña;

Matt. 2. 0:

D. Auga Corm. 7. de Epiphan. CUE. Sed cius?Omnes eius funt: Nonne Cosli enarrane gloriam ciusa

II. 0.46. opusc. 57.

que como modesta es la primera que en las Cortes se retira, es vna estrella tan alta, que solo ella se debe llamar divina : Stellam eius.

46 Fue Clara la primera estrella, que inventò nuevo camino para hallar à Dios; fue la primera que supo esconder en las Ciudades su luz, porque suc la primera que con claufura se escondiò: Fue la primera Maestra que distò este nuevo camino de Regla para medio vniverso que la guarda : y es precifo, que se lleve los aplausos de estrella vnica, quien supo ser en sus luzes

la primera.

Matth. 19.

U. 27.

47 Hizo Pedro cargo à Christo de aver dexado sus possessiones, pero sue con retencion de sus esperanças: Quid ergo erit nobis? Y quando el desengano de vn Pedro no sabe renunciar sus esperanças, inventa Clara camino para dexar elperanças, y possessiones. Hizo voto de vivir en pobreza comun, y particular; porque no se contenta Clara con dexar quanto puede tener, fino con dexar quanto puede esperar.

48 Si la mitad de esta accion fue resolucion de vn Apostol, entera de quien serà ? Solo de Clara podia ser. Confiesso, que admirado de esta gallarda resolucion sui à ver el elogio que dà el Espiritu Santo à la fuerte muger por excelencia, y sospecho que habla de

Pinta el DivinoOraculo à vna 49 muger fuerte por antonomalia, y pone Prover. 31. ynas vozes dificiles, y no reparadas: 0.10.0°19. Mulierem fortem quis inveniet ? Manum suam misit ad fortia, O digiti eius appreben lerunt fusum. Aplico su mano à acciones fuertes, y sus dedos tomaron el vío. Parece contradicion, porque no ay accion mas flaca, ni mas femenil, que hilar. Luego aplicar los dedos à hilar, no es estender la mano à acciones de valor? Conforme lo que se hilare, responde Ansberto; porque defpreciar vna noble muger hermolura, fama, y riqueza, ser la primera en esconderse contra el genio de su inclinacion, es hilar tan delgado en la virtud, que folo puede hazerlo la mas fuerte mu-

50 Sin lisonja digo, que es vaticinio cortado para Clara: Manum fuam misse ad fortia. Aplicò la primera la mano a acciones tuertes Que acciones? Digiti eius apprehenderunt fusum: hild

tan delgada la hebra, que casi se quiebra de delgada.

No me dexarà Clara mentir: pues fue su penitencia por estremo singular. No hablare de todas sus mortificaciones, fino solo de su avuno. Tan rara era su abstinencia, que con propiedad se puede dezir, que se quebraba de delicada.

52 Exemplo no imitado refiere su vida. Por precepto de San Francisco, y de sus hijos la mandaron à Clara, que comiesse cada dia à lo menos onza y media. Què es esto, Dios de los Ciels? Es precepto de comida, ò mandato de abstinencia? Como seria la abstinencia de quien tenia esto por gran comida?

53 No la servia à Clara la boca para comer, sino es para suspirar. No la servian los ojos para ver, sino para llorar. Era ingenioso tyrano de sus sentidos, y tomaba de ellos lo penoso, y

alargaba lo favorable.

Sucediòla vna vez estàr tres dias continuados arrebatada de vn extasis amoroso; y temerosas sus hijas de que peligrasse la vida de su Madre en los tiernos deliquios de su amor, se llegò à ella la companera, y la dixo: Madre, mire su Reverencia, que la ha mandado Nuestro Padre comer todos los dias por lo menos onza y media. A las vozes de la obediencia bolviò en sì para comer, como si despertàra de va fueño natural. Rara, y prodigiosa contemplacion! No se si serà cabal exemplo el de Adan en el Paraylo.

55 Pracepit ei dicens : Ex omni ligno paradisi comede: De ligno scientia, boni, O mali ne comedas. Disputan los Expositores Sagrados, si estas vozes fignifican dos preceptos, vno positivo con que Dios mandasse à Adan, que de todos los arboles comiesse : Comede; y otro negativo, prohibiendo, que al arbol de la sciencia le tocasse: Ne comedas? El comun fentir es, que no huvo mas precepto, que el negativo de no comer de aquel arbol, porque el comer no fue mandado, fino permitido. Pero algunos, que sin nombrarlos cira el erudito Fernandez, dizen, que huvo dos preceptos; vno negativo con que prohibio Dios à Adan comer del arbol; y otro posicivo con que su Magestad le mandò expressamente comer. Estando en este fentir, se ofrece luego la dificultad. Para què le ponen el precepto

Cornejocapa.

Gen. 2. 0: 16. 0 17.

Benedict. Fernandez bic tom. Ie Sect. 7.13. 8. de comer, si el comer està embebido en la misma naturaleza, como necessario para la conservacion?

55 La razon que dan, la trae el citado Expositor. Adan en aquel estado feliz se hallaba en tan admirable contemplacion, tan abstraido de si mismo, y can engolfado en Dios, que fue preciso ponerle precepto para que llegasse à comer ; porque enagenado de sì, y engolfado en glorias de lo Divino, de nada se acordaba de lo humano, 56 Siendo el Texto tan natural,

hallo vna gran diferencia entre Adan, y Santa Clara. Dos preceptos le pone Dios à Adan; vno para que coma: De omni ligno Paradysi comede; y otro para que no coma: Ne comedas. El precepto de comer supone à Adan elevado en altissima contemplacion: el de no comer, supone riesgo de desmandarse el apetito de Adan. Pues como se compadecen riesgos en el apetito, en vn Adan que goza extassis elevado? Porque buelto de sus extassis Adan, podia, como lo hizo, cebar el apetito de comer : Pues vn mandato fue para que comiesse, y otro para que en comer no se desmandasse. Pero con Clara se vsa de contraria providencia. Ponenla para que coma vn mandato; pero para que no coma, no la intiman el precepto: Mandanla que coma, porque con su altissima contemplacion se olvidaba de comer; pero no la mandan que no coma, porque el no comer, ò el comer poco, corria por quenta de su grande, y fervoroso espiritu.

Aun mas diferencia hallo. No parece que estaba Adan muy extatico, pues se acordaba de que para comer le avian puesto precepto: Pero Clara, sino se lo advirtieran sus hijas, del comer, y del precepto parece que se olvidaba; porque ellaba can enagenada de si milma, que nada se acordaba de

si propia.

En sus extassis mysteriosos le dixo vn Angel à Juan : Accipe libram, O devora illum. Toma, y comete efse libro. Tomole Juan en la mano , y comiò el libro, como el Angel dixo; Pues como come Juan, si esta en extasfis amorofo ? Porque le pone el Angel para comer vn mandato : Accipe , @ devora; que quien tanto de si milmo se enagena, ha menester mandatos para que coma.

59 Come Juan el libro, y dize, que en la boca le parecia muy dulçe: În ore meo tanquam mel dulce; pero Vers. 10. que en el estomago le parecia muy amargo : Amaricatus eft , venter meus Todo es mysterio; porque examinar en la comida sabores, no parecia muy

propio de amantes extassis.

Bolviò Clara del extassis al aviso de sus hijas, para comer la onça y media; pero no conociò si la comida era dulce, ò era amarga; y pudiera conocerlo, pues en lugar de sal, vsaba de ceniza para la fazon. Juan en los extassis distinguia sabores, como si estuviera en sì: Clara estando cobrada en sì, no distinguia sabores, como si estuviera en extassis.

61 Mas reparo admite el modo con que bolviò de su extassis. Dabanla vozes sus hijas, y profundamente absorta, no bolvia; pero al acordarla el precepto de comer, bolviò del extassis prompta. Què es esto, grande Ciara, por vna voz que te llama, dexas vna contemplacion que te eleva? Si, que es su contéplacion tan singular, que dexa el continplar por obedecer; porque sin la promptitud de su obediencia, no fuera tan altamente contemplativa.

### PUNTO TERCERO.

Arde llego al vitimo Punto. Era el poder de sus maravillas. Los cordones que lla. man de Santa Clara, son reliquias para la pureza. Yo fui dichoso de rocarlos à su purissimo cuerpo, quando en Assis tuve la fortuna de visitar su glorioso sepulcro.

Este poder de reliquia es tan peregrino, como todo lo ponderado, porque no hallo exemplo. Ha sido Clara vnica en virtudes, y penitencias; y era justo, que tambien lo fuelle en

las maravillas.

64 Alargo Joseph fugitivo la capa en manos de la impura señora. Pues para què dexa la capa? Baltaba la fuga, sin dexar contra si ella prenda. No quiso conservarla, escrive Ambrofio. Temio como discreto, que D. Amb. la passasse por el vestido el conragio; porque bastaba aver tocado la capa voa

Genef 39.00

de fof. c.s.

Apoc. 80 0.

Fernand .

Erat enim

tam mira

divinæ con-

remplatio-

nis, cui fo-

li tunc va-

cabant, dul-

cedine deli-

butus, &

quaf men-

te à sensi-

bus, omni-

què studio

corporis in

Deum avo-

catus, vt

omnino ne-

celle fue-

rit admo-

neri de co-

medendo.

sup.

Centagium enim iudicavit fi diu-E'as moraretur, no per manus adolterie libidinis in ce iv tranfirent.

Luc. S. V. 44.

Actor s. v.

250

muger deshonesta, para temer que le pegatie el fuego de la lascivia.

65 Aqui suspendiò el discurso Ambrolio; y si me admire su discrecion una replica, se la propone assi mi respeto. Por que ha de ser mayor en ella capa el poder del vicio, que el de a virtud? Si el tocar la lasciva sefiora ella capa bafta para pegarla el contagio de la impureza, por que no bastara ter de vn Joseph puro esta capa, para infundir caltidad à lu señora? Yo no hallo mas respueita, que con Christo, & Glara.

66 Elto de dar salud con las vestiduras, es privilegio de la fimbria de Christo curando à la muger su fluxo; y de los cordones de Clara, que imprimen pureza. Es tan vnico este privilegio, que aun no se concede à vn Joseph puro ; porque Joseph, aunque no confintio valiente, dexò tocarfe: no tue culpa, fino delgracia; pero bafta que la lascivia aya tocado vn hilo de esta capa : para que pierda las eficacias

de reliquia.

Aora sale la consequencia à favor de Clara. No se deviò de arrever la menor sombra de impureza à ninguna alhaja del vestido de Clara, pues fus alhajas, ann muerta, introducen pureza. De la fombra de Pedro hayen los achaques. De la fombra de Clara huyen las torpezas. La diferencia es tan grande, como de paffiones de animo à ruinas de cuerpo : y si es milagro de milagros sanar Pedro con fu fombra los cuerpos, que ferà en Clara fanar con lu fombra los animos?

Con dolor me acerco al para. filmo de esta luz, que folo euvo el morir de mortal. No estraño, que quien vive, y muere en vna Cruz amorofa, espire en los brazos de Maria. La vida de Clara admira, pero la muerte de Clara, affombra.

Murio Clara con vn favor tan fingular, y tan tierno , como baxar Maria Schora Nueltra de lu Trono à fu lecho transformado con tanta luz en Impireo , abrazar a Clara , y espirar en los brazos de Maria. Elegantemente lo deferive Sedulio : Procedie ad bolum , chi Sponfa Filij decubut, & amanifsim- je super eam inclinans. umpleane duloisimum praftat.

70 Pues como Maria dexa pol

Clara la Gloria? Pero què mas gloria que Clara? Muy ignorante discurro, ciego con el excesso de la visita. No dexa Maria el Cielo, fino le muda; que pues el Cielo es semejante à las Virgenes, y à Clara con especiales razones, buscando à Clara, parece que mejora de Cielo, pues busca el Original dexando el retrato.

71 De este favor can raro, solo en: cuentro en la Escritura yn exemplo, y esse ventajosamente excedido. Maria visitò à Clara: Tambien visitò à Isabel, fu Prima; pero con estraña diferencia: porque à lsabèl la visito estando Maria viva : A Clara la visita estando Maria gloriofa. A Habèl la visitò con disfrazes de Reyna : A Clara la visitò con aparatos de triunsante. Visttar encubiertos los Reyes à sus Vailallos, es excello de amor: Pero visitarlos publicos, es ser prodigos de la Mageltad. A lfabel la visita disfrazada: A Clara la vilita descubierta: y no es tanto favor la visita de vna Reyna en rebozo, como la visita en pud

72 Penetrando mas los favores de eltas visitas, se descubren mayores los excessos. Visita Maria à Isabel, y la faluda cortefana : pero no consta del Texto, que la diesse algun abrazo. Vifita Maria à Clara ; y no folo la visita, y faluda, pero tambien la abraza: Amplexum dulcifsimum prastat. Ya excede Clara a Isabel, lo que va de los brazos à la voz. Para Itabel son las vozes de cortesana: Para Clara son los brazos de amiga.

Pero no quiero dexar quexola à Isabèl : Sigo la opinion de Alberto Magno, que siente, que la dio tambien los brazos: Prius faiutat, postea amplectitur. Noten el orden, que en èl consilte la mayor gloria de Clara.

74 Entra Maria à visitar à Isabèl, y primero la faluda, y despues la abraza. Al contrario lo cítila en el mundo la correfania. Por què no la abraza primero? Porque no se hazen la visitas del Cielo con las ceremonias del mundo. Primero la faluda, para defpues abrazarla ; porque à la faluracion que la hizo Maria, se lleno Isabel del Espiritu Santo: Replota eft Spiritu San- Luc. 1. 0. êto Elifabeth: y para poder despues abrazarla, la llena de gracia prime-50 ; porque folo abraza Maria 2

Luc. I. V.

Alber Mag

Sedal cap. 27.

quien està llena de gracia.

75 Quiero adelantarlo mas. Para ser digna Isabèl de los brazos de Maria, la salùda primero, y llena de gracia; porque no puede abrazar la Reyna de la gracia, à quien no està llena de ella. Abraza Maria à Clara, sin saludarla primero: Amplexum dulcissimum prastat. No puedo adivinar los grados de gracia que oculta: pero si Maria no puede abrazar culpas, todo quanto avria en Clara serian gracias.

no de la gracia en brazos de Maria. Tan prodigiosa es tu muerte, que quiere competir las dichas de Christo en la vida. Los brazos de Maria recibieron à Christo al nacer. Los brazos de Maria recibieron à Christo al nacer. Los brazos de Maria recibieron à Christo al nacer. Los brazos de Maria reciben à Clara al morir. Solo aquella Divina vida merecia tal descanso: Solo tan pura muerte consiguiò tan alto Trono. Dexò Christo, com fino Esposo, esse privilegio para su Esposa Clara: no muriò Christo en los brazos de Maria; muriò Christo à sus

ojos: Muere Clara en sus brazos; porque dexa, como fino Esposo, los brazos de su Madre, para Esposa, que tanto quiere.

77 Sube à ocupar los gloriosos espacios que piden tus virtudes, emulo tu espiritu de los Apostoles. Sube à ser idea de mugeres, y excesso/de varones: Y pues te miras retratada en tan noble compania, que procura feguir tus estampas, y imitar tus huellas, derrama en sus hidalgos espiritus el ardor de tus penitencias, y devociones. Afsistelas como Madre, pues te desean merecer los cariños como hijas. Enciende sus corazones en purissimos afectos, para que pisados estos vanos alhagos del mundo, folo estudien tus virtudes para imitarlas, tus preceptos para cumplirlos, tus excessos para admirarlos, tus desprecios para seguirlos: y hechas dignas imitadoras de tanta Madre, te merezcan, que intercedas por la gracia, para acompa-

narte en eternidades de gloria.

Amen.





# RACION DE SAN JORGE. PATRONO DEL REYNO

DE ARAGON:

ASSISTIENDO EL SVPREMO CONSEJO de Aragon, y Orden de Montessa.

Ego sum vitis, vos palmites Sequent. Sanct. Evang. secunda Joan. cap. 15.



L primer Capitan de la Fè celebra oy la primera Milicia Catolica. Ningun leido estranara los epitetos. Ser Jorge el primer Caudillo, que enarbolò los tafetanes de la Cruz, es computo fabia do. No fue el primer martyr en el tiempo, pero fue el primero en la profession de Soldado. Esta Cruz sucediò en el barbaro laurèl del impioDiocleciano. Retirado a su gruta cobarde, aviena do desdenado la Purpura el, y Maximiano, siena do impulso el temor, y no el conocimiento, se

dividiò el Sacro Laurel de Roma en tantos Cesares como Provincias; hasta que el valor de Constantino, triunfando del insolente Maxencio, y del porfiado, y valerofo Licinio, abanço à todo el Laurel del mundo, estendiendo las alas de las Agnilas del Occidente, à cubrir el roxo Oriente, nuevo solio à su grandeza,

Baron, tom. en la fundada Constantinopla.

Numeraba la Fe trescientos y doze años de edad ; y siendo este el primer Annal. an. Emperador que fixò en el Capitolio la Cruz, al mismo tiempo honro los Cavalleros que abançaron en Pontemol contra Maxencio, con la infignia de vna Cruz.

Memonius roxa, divisa que miro como vaticinio de su triunfo en la Esfera.

Esta primera Cavalleria de la roxa Cruz, siguiendo despues la Regla del Gran Bassilio, y tomando à Jorge por Patrono, llenò el teatro del mundo de sus hazassas, y renovada por el Rey Oon Pedro en Alfama, perseverò, hasta que el Gruce cap. Rey Don Jayme el Segundo la vniò à la Cavalleria, y Religion de Montesa, que instituyo. Es su Fundador vn Rey Segundo; pero es su Patrono el Capitan primero ; y se lla:no segundo en el nombre, no en el valor : pues si las Historias le celebran con el blason de justiciero, sus hechos le elevan a la cumbre de valerofo; porque à este grande Rey reconoció feudo el Imperio Griego. Toda esta grande antiguedad, restifica el Eminentissimo Baronio.

4 En las hazañas fucede lo que en las artes, que à las glorias de invenear,

312.

de Origene. Equitum. Chacon de

Gretf. lib. 2. cap. 5. Tamburin. tom, 2.dif. 24. quest. 5. 1341110 70

cede el ingenio de feguir. Sobra à Jorge para ilustrarle, su valor ; pues basta

aver sido primer Capitan de la Fe.

Canoniza el Espiritu Santo à Ezequias, dandole la primacia de lo heroyco : Post eum non fuit similis et de cunstis Regibus tuda. No solo quica à los Reyes successores la igualdad, sino la similitud : Non fait similis. Heroyca virtud, que ni se dexa competir, ni representar! Ocasiona grave dificultad este Texto, por averle initado el grande Rey Josias, que destruyo los idolos, y postro las vanas estatuas con mas valentia, que Ezequias. Pues no por esso se puede comparar con èl, escrive el Abulense: porque Ezequias sue el primero, que empezò à desterrar el falso culto; Josias acabò lo que Ezequias avia començado: Y como Ezequias se llevò la gloria de primero, ninguno, por mas que le imite, puede ser su semejante : Non fuit similis.

6 Diò Jorge al azedo ingenio de Tertuliano el imposible vencido de Cesares, y Christianos. Hizo à la espada predicadora, y sin imitacion enarbolo el primero los trofeos de la Cruz, y abançò à las almenas de Sion. Ser el primero, es gloria sin semejança: Pero no sè si le exalta tanto esta ilustre Milicia, como

Ins virtudes , y hazañas-

7 Hodie ineipiam exaltare te, le dize Dios à Josne, al transito del Jordan: Oy serà tu exaltacion. Mayor parecia la hazaña de conquistar desde la blanca idololatria, cumbre del Libano, hasta las espumas del caudoloso Eustrates: obedecerle los astros : vencer cinco Reyes : postrar los sobervios muros de Jerico à vozes : dividir la tierra prometida, que passar el Jordan enjuta la planta; pues de este prodigio, yà con Movses en el Mar Bermejo, era reperido el exemplo. Luego ma- Ezechias ra yor feria la grandeza de Josue con aquellas repetidas hazañas, que con dividir men nou las ondas.

8 Pues no fue, responde el Abulense : porque los otros prodigios sueron en si mayores ; pero este folo fue la exaltacion de Josne : Hodie incipiam exaltare te: porque de las restantes hazanas, no quedaron memorias: despues del transico del Jordan eligio Josue doze ilustres Varones, que escogiessen doze piedras, y las fixallen en las riveras del rio, para eterna memoria del trofeo. Manchadas de sangre, dize Rabi Salomon, que estaban, como las casas con la langre del Cordero: y como la purpura en la antiguedad, es imagen de la noble. za, y la columna de firmeza, no fue tan grande Josue por las hazañas que executò, como por fundar aquellas nobles columnas, que eternamente conferven la gloria de sus hazañas.

9 Esta fue la exaltacion del grande Capitan Josue; no vencer Reves, assaltar Ciudades, dominar los aftros, triunfar de los elementos, fino fundar nobles columnas, que conferven firmes el nombre de sus glorias: Hodie incipiam exaltare te. Luego a su valor ilustre, debe Jorge su grandeza; pero à estas nobles co-

lumnas, lu exaltación, y lu gloria.

Todas las grandezas de Saul, las reduxo David, como discerto, a esta caufal : Super Saul flete , quia veftiebat vos coccino. No fue grande por animoto Capitan, por afortunado Principe, por diestro guerrero, fino porque os vestia de purpura, infignia de la nobleza, y clara imagen de la Cruz purpurea; porque no llegan las mas altas hazañas, à la gloria que cauta aver fundado este vestido purpureo de nobleza.

Bien se reconoce ha sido esta ilustre Milicia columna levantada por Jorge, pues en treze figlos ha confervado fu firmeza; que averte vnido la cavalieria de San Jorge à la deMontela, no es averse arruinado, sino aver crecido. No ha casdo de su primitiva gloria, porque no han sido vanos herederos de su nombre.

fino imitadores de fus obras.

Titulo sin imitacion, no es elogio, sino vituperio: Nobleza desmentida, no honra, fino infama. Por mas tengo ( y es dictamen de Platon, numerando las quatro noblezas) nacer humilde, y hazerfe noble, que heredar ilustre nobleza sin adelancarla; porque el noble que no desmerece, continua el esplendor de fu cuna, y no adelanta: el humilde, que merece nobleza, borra la obscuridad de sus ascendientes; y no es tanto conservar lo limpio, como borrar lo manchado ; ni es tanto no obscurecer lo hermose, como hermosear lo sco.

4. Reg. 184

4. Reg. 23. à 0.4.

Abulenf. in 4. Reg. 18. 9. 19. Non fuit ctiam Jolias limilisEzechia, quia licer lo fias deftruxe rit omnem quæ erat in terra perfectius, quam fuit ei simi-Ezechias fecit hoc à se ipso, non habes alique priorem,cuius legueretur exemplum. Johas autem secutus est exemplum Ezechiæ. Tertul. in Apolog. For. 3. 0.7. Fof. 1. 0.4. fof ro. v. 13.0 230 Fof. 6. 0. 204 Fof. 14.0.20 70/04 0.40 2. Reg. 1.Ve

Matth. I. 0.5.0 6. Genuit De vid regem, David autem rex.

Dos vezes nombra el Evangelio Rey à David : Pues no fue ociofidad, ni superflua repeticion: Quia brachio suo see ptrum nactus est, escrive Atanasio. Era David Rey electo, y le costò la Diadema conquistarla en dudoso campo, siendo conquista la que en la verdad era herencia : Conque es dos vezes Rey; vna por averle Dios elegido, y otra por averlo ganado; que mas Rey es por averlo conquistado por sus puños, que por heredarlo de sus passados.

14 Es la nobleza del genio de la Fè. La Fè sin obras, es muda estatua; la nobleza sin obras, es alma de vanidades: Es la Fè luz, y la nobleza refplandor; pero como la luz de la Fè viv e sin obras apagada, el resplandor de la

nobleza vive sin obras difunto.

14 En la Campaña se ilustra el resplandor de la nobleza: no apaga el polvo

del campo las luzes, antes aviva los esplendores.

15 La alta nobleza de Abrahan se figurò en estrellas, y arenas: Sicut Genef. 22. stellas, & velut arenam, qua est in littore maris. Facil es ser la nobleza como estrella lucida, y suprema; pero suena dificil ser como arena abatida, y baxa. Pues lo que parece distante, es preciso : Junto las Estrellas con las arenas; porque la frase de la Campaña, en la elegancia latina, es, descendere ad arenam; salir à la arena à batallar ; y no saliendo a la arena de la Campaña, mal podrà lus cir la nobleza como Estrella.

Resplandecer à costa de los ascendientes, es querer escalar el Cielo sin manos : A quien no continua los trofeos que le hizieron noble, no le sirve la

Cruz de gala, sino de afrenta.

1 . Reg. 25 .

Asperamente trata la Escritura à Nabal : Vir durus, & pessimus, & malitiosus. Despues de tan merecidas injurias, dize : Erat autem de genere Caleb, era descendiente de Caleb. Parece historia humana con visos de achacosa. Fue Caleb el Capitan mas valiente, y el Cavallero mas animoso, que saliò en los Esquadrones de Egypto: Fue el que primero entrò en la tierra de promission para conquistarla. Luego es infamar à tan ilustre Cavallero, acordar, que Nabal desciende de su casa. No es sino afrentar à Nabal, escrive Origenes; porque este Nabal, descendiendo de vn tan gran Sold ado, era vsurero, tratante, y avaro; conque para hazerle mas infame, le da en cara con vn Padre tan noble.

18 Con otra contradicion de Origenes, brilla mas el discurso. De Job dize la Escritura, que era grande entre los Orientales: Magnus inter omnes Orientales. De genere optimo, leyò Origenes: Y no parece inteligencia ajustada; porque no descendia Job de Jacob, Ruben, ni Levì, sino del impio Esaù: y siendo Esaù tan delinquente, no era la mejor estirpe. Pues essa es la grandeza de Job, dize Origenes, ser por su virtud tan grande, que pudo hazer ilustre lo obscuro

de su ascendiente.

19 Aora sale hermosa la contradicion. La luz de Caleb, obscurece à Nabal : lo obscuro de Esau, ilustra à Job; porque como Nabal desmerece con sus acciones, y lob se exalta con sus virtudes; à quien borra su antigua nobleza, la honra se le buelve infamia; pero à quien la adelanta, la infamia se buelve honra-

20 No ay que jactarse de claros ascendientes, ni desvanccerse con ilustres Progenitores; que las estatuas antiguas, aunque mudas, no acreditan à quien las venera, sino fiscalizan à quien no las imita. Todos avian de saber de memoria aquella gran Satyra de Juvenal contra la vana nobleza.

> Stemmata quid prosunt , quid prodest Pontice longo Sanguine censeri , pictosque oftendere vultus Maiorum stantes in Curribus Emilianos. Si coram Lepidis male vivitur, Oc.

Aun en las corrupciones de vn siglo Gentil, no pudo tolerar la luz de la razon can infolente vanidad.

Dizen algunos prefumidos, que ay algunas casas tan altas, que no pueden desluttrarfe, por mas ruinas de coltumbres que padezcan. Yo no entiendo mucho de Genealogias; pero lo que se, es, que la casa mas ilustre, es la de Gene. 28. Dios; y en la Escala, dize Jacob, que la mirò : Domus Dei. En ella viò, que

€. 17.

Job. 1. V.30

Numer. 14.

Genef. 36. Vid Pined.

in fob c. I. V. I. 1. 310 Orig.lib.1. de fob.

0.17.

vnos Angeles baxaban , y otros subian : Angelos afcendentes , & descendentes. Verf. 12. Todos eran Angeles, porque descendian de a quella Soberana Casa; pero no todos eran iguales en los paflos, porque vnos baxaban, y otros fubian; que no importa ser vn Angel en nobleza, y venir de la Casa m as alta, si en lugar de ir subiendo mas con sus acciones, và cavendo de la altu ra con sus passos.

Què importa, que pruebe el origen altissimo de Angel humano? El baxar, ò el subir no consiste en las naturalezas, sino en los passos. Todos estos Angeles eran de vna igual naturaleza; pero vnos fe miraban elevados, y otros abatidos: porque no importa que sea la naturaleza igual, si son desigua-

les los passos de la aplicacion.

Ninguno podrà llegar à Roma, si và torciendo todos los passos al camino. El viage de la nobleza, fue subir los valerosos ascendientes por la escala de las virtudes à fuerça de brazos. En el mismo camino se halla quien le hereda; pero si en lugar de ir subiendo, como su antecessor, à la cumbre de la gloria, se và despeñando en ociosidades, vanidades, y divertimientos, tuerce tanto el camino, que viene à ser el encontrado; con que es natural que se halle en el camino de la afrenta, pues tuerce el camino de la gloria.

24 Muchos Angeles le miran de Casas Soberanas; pero no se si son descendentes. Es equivoco dilerero, porque significa descender, y caer. La razon es, que como es lo mismo descender, que baxar, en no consinuando los gloriosos passos de los antecessores, viene à ser caida la descendencia; porque no es glo-

ria, fino ruina.

25 Hablen en essas Campañas los azeros, y escriva la purpura derramada inmortales caractères de gioria; pues los Nobles no han de tener mas boca, que

la espada.

Aquel celestial Varon, que contemplaba Juan, imagen del Redemptor, tenia la espada en la boca : De ore eius glasius ::: exibat ; porque como la espada sirve para hazer, y la boca para dezir; y en puntos de valor, no ay mas dezir, que hazer; tiene la espada en la boca, porque no han de tener los Nobles

mas boca, que la espada

27 Neciamente se admira Pilatos : Ita vt miraretur Prafes , de que no responda Christo, quando le pregunta si es Rey: Mauit se regem probare, quam dicere, escrive eloquente Ambrosio. No quito responder, que era Rey; porque como la nobleza de vn Rey se prueba obrando, y no hablando; como no confifte en palabras, fino en obras, callò, para probarlo con fus obras, porque no son segura prueba las palabras.

28 No debiò Jorge su may or nobleza à su ilustre cuna, sino à sus Reales hazañas. Enfeño, que quando no huviera nacido i uftre, merecia ferlo. Esta es

nobleza, merecerla, y no contentarle con heredaria.

29 Concluya la Salutacion el Evangelio : Ego jum vitis , vos palmites. Yo soy la vid, dize Christo, y vosotros los sarmientos. Para que fuessemos de vua misma naturaleza, se hizo vid, escrive Agustino: Vnius quippe natura sunt vitis, O palmites. Grande vanidad para vna pobre criatura, emparentar con aquella deificada naturaleza! Pues atiende à lo que obliga ella Genealogia. Al lar- in Ioan. miento, que desconociendo tan alto origen, le elleriliza fin fruto, manda que le arrojen al fuego: La ignem mittent, O ander, porque importa poco fer de calta tan generosa, si desdice de su cepa-

La alta descendiencia de igual naturaleza, que le avia de servir de cro-

seo, le sirve al sarmiento que degenera, de castigo; porque nobleza defmentida, no es gracia.

AVE MARIA.

Apocal. 12 V.16.

Matth. 275 V. 14. D. Ambalia 10. in Luca

D. Aug. ract. 800



Ego sum vitis, vos palmites. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap. 15.

L Norte del Evangelio, es dezir Christo, que es vid, y los Fieles los sarmientos. Para que el sarmiento fructifique, es menes. ter que no se aparte de la vid, porque solo por la virrud de la vid, puede el sarmiento fructificar. Sarmiento tan fructuoso fue Jorge, que solo la perpetua vnion a la Divina vid, le pudo dar virtud para tanto fructificar, y padecer. Descojamos brevemente el lienzo de su vida, para que se vea la virtud superior que le comunicò tan Soberana vid.

Si empiezo por su cuna, es tan grande Jorge, que aun mi cortedad no le podra obscurecer. Alta sue su nobleza, y tiene à este Santo su derecho España; porque aunque de padreGriego, avia de ser nuestro Patrono; y mas deben las hazañas de Jorge al grande territorio que avia de ser su teatro, que al breve suelo que le diò el nacimieto.

33 Su profession, fue Soldado: Su puesto en la Milicia, el primero: Sus riquezas, para los amigos: mas manos tuvo para darlas, que brazos para adquirirlas: Sus virtudes, merecieron à Diocleciano favores: Que grandes lerian , quando obligaron à vn Diocleciano! Decretò la furia de este monstuo la dezima, v vltima persecucion del christianismo; y estando ya para confirmarse el decreto, entrò Jorge à orar en el Senado: acusò las vanas fuerças de su ira, detesto su impiedad, y descogio los tafetanes de la Cruz. Irritado Diocleciano, discurrio tormentos, como quien conocia, que al valor de Jorge las crueldades no eran iras. Ordeno sepultarle debaxo de vna losa, arrojarle à la llama, boltearle en vna acerada rueda: y libre de tan no pretumidos rigores, fue al Templo de Apolo à buscar à Diocleciano, postrò su vano Idolo, y rindiò la vida al cuchillo,

Este es vn borron de su vida, y mi Oracion se estrechara en tan largas acciones, à dos Puntos. El Primero ferà, el valor de provocar, y bolver a bufcar al Tyrano. El fegundo, y que causa mayor novedad, serà mirar à Jorge en la Aula de Diocleciano con virtud, admirar sus tormentos, y venerar sus Patrocinios.

#### PVNTO PRIMERO.

35 Adecer martyrios, es valor: buscarlos, suena intrepidez. A la muerte de Christo, llama el Evangelista excesso : Dicebant excessum Y co- Luc. 9. 0. mo no excede en lo preciso de dar la 31. vida, porque los Martyres le han imitado, esforçoso, que exceda en el, modo. Antevia Christo su Sepulcro, reconocia la oportunidad, y entra glorioso en Jerusalen donde avia de padecer, y morir: y no puede ser mayor excesso de amor, que buscar à quien le ha de matar, galanteando su

Morir à impiedades de vn Diocleciano, lo hizieron tantos, quantos ocupan nuestras veneraciones; pero ay tanta diferencia entre Jorge, y los demas, que Diocleciano buscaba à los otros Martyres, y Jorge buscaba à Diocleciano. Què se busque el Tesoro escondido, ordena el Cielo: y pues Jorge busca el martyrio, sin duda le tiene por su tesoro.

37 Es tan peregrino este ardimiento, que no ay humanos colores para su retrato. No ay humanas imagenes, que puedan fervir à este valor de exemplares, ò copias; con que es precifo recurrir à las Divinas, pues excede las humanas.

38 Arrojò Nabuco al fuego los tres Mancebos que resistieron postrarle à rendirle idolatras cultos. Al mirar si la llama los avia reducido à la jurisdicion de su esfera, mirò quatro, y exclamò admirado: Este quarto es hijo de Danoz.v. Dios. Admira que llegasse à conocer à 93. Dios, siendo vn barbaro Gentil; pero era can claro el fucesso, que se lo diò à entender; porque aunque barbaro, formò este discurso. A aquellos tres Niños los arroje yo al fuego; este quarto fe ha venido al tormento por fu gusto: Luego no es humano, fino divino.

39 No es Jorge Deidad, pero tiene visos de Soberana su accion; pues en averse arrojado Dios à las espinas de vna Zarça, reconoció Moyses su Soberania. Mas patente se leia el rotulo de Divino en las puntas de Horeb, que en el Calvario; porque en el Calvario, padecia las espinas que le puso la embidia;pero en Horeb, las que buf-

Temblò el Orbe al furor de Diocleciano; poblaronse las plazas de valerosos, y los desiertos de fugitivos, y quando todo vn mundo trata de huir, le sale Jorge en el Senado, y en el Templo à desafiar. No cabe esta accion en el Templo de la eloquencia, y aun le

viene estrecho el de la fama.

41 Pero no triunfa, pues muere. Mal discurso ! que es vn Martyr Fenix; y fino atestiguo con la llama, en cuyo ardor refucita: Y esta peregrina Ave, no aguarda à que la quemen, ella se abrasa; y como busca la muerte valerofa, es verdad que se consume, pero tambien es cierto, que renace. No mereciera los privilegios de vnica, à no tener ardimiento para galantear la lla-

42 Pudo el desatento golpe del infiel cuchillo, cortar la mas valerosa cabeça, que siguiò los tafetanes de la Christiana Milicia. Pudo la muerte quitar à Jorge la vida, pero no la vitoria; porque yà en averla buscado, quedaba la

muerte vencida.

43 Pinta Habacuc los fangrientos Trofeos del Redemptor, con vna frase dificil: Cornua in manibus eius: :: ante v. 4. 0 5. facism eius ibit mors. Tenia en sus manos las puntas, y caminaba delante la muerte. Mi Geronimo, y Agustino, defcifran con erudicion este enigma.

44 Elle fue el triunfo del Redemptor, quando en el campo del Calvario rasgò los obscuros estandartes del abifmo. Tenia, pues, Christo las puntas en las manos, y estas son las puntas de la Diadema, escrive Geronimo; y parece el assiento contra estilo ; porque la Corona le pone en la cabeza, y no en las manos. Pero esta duda se descifra con lo que falta. Iba delante la muerte , porque fue estilo de los Antiguos Cefares, quando entraban en fu Patria triunfantes , llevar en las manos la Corona triunfal ganada, y delante de si los prisioneros: y como Christo

muriendo, triunfò de la muerte, iba la muerte como prisionera delante.

45 Todos saben queChristo triunfò, busco el estilo de vencer. La causa fue tener la Corona en las manos, y inclinar al morir la cabeza;porque Chris- Ioan. 19.0 to ocupaba la Cruz, noble Teatro de fu amor: venia a buscarle la muerre, como le atendiò palsible; y al vèr Christo que venia, trasladò la Corona de la cabeza a las manos; porque la Corona en la cabeza, es soberania: en las manos, es ofrenda; y como lo que se po. ne en las manos, es para darlo con galanteria, para que quedasse la muerte vencida, se adelanto Christo à darla su

46 Passò de la Corona à la vida. Reconocio la muerte centellas en Christo de soberania, y detuvose como vassalla. Deseaba Christo triunfar de la muerte para librarnos del tepulcro; y mirando clavados pies, y manos, ni podia bufcar a con sus passos, ni llamarla con fue acciones; y como era precilo bufcarla para vencerla, inclinò

la cabeza para llamarla.

47 Aguardar la muerte, es de todos; defatiarla, no se quenta de algue no. Solo con los cobardes es la muerte valerofa, pues quien la busca, la desarma. La muerte como tyrana, ostenta su imperio en lo que quita; con que adelantandose la galanteria, se le viurpa la juri dicion a la violencia. Vence Christo la muerte, porque la llama; y triunfa, porque la bulca. No formo pueril competencia en si es mas buscarla, que llamarla, Baita para trofeo de Jorge, que haze por sus pallos, lo que hizo Christo por señas.

48 Celebre fue la muerte deRaquel, y no pondera el facro Texto fu fatalidad por ver eclipfada fu breve edad, hermofara, y diferecion: estas admiraciones pudieran caber en el mundo, mas no en el Ciclo. Este, como quien pencera las superficies, engrandece fu muerte, porque muriò car minando : In ipfo itimere. Es nueltra Gen. 49.90 7 vida vna jornada azia la muerre; y como Raquel era tan valerola como dilcreta, viendo que la muerte venía à buscarla, salio al camino a recibirla;

In ipfo itimere.

Sale lorge al camino, adelantando los preceptos Evangelicos, Bajaba Christo de vna montana, y dize San

Math. 8. V. Adorabat eum.

Habacuc. 3.

I.HC. 6. U.

Matth, 26.

D. 120

San Matheo, que le adoraba vn leprofo, Raro hombre, que adora à quien baxa, quando folo le via adorar à quien sube! Descendiendo Christo de otra cumbre, dize San Lucas, que le seguian elquadrones, mas era para que los fanara sus achaques: Vt sanarentur à languoribus suis. Quando llegaron à prenderle en el Huerto, le desampara. ron, hada los conocidos; porque como los fequitos à la forcuna, no fon amores à la Persona, no le siguen al verleir à morir, fino al verle sanar: porque no figuen los hombres à Chrifto como compañeros, fino como in-

terellades. Varios caminos rompen los mortales para lo Divino. Vnos buscan à Dios en el Tabor, y orros en Jerusa. len. Los mas le buscan en el Tabor, porque derramaba glo ias; pocos en Jerusalen, porque se anegaba en penas. Oy despica Jorge esta mortal hidropesia; pues quando todos le buscan para conseguir, le busca Jorge para acompañarle en padecer.

51 Intrepido reprehendiò à Diocleciano su barbara ira; que la verdad tiene superior eloquencia: obstinado su debil enojo, le mando despojar de los pueltos, y honores de la Milicia, y de las riquezas que gozaba; y viendo ser insuficientes arbitrios para reducirle, firmò el decreto contra su vida ino-

Qual feria mas valor en Jorge, perder la vida, ò la honra? Mal pregunto, porque aun dudarlo es ofenfa.

Numera la discreta pluma de Isaias los sangrientos laureles del Redemptor, y anegandose en los amantes diluvios de su fangre, echa el sello à su Passion con esta clausula : Et cum sceleratis reputatus est. Construyan el reputatus. Murio en reputacion de delinquente. Abrazò Christo para morir la Cruz, y permitio la compania de los ladrones : y como en la Cruz perdia la vida, y en la compañía la reputacion, y la honra; la mayor fineza de su voluntad, sue exponerse à perder la reputacion.

54 He probado, que es mas alta dadiva la honra. Serà tambien mas la riqueza? Tal es la idolatria conque se adoran los merales, que fentencio por los teloros.

55 La razon es fundadada en la justificacion Divina. A mayor merito, corresponde premio mas alto, y no ay prueba mas eficaz para quilatar las virtudes, que regular el excesso de les remios. De este dogma nace, que el desprecio de las riquezas sea la .mayor virtud, porque à èl se debe el pre-

mio mayor.

56 Numera San Matheo los premios que destina el Cielo à los que practican las virtudes, y à los humildes les promete la possession del Vniverso: Possidebunt terram: A los caritativos, que conseguiran misericordia: Misericordiam consequentur: A los puros, la vision Divina : Deum videbunt: Llega à los pobres, y dize: Beati pauperes, quoniam ipforumeft Regnum Calorum. De los pobres es el Reyno de los Cielos. Es divina contradicion, dar premio de futuro à las restantes virtudes, y dar el Cielo de presente à los pobres: Ipsorum est. Porque à todas las virtudes se debe el Cielo; pero con esta diferencia, que de las otras virtue des, erit; pero de los pobres, est: por que las demàs virtudes tienen gloria de futuro, pero esta merece de presenel Ciclo: Ipsorum est Regnum Cælorum:

Matchison

87 Corta dadiva fue para Jorge la vida, aviendo alargado las preciolas alhajas de tiqueza. y honra. Es verdad que queda vencido su Martyrio; pero dentro de casa se queda el troseo.

### PVNTO SEGVNDO.

Amos al Segundo Punto, que me admira mas. Fue Jorge virtuoso en el Palacio de Diocleciano: y quien no admirare este prodigio, no tendrà por mila; gro que viva la nieve entre el fuego. No estàn las virtudes assidas à los lugares, fino à los corazones: Pero mal se negarà, que tanto admira que Judas entre Apostoles venda la Deydad, como que Daniel en Babilonia respete à Dios. Que Judas en el santo Lugar de Jerusalen venda à Christo, insame alevosia: Pero que Daniel en voa Babilonia conserve lu pureza, accion heroyca : Con que se infiere bien , que si es el mayor de los malos, quien es malo entre buenos; ferà el mayor de los buenos, quien fuere bueno entre malos,

Ifai.53.0. A Lo

Matth. 27. C.380

No

59 No me debe el laurel de Dineleciano mirar fu casa como Augusto Palacio, fino como gruta de vn barbaro Polifemo. No le negare lo sagaz, alturo, y valeroso; pues de obscura fortuna, abanzò al laurel de Roma; pero alli desfigurò sus virtudes con intames monstruosidades. Fue avaro, in. fiel, codiciolo, inhumano, obstinado en sus empressas, dudoso en sus resoluciones, y flaco en sus amenazas. Mudò el valor en cobardia, y solo hizo guerra à los Christianos, porque viò que no se resistian. A la flaqueza de esta ira juntò la desconsiança: Temiò de las sombras, desconsió de sus familiares: y no pudiendo sufrir sus temores. renunciò la Diadema, escondiendose en vna gruta. Alsi baxamente acabò el que mas honro nueltra christiandad con lo mucho que la perfiguio.

En la Aula de este monstruo virtud! Quien viò nacer rosas en las inquietudes del Mar? Crece la admiracion aver sido Jorge Valido del Emperador por su valor militar, y Tribu-no de la primera Legion: Con esto digo que seria, como Valido, aplaudido, y lisongeado: y no estraño ya, que triunfe de las puntas de la rueda, y de las llamas quien supo vencer lisonjas.

61 Increpa feras arundinis. Quebranta la fiereza de las cañas, le dize David à Dios. El epiteto es estraño, porque mas tienen de flacas las cañas, que de fieras; pero no se si seran fieras por ser tan flacas. En dictamen sabio alude al vío de los Orientales, y Turcos en Palestina, que vibran vnas cañas gruessas por lanzas: y como la caña es vn espejo de la lisonja, porque al viento que corre se inclina, al menor soplo se dobla, y siempre haze reverencia al ayre que manda, discretamente labraron lanzas de estas cañas; y con razon las llama David fieras; porque lo mis. mo es tirarle à vn corazon lisonjas, que clavarle lanzas.

Pfalm. 67.

D. 3 I.

El engaño llama dulze à la li-Sonja; David como discreto, la llama lanza fiera ; porque con la misma fiere-22 que passa el pecho vna lanza, traspassa el corazon vna lisonja: v es sin duda mas fiera, porque como fe defestima la medicina quando enamora la llaga, mas fieras lanzadas fon las de las lisonjas, porque vna lanzada me obliga à buscar remedio, pero

vna lisonja, à idolatrar vn engaño. 63 No espirò Jorge à las llamas, ni à las puntas de la rueda, porque estaba su corzaon ensayado à vencer las mas penetrantes puntas. Las altas fortunas tienen dos criadas, lisonjas, y embidias. El ambicioso, lisongea para conseguir : El quexoso, embidia para derribar. El lisongero, tira à quitarle el discurso. El embidioso, à quitarle el puesto. Entre estos inevitables escollos viven los encumbrados: Y como no se dan à partidos de razon los embidiosos, aun no pudo vn Jorge hazer bien quistas sus virtudes. Digo que sobra para el marryrio la ira de Diocleciano; porque estando Jorge tan aplaudido, desde luego le doy por martyrizado.

64 Es oportuna erudicion la de Plinio : Calamis Orientis populi bella Plin.lib. 16 conficient . Calamis spicula addunt irrevocabili hamo noxia. Mortem accelerant pinna addita calamis, fieque, O exipso telum aliud fracto in vulneribus. Hic armis solem ipsum obumbrant: propter hoc maximè serenos dies optanti Odere ventos, O imbres, qui inter illos pacem effe cogunt. Es ternura echar

à perder esta elegancia.

65 Con plumas (escrive Plinio) batallan los Orientales: fabrican volantes saetas, y tenidas sus puntas de maligno veneno, hazen las heridas inexorables. Con estas armas obscurecen el Sol, y tienen tanto deleyte en oponerse à la luz, que aborrecen los vientos, y tempestades, por verse obligados à hazer con el Sol treguas, quando su odio no consiente pazes. No me causa estrañeza, que plumas que sirven de sacras, sean venenosas, ni que aceleren el sepulcro plumas tenidas mas en ponçona, que en tinta. Lo que menos admiro, es, que tiren al Sol; porque siempre se haze el mayor tiro al mayor lucimiento. Lo que estraño, es, que no baste verle obscurecido con la tempestad, para que depongan lu emulacion; pero quiza le irritaran sabiendo que su luz ha de vencer. Gracias à Dios, que son Occidentales nuettras pl umas-y efte achaque es de las Orientales.

A mi norce reparo la industria de hazer factas de las plumas , y halle la ra zon en Plinio ; porque de vn mifmo arbol labran estos Pueblos las plucap. 36.

mas, las factas; y los instrumentos muficos: y como los muficos ecos representan los aplaulos sonoros de la fama, del milmo tronco salen plumas. aplaulos, y faetas; porque en viendofe vno aplaudido, bien se puede dar por martyrizado.

67 A peligroso parage he conducido incantamente el bagel : bolvamos el timon ; que à Juan le notificò el Cielo este edicto: Signa :: O noli ea scribere : Señala, y no escribas; porque ay cosas que no se pueden dezir, y

assi basta el señalar.

Flacas iras eran quantas flecharon contra Jorge: como no avia de triunfar de las puntas del martyrio, quien triunfo de los affaltos de la embidia, y lisonja del Palacio?

69 De ranto mas valor, y prevencion necessitò su corazon augusto para las l'amas, y puntas de Palacio, que para las del martyrio, quanto es me-

nor la vida, que la fama.

1. Reg. 18. V.: 00

AFOC. 10.

2.49

70 Tenebatque Saul lanceam, dize el Texto. En Palacio vivia armado Saul, y con la lanza en la mano. Los Cortesanos de este siglo diran que era ocioso; pues empuñar la lanza, no es ocupacion de Palacio, fino del Exercito: Pero yo creo, que no lo pide tanto el Exercito, como el Palacio: porque en la campaña assiste el enemigo publico : en el Palacio azecha disfrazado; y no es de tanto rielgo vn enemigo declarado, como vno encubierto; porque como no se le puede negar la confianza, no le le labe prevenir la defenta. En la campaña tiran balas, que no siempre aciertan. En el Palacio disparan lisonjas, que nunca yerran. El riesgo del campo, es la vida, y en dicho a fraude le compensa con la gloria : el plomo que vsurpa la vida, eterniza la fama. El peligro del Palacio, es el honor: aplande la lifonja lo errado, y dexa el discurso incapaz de remedio ; porque ignorante de la culpa, no encuentra con la penirencia. El enemigo, quiere quitarme la corona con la rielgo. El lifongero, me la desdora sin peligro. El enemigo no quiere le agradezea lo que me vfurpa. El lifongero pretende le pague lo que me infama. El enemigo pelea contra mi vida, por fu honra, El lifongero pelez contra mi honra, por lu vida. Luego mas necelsita

Saul de la lanza contra los lison geros en Palacio, que contra los enemigos en el Exercito.

Mal podia rendirle à las flacas llamas del odio, quien supo domar los monfirues alevofos de la Corte de vn impio Diocleciano Disparen puntas à Jorge los Tyranos; que mas vivas fe las han titado los lifongeros, y mas crueles los embidiofos.

72 Entremos en tormentos mas tyranos. Mando Diocleciano fepultarle vivo: Servia de pesado tumulo vna invencible losa, y era el marmol mas epitafio, que sepulcro. l'ebaxo de su dissorme peso estuvo Jorge treinta y feis horas sepultado vivo; porque no era juito que igualasse al Capi. tan el Soldado. Estuvo Jorge dia y medio, porque avia de estar tres dias Christo ; y à vna Divina accion, basta que Jorge la copie en la mirad.

Aqui miro confundidos los naturales estatutos. Christo se intitula piedra, en frase de Pablo: Petra autem erat Christus. Es piedra de fundamento, porque es la que sustenta este christiano edificio. No puede ser otro el fundamento, escrive Pablo; porque folo hombros Divinos pueden sustentar pesos immensos: Funtamentum nemo potest ponere preter id, 1.adCor quod positum est, quod est Christus 2.V.II. Tesus. Oy parece se mira alterado este decreto; porque la piedra que sirve de fundamento, assiste debaxo: Christo, y los Marcyres fundan con su sangre la Iglesia; Jorge està debaxo, y la piedra, figura de Christo, encima: Luego se altera la fabrica. Pues no es alteracion, fino casamiento à otra Profecia. La piedra de Christotiene dos respetos, de fundamento, y de corona del edificio: Factus est in caput anguli. Como fundamento afsif- 0.24. te debaxo: como corona, vive arriba ; porque como todo el valor de Jorge se pone debaxo de essa piedra, la haze subir à ser Corona; que si la mentira dize, que Hercules arrimò el hombro para ayudar à Atlante à fultentar el Cielo, bien puede fiarse del Hercules Christiano, el peso de este Christiano edificio.

74 De la losa le arrojaron à la llama; y familiares los incendios, le alhagaron con las luzes, defterrando lus ardores. No se parò el suego de

I.adCorina 10.0.4.

I .ad Corem

Matth. 3%

Pfalm. 103.0.4.

S. Zen . ferm

martyrio.

Dei perle-

cutor infa-

difcerperer

alienis,

Vt homine

Ifato

cortesano, sino de inesicaz. No podia confumir fuego humano, à quien se abrasaba en fuego divino : pero siendo privilegio de Angeles ser sacros ardores, pues David los llama incendios vivos: Et ministros tuos ignem vrentem, mucho sube Jorge en esta victoria, pues escala los privilegios de la

75 De las llamas le trasladaron à vna rueda de aceradas puntas, y triunfo de Ins rigores: Pero quien supo vencer las inconstantes ruedas del Palacio, ensayado estaba à las ruedas del martyrio

76 Del Profeta Isaias dixo el culto Veronense vna aguda discrecion. Muriò Isaias afferrado, por edictos de vn tyrano Rey; y como era por su sangre tan noble, como descendiente de Reyes (alsi le juzga mi Geronimo) por mis , denti- su estilo , tan discreto ; y por su blanbus saltem dura tan cortesano, le destinò el Cielo para Predicador de Palacios, y desengaño de Reyes; porque como de los Palacios suelen sacar las verdades calumnias, y persecuciones, y la muer. re corresponde con fidelidad à la vida, era natural muriesse asserrado, quien avia vivido tan mordido.

> 77 Tolerò Jorge tan invencibles, è innumerables tormentos; porque le habilitaba la Providencia para Patrono de vn Reyno estraño; y era preciso que coltale caro, alhaja tan iluttre, como

este altissimo Patrocinio.

78 Contra la inocencia de Joseph armò sus Esquadrones la finrazon: Diòle renida batalla la fortuna, y la inocencia, y en dudofos campos triunfaron, aunque litigadas, sus virtudes. Padeciò injustos odios, y caseras embidias: Vendieronle como si fuera esclavo: Vitrajaronle como à delinquente: y yà que empezaba à serenar la tormenta, fufriò va iniquo testimonio, vna dura carcel, y vn largo olvido. Por todos estos escalones (escrive Ruperto, y Philon) avia de passar Joseph para ascender à la cumbre que escalò; porque avia de llegar à serSalvador del Reyno de Egypto, celebrandole todos con este alto nombre; y era preciso paffar embidias, odios, carceles, y cadenas, para que vn Reyno forastero le aclamasse por su Patrono.

Yo no estraño, que la eminente Corona de Aragon le invoque; mas admiro lo que en lu favor haze. Nin-

guno ignora; que las grandezas de efta ilustre Corona no caben en las lenguas, pues estrechan las historias. Es el Sol de las Monarquias, que no permite su resplandor mas examen de sus luzes, que admirar sus operaciones.

80 A los invencibles animos Aragoneles, enfrenaron sus cursos los mares mas remotos. Hasta el Indo, y el Ganges reconocieron las columnas de su jurisdicion, sujetando la Lisia, la Armenia, y la Licaonia, donde batieron moneda, gravando en ella vna efigie de San Jorge. Religioso, y noble tributo, debido à su Patrocinio sacro; mas debido censo al Cesar de su diestra, que la otra celebrada imagen al vano Cesar de Roma.

2. cap. 210 Prad. lib. 3. a cap. 8.

Beuter lib?

81 Passaron el celebrado, por la ruina de la otraDeydad mentida, el Hellef. ponto, sin detener la corriente de sus victorias, ni detener las inquietudes del Euripo, ni las turbulencias del Euxino; Mar, de quien dixo Plinio, que solo se podia llamar, por sus muchas inconstancias, golfo. Rindieron à la celebrada Atenas; porque no folo cedieron à Aragon las armas, sino tambien las letras ; y fixaron las columnas de su Imperio tanto en los cuerpos, como en los animos. Era breve laurel sujetar la tierra, fino vencieran tambien à la fabiduria.

De Atenas passaron à Neopatria, y corriendo las deliciosas campanas de la antigua, y venerada Grecia (ilustre cuna de Heroes, à quien debiò en sus infancias Roma mas exemplos, que virtudes) sujetaron la Patria de San Jorge à su valor, pues debian los laurcles à su Fe.

83 Noble competencia refulta de este laurel. Jorge diò su Patria en victoria à Aragon: Aragon diò à la Patria de Jorge firme la turbada Fè: Jorge hizo à su ilustre Patria, vencida: Aragon se bolvio de vencida victoriosa: Jorge diò a Aragon vn temporal laurel: Aragon se le compensò con vno inmortal. En esta ilustre recompensa parece que se equivocaron los oficios, y alteraron las jurisdiciones; porque à los Soldados folo les toca el vencer , y, à los Santos convertir. Jorge peleaba, y vencia como Capican; y Aragon, como Santo plancaba la Fe: A Jorge como à Santo le cocaba afirmar la Fe; và Aragon como Soldado pelear : pe-

Genes. à c 137.0/q. ad cap. 48.

Rupert. in cap. 39. Geno Phil. Foseph.

ro fon tan vnos Jorge, y Aragon, que como hermanos se equivocan las acciones, y como vnos se confunden los oficios.

84 Faltara numero à la Arismetica, voz à la Fama, pluma à la Historia, y rermino al Orbe, si quisieran computarse las hazañas de este Reyno. A fu valor deben oy nuestros Leones Castellanos esse hermoso seno del Mediterraneo en Napoles, y del Adriatico Golfo de Sicilia. Essos lunares bellos de la agua, manchas ilustres del Mar de Cerdeña, Mallorca y Menorca. A sus invencibles Tafetanes se debe el jardin del mundo Milan. Olvidandome de Valencia, y Murcia, quando arrojaron de sus campos las reliquias triftes de nuestra antigua desgracia, aunque mejor la llamare alevosia. Hasta en el venturoso Assedio de Jerusalen, escrive Jacobo de Voragine, en la celèbre conduta de Godofre de Bullon, fe mirò Aragon, y Jorge abançando à sus murallas, y cegando à los contrarios à golpes de resplan-

85 Quantos gloriofos laureles ha confeguido esta invencible Corona, se deben a Jorge, y à su espada. Mucho venciò lorge vivo; pero mas ha con-

quistado despues de muerto.

86 Noble condicion es esta de los Cortesanos de la Esfera. Sellò el Sepulcro los exercicios del mundo à los Santos: Pero quien podrà poner en paz vn corazon enfeñ do à favorecer. si le vsurpan el campo del favor? Parece que Jorge adolece del milmo achaque de virtud en la Patria, que adoleciò en la rierra. El achaque mortal de que espiran los Martyres, y mas principalmente Jorge, es valor, y caridad. El del Tyrano, es achaque exterior; el interior que los mara, es valor, y caridad : y como no ay caridad, que no se vaya deshaziendo, y se deshaga por favorecer, pelea Jorge despues de muerto; porque le parece poco quanto peleo estando vivo.

A la Esfera elevò la atencion el Evangelista, y mirò à Christo ceñido, Luc. 12.0. y firviendo à los Santos: Præcinget fe: O transiens ministrabit illis. En las puntualidades del mundo, no sirve el dueño al criado, fino el criado al dueno. Bien eltoy con ella dignacion, Dueño amantifsimo; pero yabalta,

bueno està lo servido. No basta, escrive Chrisologo; porque en el vltimo periodo de su aliento, fue la clausula final de sus amantes finezas, cenirse Christo para lavar las plantas à sus Discipulos: Pracinxit se, & capit lavare pedes: y como murio Christo con esta ansia, repite el mismo exercicio en la gloria; porque como es propiedad del Cielo lo ererno, y del amor lo infaciable, le parece tan poco lo fervido, que quiere servirlos eternamente en el Cielo.

88 La discreta voz del amado Evangelista, expressa tan amante ansia. Noten, que no dixo: Lavit, sino capit lavare, empezò à lavar. No parece que avia de dezir sino lavit, lavo. Pues no sino capit, empezò para nunca acabar; porque como en amores finos no se introducen arrepentimien. tos, no cabia en su amor empezar à servir, sin continuarlo por toda la eter. nidad.

89 Si empezò el amor de Jorge à favorecer à Aragon, mal podia pararse su volcan: Por los circulos de la eternidad se medirà infatigable su favor. Fue su profession viviendo, de Capitan valeroso; y era preciso continuar este blason en el Cielo; que claro està que en el Cielo no avian de reformar à vn tan grande Soldado. Triunfe Jorge despues de muerto; que para vencer, siempre es Capitana

90 Parece que no juzgara su valor por cabal aquella suprema felicidad, si le jubilaran del oficio de pe-

lear, y el empleo de vencer.

91 De Abrahan canta la Iglesia, que recibe en su cariñolo seno los nobles espiritus, que roto el mortal vinculo, caminan a fer felizes corresanos de la Parria. Tan dueño le veneran del dichoso hospicio, que el infeliz rico le importunaba despachasse à Lazaro, que le embidiaba en su pecho: In sinu eius. Si esta ocupacion de recibir huespedes en el Cielo, se libra, por la region, de canfancio, no parece que se escusa de ociosidad; porque ni los Santos necessican de quien los hospede, ni merece nombre de hospicio la eterna quietud del Ciclo.

92 Es verdad, que no lo necelsita la Esfera, escrive Chrisologo; Ioan. 13.V. D.Chrifol. ferm. 24. Ministris fuls minifterium facit Chrif-Itus, & facit in Patris iam gloria coltitutus:: In terra lavãdo pedes, extremum repræsenta vit obsequium: & repromittit in cales tibus novissimam fervitutem.

370

Voragin. in

ferm. de S.

George

Luc. 16.00

pero Abrahan fi , porque la ilustre ocupacion de este piadoso Patriarca, fue assistir en vida à los Peregrinos, y hospedarlos compassivo: Siendo el Cielo centro de las felicidades, no le pueden malquistar las ansias; pero como era tan ardiente la de Abrahan en hof-D.Chrisolo pedar Peregrinos , pediria , que le deferm. 121. xassen exercer aqueste oficio en el Revera fra- Cielo; porque como en vida le avia tres, parum servido, no juzgaria que era cabalse beatum mente dichoso, si le jubilaran de su credidit si oficio.

9; No podia en estatutos del Cieperna glo- lo ser vn Jorge valeroso, Capitan refia ab hof- formado : y aora que yà tiene la espapiralitatis da mas lucida, es preciso que corte pio cellaret mas victoriosa.

94 Concluyo con mi obligacion. solis donis Patrono es de este ilustrissimo Reyno el invencible Jorge: A su Patrocinio divinis, qui debe sus laureles, y à su valor los hic huma- triunfos: pero no busca tanto en nuestros corazones gratitud, como imitacion; porque para los Santos, la le credidit imitacion es la mas real gratitud. Imitemos todos à este valeroso, y invencible Capitan de los Estandartes de la Fè; pues todos somos en la carrera de esta Milicia Soldados vivos. Este es el mas discreto arbitrio de obligar à fu Patrono, no seguir sus ilustres Soldados materialmente sus Vanderas, fino imitar fus Reales virtudes.

95 Exequiando Davida su amado Jonatas, ordeno à todo Israel, que aprendiesse à flechar el arco : Praeepit ut docerent filios Iuda arcum. Algunos sienten fue Real Politica: yo lo juzgo compassion amorosa. Fue la habilidad de Jonatàs tan sumamente peregrina, que excedio à todos en el valor, y destreza. Muriò en las eminencias de Gelboe, mas celebradas por lu langre, que por lu cumbre. Pa-Sagitte Io. ra reparar su perdida, ordena David nathænun- empleos Militares à todo Ifrael; porquam re- que es tan irreparable perdida la de vn Principe tan valerolo, que folo puede repararla medio mundo.

96 Fue tambien amante compafsion casar la ternura de las lagrimas con la licencia de las flechas; porque como al disparar vn arco se hiere con el golpe el pecho, se han de celebrar las dulces memorias de este Principe flechando arcos, para que al golpe se traspassen los corazones.

97 Mas profundo motivo advirtiò el Abulense. Fue Jonatas Caudillo valerofo de los gloriofos, entonces, tafetanes de Israel: perdiò el aliento en defensa de su Patria, y honor de sus Leyes, contra infieles idolatras Filisteos; y como fue el mas diestro Sagitario que veneraron los figlos, el mejor estilo de celebrar sus glorias, sue aprender todos à tirar; porque el mejor modo de aplaudirle, fue procurar imitarle.

98 Yà, insigne Jorge, à quien seria tu nombre vaticinio en griego; pana que delde la cuna nacielles ravo. la admiracion ofrece sitial à tu grandeza, porque no cabes en menos Dosel, que la Fama. Por mas que se derrame sin margenes la eloquencia, serà breve rasgo à tus blasones ; que mal podran caber en la voz, los que enra barazan el ancho Templo de la Ecernidad.

99 Y tu, ilultrissimo Reyno, Saa cra, y esclarecida Milicia, no tienes que temer noche, quando te assiste tanta fagrada Luz. A su Patrocinio has debido los lauceles; tabien deberàs las perpetuidades, que favores de Jorge, no pueden ser temporales. Vive, ò grande Corona, feliz, para ser quien eres. No ay mas que dezir, porque no ay mas que ser. Vive venerada en respetos de admiracion, imitada de todos, excedida de ninguno, solo con excesso (si cabe) en las esperanzas de rus acciones, para crecer, sino en las prendas morales de heroycas virtudes, en las divinas de la gracia, para befar

à Dios los Pies en erernidades de gloria. Amen.

E. Rap. I.D. 18

in ipfa fu-

officio. Et

na bona

crudelem

quicquam

fi negarete

Ver [ . 32] dijt retror -(um



Abulen bic 9.18



# ORACION DE SAN NICOLAS DE BARI.

EN EL CONVENTO DE DON JVAN de Alarcon.

Alij dedit quinque talenta. Sequent. S. Evang. sec. Matth.c. 25.

Caro mea verè est cibus, & Sanguis meus verè est potus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap.6.

Omo podrà hablar de la sabiduria mi ignorancia? Como mo podrà caber en el estrecho de mi boca, el que ha embarazado los largos anales de la sama? Si aun le vienen enrechos los respetos, agravios serán los elogios.

2 Sin temor de lisonja podrè dezir, que debia pres dicar del que naciò en pie pisando el mundo; del que puso escuela de abstinencia desde el pecho de su Ama; del Sabio sin saber que lo era; del Prodigo en caridades, haziendo à los excessos virtudes; del Emus lo de los Serasines en el amor; del Depositario del Divino Poder, Osicina de sus mar villas, Dorada llave de sus gracias; del que debe de tener vua cession de la Omni potencia, para assombrar el mundo à favores, mejor que Moyses en plagas; del Templo vivo de la caridad; del Martyr mas consumado en ansias, que en cadenas; del Penirente mas cesido, que supo transformar su corazon en desierto; Del Altar de la pureza; del Angel humano en el osicio. Pues todo quanto he dicho es nada. Quien podra hablar de Nicolàs, si en la agua sola, que esta derramando su cuerpo, no haze pie el discurso humano?

3 Muchas vezes he dicho, que algunos Santos nacieron para exemplos pero que otros se formaron para assombro. Y aora presumo, que con mas razon. Formo Dios à Nicolas para mostrar al mundo lo que podia caber en vn vaso humano; pero tanto le lleno, que aun despues de muerto se mira rebosar.

A mi me parece sin temeraria ponderacion, que excede Nicolàs à todo el Mundo; porque se mira como excedido de sus virtudes el Evangelio. Este es el vestido, que corta el Cielo para la estatura de los Santos à quien celebra. Pues miremos à Nicolàs su grandeza, para ver si este vestido le arrastra, le ajusta, ò le llega.

partiendo à sus criados varios tasentos. O lo que se alegraran aora muchos Senores de poder dar tasentos à sus criados! Anduvo prodigo, y justificado: porque diò los tasentos conforme los vasos: Vnicuique secundum propriam virtutem. A vno diò vn tasento, à otro dos, à otro cinco. No passò à mas. Hasta cinco tasentos slegò. 6 Estos talentos se miran variamente explicados. Por los dos talentos, explica Ambrosio la razon natural, y la gracia. Mi Angel Santo Thomas, entendimiento, y voluntad: el entendimiento para que conozca: La voluntad para que execute. Vn entendimiento ilustrado para conocer las verdades: Vna voluntad ardiente para hazer las operaciones. El Impersecto los explica por los oficios, y honores, yà Eclesiasticos, yà seculares. En la explicación del vn talento convienen todos, es el entendimiento sin voluntad: y entendimiento sin voluntad, para en perdicion. Por los cinco talentos juzgan Beda, y Geronimo los cinco sentidos, y facultades naturales: Origenes, todas las gracias: Mi Anagel Santo Thomas la supereminente sciencia de los Mysterios Divinos. Estas son

brevemente apuntadas todas las explicaciones.

7 Grande vestido es este del Evangelio; pero es Nicolas tan alto, que no sos lo no le arrastra, mas sospecho, que no le llega. Tiene mas de vn talento, que fignifica vn entendimiento ocioso; porque siempre estuvo su voluntad trabajando. Tiene mas de dos, que fignifican entendimiento, y voluntad; porque orar, y ayunar recien nacido, es no medirse su virtud por reglas de entendimiento. Tiene mas de cinco talentos; porque estos significan ò los sentidos, ò las gracias: Si los sentidos, tiene Nicolas mas de cinco; porque vivo esta oyendo en Mira à quien le habla, y està favoreciendo en Constantinopla à quien le invoca. Està ocupando la filla, y esta en el Mar serenando la tormenta. Tiene sentidos pa-Ta los distantes; y esto es tener mas largos los sentidos. Si fignifican las gracias sobrenaturales, tiene Nicolàs mas de cinco; porque las cinco gracias, son, gracia de Martyr, de Virgen, de Doctor, de Confessor y de Penitente. Sobre eltas cinco gracias, tiene la gracia de innumerables milagros: y con gracia ran fingular de la agua, que corre de su cuerpo, que es con propiedad el Mar Occeano de los milagros: pues por mas que se saque de so sepulero, nunca puede verse apura do. La mayor bizarria de Dios, fegun el Evangelio, fue dar a vn fiervo cinco talentos. No paísò à mas, porque midio los valos; y conforme los fondos, los Ilenò de talentos. A Nicolas le diò vna gracia peremne de milagros en la agua, que corre de su sepulcro : porque es Nicolàs vaso humano ; pero està tan lleno, que rebosa en el el Poder Divino.

8 Santo, que excede el vestido del Evangelio, no es mucho que exceda to das las galas de que puede vestirle el discurso humano. Oy se quedarà por mi ignorancia desnudo, sino me presta alguna tela para vestirle el Cielo; y para vestido, que ha de ser tan de gloria, necessito de todo el Patrocinio de la gracia

AVE MARIA.



Alij dedit quinque talenta. Sequent. Sanct. Evang. secund. Matth. cap. 250

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. fecund. Ioan. cap. 6.

hemos mirado en Nicolàs excedido. Pues quien nos ha de fervir de Norte para tan dudofa navegacion, que aun emprehenderla es loca temeridad? Yo no descubro mas Norte, que Nicolas. Milagro ferà que yo no me aneque en fus elogios. Pero no ferà para Nicolas mucho milagro, pues los està derramando por rodo el mundo. No se puede estrechar la vida de este Santo à vna Oracion. Quien no cabe en los libros, ni en los respetos, como podra caber en los labios? Mas de quinientos Autores han escrito de las grandezas de Nicolás: y de ellos ciento y sefenta cabales (que he tenido curiosidad de contarlos) dilatando sus elogios. Pues de que rela vestire à este Santo? No hallo tela mas sina, que la de su vida. Nicolás me ha de hazer toda la costa. Nació de pies al mundo: Empezò à ayunar desde infante. El Cielo le nombrò por Obispo. Es su sepulcro derramando agua, y u perpetuo milagro. Pues cortemos de esta tela su vestido en dos Puntos. El primero serà, que es Nicolás tan

infigne, que no nace niño, fino grande, y abstinente. El segundo serà, que le elige por Obispo el Cielo, porque le nombra por vn Vice. Dios en el Trono, y en el sepulcro.

### PUNTO PRIMERO

TO no llamo à Nicolas milagrofo, fino milagro; porque desde las primeras lineas de el nacer hasta el morir, fue vn prodigio continuado. Nació Nicolas de pies, y en esta postura se quedò como orando al Cielo. Raro prodigio! Sirva aora la naturaleza de baía à la gra-

II Los eruditos me estimaran por puncual la noticia. Es contra la providencia natural nacer los Infantes de pies. Marco Agripa, dizen Plinio, y Solino, naciò con està singularidad, y por ello le llamaron Agripa: Quasi agre parto: como parto coltofo. La Supersticion Romana tuvo por inteliz este modo de nacer, porque todos morian con arrebatada celeridad: Con-Plin.lib. 7. tra naturam est in pedes procedere nascentes: que argumento es appellavere Agripas, quasi agrè partos, qualiter 4. Polyhift. Marcum Agripam ferunt genitum vnico prope felicitatis exemple in omnibus editi ad bunc modum genitis.

12 Permitan por exordio algun pere vivit, breve desengaño : que si es desengaño, & de vita, no se enojara Nicolas con el exordio. brevi avo Es indicio de desgracia, y contra lo natural nacer de pies. Pues como es lo natural? No ay modo de eltar vn cuerpo humano, sino es, o en pie, o sentado, o caido : y si el nacer de pies es contra lo natural, serà, que el primer passo natural de vivir, es e mpezar à caer.

13 Todo el mundo cae en su nacimiento. Pues que vanidad podrà tener la mas dorada cuna, si prueba de vna caida su primera executoria? Es verdad, que caer en este lançe no es propia culpa ; pero mal fe negarà , que fino es culpa, es à lo menos heredada desgracia: porque de la tela de las infelicidades le cortaron nueltras primeras mantillas.

Confiesso, que este modo de nacer es desgracia; pero cambien parece heredada culpa. Escuchen la razon. Es contra lo natural nacer los hambres de pies : porque naciendo

de pies le tocata primero el Mundo con los pies, que con la cabeza, y los brazos. Naciendo de cabeza, se toca primero con la cabeza, y los brazos, que con los pies: Porque los brazos nacieron para abrazar; los ojos para querer, y los pies para pifar : y es el Mundo tan amado de los hombres, que todos nacen abrazandole con cariño; ninguno nace pisandole con desa

Todos le tocan primero con 15 los brazos, que con los pies: porque todos le abrazan, pocos le pisan. Primero le dan el entendimiento, y los brazos, que los pies; porque le consagran sus cuydados, y se niegan à sus desprecios. Yo no estraño el error de estos primeros passos, porque todos nacemos delinquentes. Lo que admis ro, es, que no enmendemos estos era rores de infantes quando hombres, fino que figamos quando hombres eltos eg-

rados passos de infantes.

16 Pues aora se admira en Nicoa làs la misma admiracion. Nace Nicolas de pies, porque nace pisando el Mundo. Todos los Santos le han pifado ; pero con vna grave diferencia; Los Santos le despreciaron despues de largo trato; Nicolàs le empezò à pisar desde el primer aspecto. Todos han necessitado de tratarle, y conocerlo para despreciarle: Nicolàs para despreciarle, no necessito de tratarle, sino folo de verle. A muchos mas ha desengañado el trato, que el entendia miento: A Nicolas se adelanto su ena tendimiento antes de experimentar fix falso trato. Què talento es este, que no le explica el Evangelio, y que nace pisando el mundo? Para despreciara es preciso conocer. Pues no afirmare, que nace Nicolàs con perfecto discura fo ; pero cierco , que pilar vn Mundo pide mucho entendimiento.

Pues otro mayor prodigio fo descubre en este nacimiento. Es el Mundo tan amado de rodos los mora tales, que se tiene por milagro grande pilarle vn hombre quando muere. Pues elte milagro haze Nicolas quando nace : Porque esta diferencia relide entre Nicolas, y los restantes Santos, que los demás Santos delpreciaron el Mundo al morir, Nicolas le desprecto al nacer : Porque los milagros que hazen los grandes Sautos quando aca-

cap. 8. Solino cap. fol. 29. minus profdecedunt.

ban, los executa Nicolas quando empieza.

18 Ilustre gloria de Santo, empezar por donde todos acaban! Ser para Nicolàs principios, lo que para todos, fines. Nacio de pies, y se quedo en pie: Erectus stetit pede, dize el Discipulo, Autor grave, que por humildad se intitulò con esse nombre. Pues quien le levanta à Nicolas de la tierra? No le levanto brazo humano, en pie se quedo como orando mirando al Cielo. Raro prodigio! Si vn Infante no tiene fuerças para tenerle, menos rendrà para levantarie. Pues quien pudo levantarle? A quien le tocaba. No pudiendo detenerle à que no cayesse, ni levantarle yà caido su fragil naturaleza, era preciso que le levantaise la gracia: porque mostrò el Cielo con la accion de levantarle de la tierra, que era mas hijode la gracia, que de la fragil naturaleza.

19 Fue estilo antiguo, segun refiere el eruditissimo Dempstero, poner al recien nacido Infante en la desnuda tierra. Al verle el padre (ò fu Procurador, viviendo el padre aufente ) le levantaba en sus brazos; y esta accion servia de legitimarle, y reconocerle por hijo suyo. Este origen tiene el elcondido Proverbio de Tollere infantem, que significaba fuum agnoscene. Yo sospecho, que elta ceremonia mudo los tiempos, pero no borro los oficios; porque legun todos levantan à los suyos, aun dura la ceremonia en nuestros tiempos.

20 Mejor la consagrò Nicolàs. Era preciso en lo natural, que cavesse en tierra al nacer. Debia caer como mortal; pero el Cielo atento à su virtud, le deruvo, y levanto: Porque esta accion de levantar al Infante caido, cra reconocerle el padre por hijo suvo. Por que es tal Nicolàs, que aun le levanta el Cielo antes de caer; por q le adopto por hijo la gracia , antes que pudielle personalmete caer por su fragil naturaleza.

21 Con esta milagrota cuna, como feria su infancia? Fue tan prodigiosa, que al tomar el materno pecho ayunaba dos dias en la femana. No haze pie la admiracion en este prodigio. Aun no sabes hablar , y sabes ayunar? Què discretamente enmiendas los oficios à la boca, pues la enfeñas primero à contenerse, que a explicarse! Aun

no faben pronunciar las vozes, y faben tus labios formar virtudes.

22 Pero como adelantas la Penitencia à la edad, y à la razon? Para què ayunas, Angel humano? Dexa esse martyrio à los culpados, y no le tomes inocente. Que baxamente difcurro! Ayuna Nicolàs siendo va inocente Angel : porque es emulo del amor de los Angeles, y excesso de los hombres. Los hombres mas amantes, hazen penitencia por sus culpas propias. Los que se precian de Angeles, hazen penitencia por las culpas agenas: porque mortificarle por culpas propias, es amor de hombres (nortificarle por culpas agenas, es amor de Angeles.

23 En vn Texto mny coman veran esta amorosa singularidad. En aquel Trono de Isaias ocupado de nobles Serafines, dizen muchos con el texto Hebreo, que no cubrian los Angeles à Dios el rostro, sino que los Angeles se cubrian el suyo : Velabant facies suas. Aunque es tan corriente la inteligencia, ocafiona vna g ave duda: porque los Angeles defean, y anhelan el verle. In quem desiderant 1. Petri 1. Angeli prospicere. Pues como aorase v. 12. cubren el rostro por no mirarle? Mi Geronimo diò la razon: Velabant fa-

cies suas propter bominum peccata: 24 Cubrian sus rostros por los pecados de los hóbres. Porque en este Trono, dize Bernardo, se representa la Cruz de Christo, ocasionada de la culpa de los hombres : Pues mas dificil le haze aora el motivo, que el recato. Porque no ver à Dios es pena gravissima, aunque no passe de vn instante. Los Angeles se cubren el rostro, dize mi Geronimo, por los pecados de los hombres. Pues si tienen la culpa les hombres, como cargan con la pena los Angeles? Porque fon Angeles. Effo es amar como Serafines: que fiendo nueltras las culpas, hazen como fuyas las penas: y como la pena, que merece vn pecado, es no ver el rostro Divino; la pena, que mereciamos por delinquentes, la toman los Angeles para si como amantes.

25 Por que ayanas, Nicolas? Porque eres Angel humano, y el amor de Angel te està senconciando en el Triz bunal de fus piedades à penas propias por culpas agenas. No le atrevian los

Ifai. 6.0.20

Se-

Dempfter. lib. 2. anti. Roman.fol. I 86.

Serafines à mirar el semblante divino por las culpas de los hombres. Era nuestra la culpa, y era suya la penitencia. Porque es obligacion de Serafines amantes, cargar con las penas de los delinquentes.

26 Pues noten en este ayuno otro insigne primor de su caridad. El dia que ayunaba, gustaba su madre dar el pecho, que Nicolas no queria, à algunos niños pobres. Moltraba Nico. làs tal regocijo, que explicaba en mudas alegrias su gozo. Que sepa Nicolàs niño dar de limofna fu pecho! Infigne amor, y no prefumida caridad! Desde el pecho, amor à los pobres, compassion à los necessitados! Digo que ay virtudes, que aun explicadas en ponderaciones, son injuria de las verdades.

De la Fè del Centurion, dize expressamente Christo, que no la hallò Matth. 8. igual en todo el campo de Ifrael: Non inveni tantam fidem in Ifrael. Las vozes de su amor, y su humildad las toma la Iglesia para la disposicion mas alta, que es recibir esta Divina Hostia: Domine, non sum dignus. Pues si miramos lo que obro el Centurion, pareze que otros fugetos ejecutaron lo mismo. Pidiò la salud de vn criado niño. Pues el Regulo, la Cananea, la muger del fluxo, los ciegos, y los leprofos pidieron saludes propias, y agenas. Pues en que excede? En lo que dize: Puer meus iacet. Noten el iavet, y el meus. Dize que està caido, iacet ; y le llama suyo , meus. Pues infigne amor! Porque en el Mundo no es mio el caido; es mio el entronizado. En llegando à caer, no ay quien le tenga por suyo. Pues hombre, dize Christo, que no le atrassa el verle caido para confessarle por suyo, este es el

hombre mas enamorado. 28 Escuchen por su vida el excesfo. Quien era este caido, à quien mira el Centurion con tan atenta caridad, que es suyo, aun despues de caido? Quien es? Es vn niño. Assi lo dize el Texto: Puer meus. Esta caridad tiene vn Centurion con vn niño, pero es hombre. Esta caridad tiene Nicolas con los niños , pero es niño. El Centurion la tiene quando conoce. Nicolas la tiene ( dexen que lo diga assi ) quan. do mama. Pues si es la del Centurion drèmos en Nicolàs à su fineza? Ayuna desde la cuna para dàr limosna. Yà que no puede favorecer con las manos, favorece con los labios Infigne amor! Tanto favoreces con lo que despues das, como con lo que aora re quiras.

29 Ayuna deide la cuna; porque dà vna licion importantissima à los perfectos. Todos saben la diferencia, que ay de los muy virtuolos à los tibios. Debo declarar vna por el sitio de virtud tan ceñida en que predico. Los virtuosos vna menudencia, que dexen de hazer por Dios, juzgan que lo pierden todo. Los tibios, aunque dexen de obrar mucho de lo que pueden, juzgan que no pierden nada.

30 Amante Madalena, madruga à buscar à Christo en el Sepulcro. No encuentra el amado Cuerpo. Halla disfrazado à Christo. Preguntanla vnos Angeles de que llora? Y responde: Tulerunt Dominum meum. No ha de de- Isan. 20.2 zir Dominum, fino Gorpus. No ha de 13. dezir, que han robado à su Señor, fino à su difunto Cuerpo, porque su Señor no puede ser robado. La Alma, y la Divinidad es incapaz de robo. Pues si le adora por Dios, como le supone capàz de hurto? Porque habla en idioma de enamorada. Amaba Midalena mucho: Dilexit multum: y como no era tibio sa amor, sino finisfimo, dize, que le han robado à su Señor, aviendo de dezir el Cuerpo: Porque su Senor, que es el Dios, es todo; su Cuerpo difunto, separado de este respeto, es grande reliquia, pero respecto de Dios, es nada. Juzga que ha perdido esta menudencia de su Cuerpo, y dize, que lo ha perdido todo: Porque juzga el amor, que todo lo ha perdido, por vna menudencia en que ha falcado.

Passemos de esta infancia pequeña à mayor infancia, Paísò Nicolàs à los estudios à la Ciudad de Patara. Què tenia, señores, que ser Discipulo quien naciò Maestro? Pero no aprendia, sino enseñaba. Dictaban sus breves anos compostura, vrbanidad, respeto, mansedumbre, prudencia, templança, continencia, y caridad derramada. En esta fue excedente. Salia vna vez de la Iglesia. Avia agotado su caudal en limosnas. Estaba al passo vna tullida, y pasaba Nicolàs sin socorrerla. Estrañando la novedad la

Luc. 7. 0

la accion mas fina, que nombre pon-

43 " Maith. 20. D. 300 Luc. 17.0. 13.

Toan. 4. Vo

47. Matth.15.

Luc. 8. 0.

V. 22.

V. 10.

muger, le dixo : Pues como , señor, sin darme limosna os passais? Sonrofeado el hermolissimo mancebo de la aculacion de su piedad, la dixo con animola fè : No tengo que dàr. Pero quieres falud? Si quiero. Pues In nomine lesu Nazareni surge, O ambula : Camina en Nombre de Jesvs. Obediente la cufermedad respetò su voz, y empezò à cam nar. Este fue el milagro mismo de San Pedro despues de Apostol, Pontifice, y Vicario de Christo: y por el milagro, que acaba vn San Pedro, empieza Nicolàs, siendo niño. Pero dexando esta superficie, debo declarar lo profundo.

Actor.3. Vo

33 Admiren vna rara excelencia de la limolna. Quando Nicolas tenia dinero que dar, no daba falud. Quando no tuvo dinero, que dir, diò la salud à esta mager. Segun esto, mejor serà no tener que dar? Es verdad: pero ha de ser no tener que dar, por averlo dado. Es el Cielo tan atento con quien da quanto tiene, que al ver que lo ha dado todo, y que le halla neceffirado, le haze va focorro: Le da fas monedas para que tenga que dir. Y como las monedas del Mundo fon dineros, y las monedas del Cielo, milagros; haze que de milagros, en aviendo acabado con los dineros.

34 De estas caridades de Nicolàs ay infinitos exemplos. No quiero ponderar como las haze, fino como las huye. Despues del lançe de arrojat el dote para las tres aventuradas doncellas, aviendo publicado fu padre la bizarria, fueron los aplaufos iguales à sus piedades. Viendose Nicolàstan aplaudido, huye de Patara, y se và à Mîra. Vence alli demonios, fana tullidos: y viendo que le perfeguian los aplaulos, determina habitar los defiertos, y camina à Jerusalen. Valgate Dios por Nicolas! De què huyes? De los aplausos: Essos son sus enemigos

O virtud como tuya! No podian sus milagros estorbar los aplaulos; pero fabia la modellia huirlos; porque no confilte la eminencia de la virtud en verle deseltimada, sino en despreciar el aplauso quando se mira aplaudida; que a no tener aplaufos, que despreciar, no tuviera enemigos que

36 Haze Nicolas por librarle de

los aplausos; lo que ordena Christo executen los Apostoles para librarse de los tormentos: Cum persequentur vos Matth. 102 in Civitate ista, fugite in aliam Avia. U. 230 les dicho Christo, que serian aborrecidos de todos, por la predicación del Evangelio: Eritis odio omnibus: y como el odio avia de excitar, y mover contra ellos la persecucion, les ordena. que quando en vna Ciudad los persigan , huyan à otra ; porque queria Christo que evitassen la muerte quanto les fuesse possible, porque la predicacion del Evangelio no cessasse. Pero esta sentencia de Christo habla con todos, dize Ambrosio. En tiempo de persecucion, es licito huir de vua à otra Ciudad ; porque con la fuga se evita el peligro de que falte el valor en Nos temlos tormentos. Huye Nicolas de los aplaufos, como del mayor peligro Valor tenia para padecer, pero no le Civitate in tenia para sufrir, y tolerar que le aplau - Civitatem dieran. Huye de los aplausos como de la cedere inmayor perlecucion; porque el mirarle mo (ve ipa aplaudido, fue el tormento mayor de fius verbo

PVNTO SEGVNDO.

L segundo Panto era, temere alique le elige por Obispo el Cielo, porque le nombra por vu martyrij de-Vice-Dios en el Trono, y en el Sepulcro. Este Santo se ha levantado con ser riam, offer el Patrono de los Obispos por su elec. rat se pericion milagrofa. Todos lo saben: no culls, que gastemos el tiempo en referirlo. Hasta fortalle caro los Obispos de burlas, que en algunas infirmior Comunidades, por decente regocijo, tolerate ned se vian, se eligen este dia. Miren si es queat, Patrono de los Obispos de burlas, como ferà Abogado de los Obifpos de veras. Confiderando yo elte infigne privilegio, y no concedido à otro Santo, le he descubierto en sus alrissimas virtudes; porque solo Nicolas puede ser el desempeño de estas Supremas Dignidades.

Lo primero que se ofrece, es lo relistente El Cielo le eligio contra su gulto, revelando que convenia. El Cielo le did el Obispado. Pues eleccion del Cielo! Porque no le tomo de mano humana, le recibio de orden Divina.

36 Pinta San Juan en lu Apocalyptis à diez Rayes coronados, y defpues de escrivir las Coronas, y sus grandezas,dize effas vones : Decem Reges

I. de offic. cap. 37. pore perfecutionis de vear ) fugere vult Dominus; ne quis, dum fiderat glos

D. Amb.li.

funt, qui Regnum non dum acceperunt: Apoc. 17.0. Son diez Reyes, que ann no han recibido sus Reynos. Pues no seran Reyes, fino Principes: porque fino han recibido el Reyno, no son Reyes coronados. Pues estos, dize Ruperto, fon los Reyes Griegos, Romanos, Caldeos, y Asyrios, que avian florecido hasta el tiempo de San Juan: Qui vsque ad Ioannis tempora floruerant. Pues como, si và avian reynado, dize Juan, que no han recibido el Reyno? Qui Regnum nondum acceperun .

Ruper. bie.

40 Porque yà lo explica con el non acceperant. Todos estos Reyes avian sido delinquentes. Pues no avian recibido sus Reynos; porque no los recibieron, fino los tomaron. Ay grave diferencia entre tomar, y recibir. Lo que se recibe, es deposito, y cuitodia. Lo que se toma, puede ser violencia, y codicia: y ha de ser vn Reyno recibido, pero no tomado; porque no se ha de tomar con codicia, fino recibirle como en custe da.

41 No se il aora las Dignidades se reciben, ò se toman. Desdichado del que las toma, y dichoso el que las recibe. No la tomo Nicolas: Rendido al orden divino la recibio: y Obispo electo por el Cielo, es precilo que sea

Obispo de Obispos.

42 Ya que el vestido del Evangelio le vino à Nicolas tan corto, juzgo que le tengo de hallar vestido. Qual sera el veltido de Nicolas? El del Sumo Pontifice, que mando Dios hazer; y me pareze que es veltido propio, porque siempre miramos à Nicolas vestido de Sumo l'ontifice. Hasta en los retratos se pinta assi; porque ninguno desempeno mejor el vestido Pontifical. En otra ocation dixe esle Texto : aora le veran muy excedido.

43 El vellido del Sumo Pontifice era elle. La tunica exterior era de jacintos. En el racional ellaban gravadas dos piedras, que dezian Doctrina, y Verdad. En los hombros , y en el pecho eliaban gravados los nombres de las doze Tribus en doze piedras. En el remate de la veltidura eltaba voa imagen de todo el Mundo. En la orla, y fimbria de ella estaban serenta y dos granadas, y fetenta y dos campanillas, Menudamente le elcrive todo elle apavato en el capitulo veinte y ocho del Exodo. El libro de la fabiduria, cap. 18.

anade la circunstancia de traer el Mundo à las plantas, El libro del Eclefialtico, cap. 45. anade la razon de traer las campanillas.

44 Puso Dios al Sumo Pontifico este vestido, porque de la rela de estevestido le cortò el trage à su obligacion.

Las infignias de los vestidos de los hóbres, son vanidades. Las insignias de los vestidos de Dios, son obligaciones.

45 Con este vestido miramos a Nicolàs: porque solo su virtud le desempeño. Era la Tunica exterior, de jacintos : Facies, & Tunicam superbumeralis tot un byacinthinam. El jacinto, dize Gregorio, tiene color de Cielo: Porque D. Greg li. del color del Cielo cortò Nicolas todo su vestido. El jacinto es piedra precio- cap. 10. sa,y es flor caduca. La piedra del jacinto es medicina del corazon. La flor del jacinto tiene gravadas en sus ojas vna A, y vna Y. dize Plinio : este es vn ay. Pues de estos ayes, y piedras està vestido Nicolas. Porque la flor del jacinto se quexa. La piedra del jacinto cura; y apenas llega à sus oidos el ay del necessitado, quando le assiste con el remedio. Estan entretegidos en su vestido los suspiros, y los remedios: Porque todos los fuspiros buscan à Nicolàs, pero todos se remedian en llegando a èl.

46 En el racional estaban gravadas dos piedras, que dezian Doctrina, y Verdad: Porque sin verdad no es Doctrina, fino fabula. Pero como esta en el pecho la Doctrina, aviendo de estar en la cabeza? No enmendemos necios el lugar. La Doctrina del Mundo està en la cabeza, porque solo consiste en saber. La Doctrina del Cielo està en el pecho, porque solo consiste en obrar: y la Doctrina del Mundo se queda en la cabeza para vanidades ; la Doctrina del Cielo se imprime en los pechos

para operaciones.

47 En los hombros, y en el pecho estaban gravados los nombres de las doze Tribus en doze piedras : Portabit Aaron nomina corum super verumque bumerum, O super pectus suum. Para què fenala dos lugares, quando baltaba vno? Estèn en los hombros solo, è solo en el pecho. No conviene, responde Gregorio. Ha de tener el Pontifice à todas las doze Tribus en sus hombros, y en su pecho : porque los hombros fe hizieron para sufrir; el pecho naclo para amar : y ha de tener à los

Exod. 28. 39. Morale

21. cap. 10.

Ver [ . 300

Verf. @ 29 ·

subditos en sus hombros para sufrirlos, y en su corazon para quererlos. Los ha de tener en los hombros para sufrimiento, y en el pecho para cariño; porque no se hizo folo la Dignidad para mandarlos,

sino para sufriclos, y quererlos.

48 Què embarazados, Nicolàs mio, teneis los hombros, y que lleno vues-tro amoroso pecho! Solo de tales hombros se podian fiar pesos tan inmenfos! Pero como no os pesa tan vigilante cuydado? Como no os fatiga tan vigilante delvelo? Porque con amor nada pela. Por esso compara el Espiritu Santo el Amor al fuego: Porque arrojar à vn fuego vna montaña de leña, no es cargarle de peso, que le mate, sino servirle con materia, que le ilustre. No es peso, que ahoga sus rayos, sino carga, que aumenta sus lucimientos.

En el remate de la vestidura estaba vna Imagen de todo el mundo: In veste ::: totus erat Orbis terrarum. Pues como tiene à los subditos en los hombros, y en el pecho, y en el remate de la vestidura à todo el Mundo? Mejor parecia tenerle en la cabeza, ò en el pecho? Pues yo creo, que en estos sitios fuera delito, lo que en las plantas es tro-

Sapient.

13. V. 24.

50 Noten la razon. Tenia à todo el Mundo en el remate de la vestidura, pero no en el pecho, ni en la cabeza. Porque tener al Mundo en el pecho, fuera amarle: Tenerle en la cabeza, fuera desvanecerle: Tenerle à las plantas, es pisarle: y no subiò el Mundo de las plantas de Nicolàs; porque al verse pisado en su nacimiento, se diò toda su vida por vencido.

Yà escucho que me dizen, que algo de Mundo debiò de subir, porque tuvo aplausos; tuvo esta Dignidado Pues digo que no subio. Escuchen la razon. Estaba rodo el Mundo à las plantas de su vestido: Porque todo el Mundo estaba à los pies de Nicolàs aplaudiendole reverente. Infignes eran los aplaufos, que daba el Mundo à sus virtudes; pero siempre se quedaba el Mundo à sus plantas; porque en esta accion reciproca cumplia el Mundo con su rendimiento, y Nicolas con fu desengaño. Estaba el Mundo à sus pies, porque le estaba aplaudiendo. No le levantaba Nicolas de fus pies , porque le estaba despreciando. El Mundo se postraba à sus pies, para aplaudirle. Nicolas le dexaba à lus pies,

para despreciarlé. Porfiaba el Mundo en estar à sus pies adorando sus virrudes. Porfiaba Nicolàs en dexarle à sus pies, porque despreciaba sus

52 Què bien calificò Nicolas estos altissimos desprecios, quando le vimos fugitivo de sus aplausos, y entrarse huyendo de su fama à hazer dichosos los desiertos! Pero si tanto huye del Mando. y le tiene à sus pies, como toma por

vltimo la Dignidad?

53 Darè la razon. Cumpliendo el Mundo con su obligacion elta vez (que alguna vez ha de cumplir ) se postraba à los pies de Nicolas venerando sus acciones. Mirando Nicolas sus rendimientos, nunca le alargò la mano, porque siempre le pisaron sus humildades. Pero no le pisaba como vano, fino como discreto. Pisaba el Mundo para no gozarle; pero no le despreciaba para no assistitle. Pues tomemos la Dignidad para ayudarle : porque no puede escusarie mi corazon enamorado, de assistir al mismo Mundo, que des-

54 En la orla, y fimbria de la vestidura estaban serenta y dos granadas, con otras tantas campanillas: Deorsum vero a d pedes ::: quasi mala punica:: Exod. 28: mixtis in medio tintinnabulis. La gra- V. 33. nada tiene vna natural corona, porque nace coronada. Es fruta regia. Las campanillas, dize Geronimo, representan las vocales lenguas de la fama: porque al ver vn hombre, que ponia à sus plantas tanta infinidad de coronas, es preciso hazerse la fama lenguas.

55 No quiero ponderar quantas Coronas se han pueito, y ponen devotas à los pies de Nicolas, ya visitan-do su glorioso sepulcro; ya invocando su Patrocinio siempre prompto. Falta

mayor Mysterio.

56 El mas grave reparo de estas granadas, y campanillas es el que escrive Lyra, y la Historia Escolastica. Juzgan estos Autores, que tambien en los hombros estaba otro orden entretegido de granadas, pero que eltaban folas, y fin campanillas. Pues coa mo las granadas en los hombros están fo las, y las granadas en las plantas estàn acompañadas de campanillas? Que mudança es esta? Es obligacion de los lugas res : Porque la granada en los hombros es vua corona posseida : La granada Cc 2

en los pies es vna corona pilada: y vna dignidad en los hombros posseida, se halla sola: vna dignidad en los pies pisada, se halla con setenta campanillas: porque vna dignidad posseida, no tiene vna voz, que la celèbre: Vna Dignidad pisada, tiene setenta lenguas, que la aplaudan.

Ya escucho que me dizen, y con razon, que, segun el Texto, no puede ser Nicolas tan aplaudido; porque no se mira en el vna Dignidad pisada, sino vna Dignidad posseida. Pues de què nace su aplauso? Escuchen la razon. Es tal Nicolas, que al mismo tiempo tiene la Dignidad como posseida, y la milma Dignidad como pisada. Pisò el oficio por la parte, que es honra. Admitiò el oficio por la parte que era fatiga. Era vna corona, que al mismo tiempo, como la de estas granadas, le estaba fatigando los hombros para carga y ocupando los pies para modeltia. En los hombros, era la corona peso del oficio:en los pies, era desprecio de su desengaño. Y al ver vn hombre, que desprecia la misma Dignidad, que goza, se juntan para celebrarle setenta campanillas; porque convoca la fama todas sus lenguas.

58 Reparando mas profundamente en el numero, veran vn hermoso desengaño. Por que ordena el Cielo, que sean 1etenta y dos campanillas las que trayga à sus plantas? Es mysterioso el numero, escrive Gregorio. Porque estas lenguas representan los aplaufos de la fama : y el numero de letenta y dos, dize Gerontmo, alude à serenta y dos Naciones del Mundo; porque tantas son las que componen este largo vestido del Vniverso. Alude a setenta y dosldiomas, y lenguas; porque tantas fon las conocidas, en que se explican, y declaran las gentes. Y ay tantas campanillas, como Naciones, y lenguas: porque todas las Naciones, y lenguas le necessitan, para aclamar à Nicolas fus glorias.

59 Infigue fama! porque no ay Sanco mas celebrado, ni famoso. Pues sepan, que esta esta fama agena: mayor es la fama propia. Esta esta fama que le dan las vozes agenas, mayor es la que el se da con sus acciones propias.

60 Por què se retrata esta fama en campanillas? Retratesse en vozes de musica; en clarines de la fama: no, sino en campanillas, dize Gregorio. Escuchen la causa. Para sonàr vna campa-

nilla, què se nècessita? Que la hiera su lengua propia. Al golpe, que la dà su lengua, resuena agradable, y sonòra; pero sino se hier e, se queda muda; porque en la lengua se representan con propiedad las palabras: y quando las palabras, que se hablan, tocan à los estraños, sin tocarse à sì propios, està su fama muda: quando dàn en sì todos los golpes, se escucha sonòra.

61 Atiendan por su vida los hermosos golpes, que se diò Nicolàs à sì. Desde que naciò, se empezò à herir, porque empezò à ayunar. No huvo instante sin golpe; porque ni huvo minuto sin exercicio, ni hora breve sin penitencia larga. Pues como se hiere tanto? Porque ha de resonàr su fama por todo el Mundo; y para que se oyga tanto, es menester darse recio. O sina campanilla, voz dusçe de la Iglesia! Yà no admiro, que sea preciso que corresponda à tanto golpe el estruendo.

62 Señores mios, si pretendemos las honras de la fama, à costa de golpes se grangea. La mas hermosa campanilla de plata estarà muda, sino emplea en herirse su lengua. Otra advertencia. No la ha de gastar en tocar, y herir à otras, sino en tocarse, y herirse à si. Herir à otras, sera malignidad. Herirse à si, serà discrecion. No puede resonar agradable la campanilla en los oidos agenos, sino ha padecido primero los golpes propios; porque no se alcança el aplauso verdadero, sino à golpes propios del desengaño.

63 Este cra el vestido del Pontifice; porque este es el vestido de Nicolàs. No buelvo à resumir toda su gala, porque escuso la molestia, y me està combidando la agua de su glorioso sepulcro. Murio Nicolas, o porque no le merecia mas tiempo el mundo, ò porque le de: feaba como ambiciofo el Cielo. Pudo morir su persona, pero no pudo morir su ansia: porque està su amor tan vivo, que para perpetuo testimonio està siempre manando, y corriendo. Hasta esta Corre corre la agua, que mana de su cuerpo; pues tantas devotas cafas deben fu salud à esta barata reliquia. Que sin costa haze Nicolis los milagros! Difimulen por su vida, que diga (que no es buen enamorado el que no se desliza en alguna puerilidad ) que otros Santos tieten los milagros coltofos: Nicolas los tiene corrientes.

D. Hier. epift. 128. ad Fabiol.

D. Thom.

Treze figlos ha, que està manando esta agua de su cuerpo. Milagro es este de milagros. Treze siglos? Este hermolo Sacrameto me ofrece folo con mirarlela prueba. A este nobleSacramento llama mi Angel Santo Thomas el milagro mayor: el milagro maximo. Es voz tuya : Miraculorum ab ipfo fastorum maximum. Porque todos sus Mysterios fueron insignes milagros; pero con vna grave diferencia en fes duraciones. El milagro de Encarnar, duro vo instante : el de Nacer, breves minutos:el de Vivir, treinta y tres años: el de Morir, breves horas : el de Resuscitar, tres sincopados dias : el de su. bir á los Cielos, vn rapto de los ojos. Este Sacramento ha durado, y durarà halta el fin de los figlos : y aunque fon inlignes milagros los que pallan; mayores milagros fon los que duran.

milagro, que con el tiempo espira. Grandes milagros, pero son arreb atados Estar corriendo agua su sepul cro tantos siglos, milagro de milagros: Miraculorum maximum. Por llegar tan tarde, no me dilato en este noble argumento: pero no escuso este discur-

10.

66 Yo sospechaba vna grave diserencia entre los milagros, que passan, y los milagros, que duran. Tiene Dios repartida con sus Sanros la esfera de su Omnipotencia; pero no toda. Se queda con Omnipotencia reservada. A los Santos los da el Poder para hazer milagros, que passan. Para si reserva Dios los milagros, que duran. Pues como a Nicolas se la cede? Yo veo que se la cede: el por què, Dios lo sabe.

67 Tengo vn grave siador de l'exto, y tan propio, que es de agua. Dos
piedras se desataron en el Desierto milagrosamente en cristales, manando en
dulcissimas corrientes. De la primera
no dize San Pablo elogio alguno : De
la segunda dize expressamente, que es
imagen de Christo: Petra autem eras
Christus. Esta designaldad de alabanza,
admira: porque si es por el milagro de
dir la agua, tan abundante la diò la
piedra primera, como la segunda. Pues
como la primera se queda piedra, y la

segunda se eleva à Imagen divina? Atiendan la causa. Entrambas piedras hizieron el milagro de dar la agua; pero con vna grave discrencia. La primera se quedò sixa en su lugar, y inmoble. La segunda sue siguiendo al Pueblo, y derramando agua todo el camino: Consequente eos petra: petra autem erat Christus. La primera diò agua vna vez sola. La segunda la estuavo dando siempre: y dar agua vna vez, lo haze Dios con vn instrumento humano; pero darla continua, solo lo haze quien es divino: Petra autem erat Christus.

68 Esta es la sentencia de vn Pablo. Bien sè, que la modeltia de Nicolàs apelarà de la sentencia; pero no podrà negar su humildad, que si derramar agua milagrosa siempre, es milagro solo de Christo, en stase de Pablo, à su sepulcro ha cedido Christo este grande, y privativo privilegio Siempre està manando. Siempre se admira corriendo. Bien conocemos, Nicolas, que no eres divino; pero adoramos al Cielo, que te quiso ilustrar

con milagros de Soberano.

69 Perdona, Nicolas, à mi indifcrero afecto lo errado. Esto es dezirre; que me lo perdones todo. Eres tan grande, que ning in error te puede hazer pequeño: pero tampoco ningun acierto llegar à lo que eres de grande. No te importa cola que mi discurso lo aya errado; porque mejor te predica quien te celebra con esta Magestad, que mi ignorancia con su voz. A su noble afecto debes elte hermoso culto, y tantos como ya emilan dichofos fu exemplo. Quien ce ha Impresso en laminas, y libros, desea imprimiree en los corazones. Para esta grande impreffion ha de hazer la cotta tu poder, y tu piedad. Derrama en nueltros entendimientos, y corazones vna luz de cus altos defengaños: vna breve centella de tus amores: Vna porcion de tus piedades : vn desperdicio de cus limosnas: para que debiendo à tus favores la enmienda de nuestra vida, y la interceltion de la gracia, te acompanemos

dicholos en eternidades de gloria. Amen.

1.adCorin-8b. 10. U.4.

Exod. 170

v. 6. Numer.20.

# ORACION

# DE NUESTRO PADRE,

### Y PATRIARCA

# SAN JVAN DE MATA:

Ecce ego mitto vos sicut oves in medio luporum. Estote ego prudentes sicut Serpentes, & simplices sicut columba. Sequent. Sanct. Evang. secund. Matth. cap. 10.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan cap. 6.



Iempre ha venerado mi respeto al Eminente Doca tor San Juan de Mata, por Padre, y Fundador de mi Resigion Trinitaria: Pero oy tengo dissicultad en venerarle con esta gloria. Muy estraña parecera la duda. Pues sepan, que sin faltar à lo atento, es el blason bien dudoso.

2 Dare autoridad , Texto , y razon. El grande Oraculo de Inocencio III. dà à la duda fun-

damento; pues llevado de Sacro ardor, solo reconoció por Fundador de mã Orden à la Beatissima Trinidad: Hie est Ordo approbatus, non à Sanctis fabricatus, sed à solo Summo Deo. Y si solo Dios es el Fundador de tan grande Obra, no sera Fundador San Juan de Mata.

3 A tan grave autoridad, acompaña la razon. Fundôse mi Religion Trinitaria con el Sagrado instituto de Redemptora : Y como esta gran piedad es tan mas alla de lo humano, solo pudo reconocer por Fundador lo Divino. Lucgo es

hija de lo Divino, sin reconocer Fundador humano.

4 Elige Dios à Moyses para que sea Redemptor del Pueblo de Israel, y dis ze, que para tan grande Obra dirà à los Israelitas, que le embia el Dios de sus grandes, y antiguos Patriarcas: Vadam ad silios Israel. O dicam eis: Deus patrum vestronum miste me ad vos. Llega Moyses à la presencia de Faraon, y solo dize, que es Dios el que le embia à redimir: Hac dicit Dominus Deus Israel: dimitte populum meum. Pues como calla à Faraon el nombre de sus grandes Patriarcas. To solo dize, que es Dios el que le embia? Porque dize Moyses el empleo que llevaba. Iba à redimir el Pueblo, que gemía en dura esclavitud, en poder de Faraon: y como era tan elevada la Obra, hablo de lo Divino, dexando à los Partriarcas en silencio.

De este grave discurso de Moyses, stallo adelantada razon. Sin nombrar Patriarea humano, señala à lo Divino por Dueño. La tazon adelantada es, que Pata embiar à Moyses à redimir, le hizo su Magestad Vice-Dios de Faraon:

Exed.5. v. Exed.5. v.

Constitui te Deum Pharaonis: Y como la Redempcion era Moyses quien la hazia, folo lo Divino publicò que le embiaba; porque mal puede fundar tan grande Obra Patriarca humano, si aun para practicarla es menester un hombre casi Divino: Deum Pharaonis.

6 Segun lo discurrido hasta aqui ,queda San Juan de Mata sin el glorioso timbre de Fundador. No puede mi fe colocarle en la eminente cumbre de Dey-

dad : Luego debo negarle este blason.

Parece la consequencia contra sus glorias. Pero concedida toda la eficacia del argumento, queda mas acreditado su aplauso; porque no fuera tanta gloria de San Juan de Mata aver sido el Fundador de su Trinitaria Familia. La nazon parece clara. Todos los efectos falen à fus causas parecidos. Luego de su mano, taliera la fabrica con el femblante de humana: Siendo Obra de la Trinidad, sale con visos de divina: Y es mayor grandeza mirarse Dueño de lo que

fabrico lo Divino, que ser Senor de lo que formo lo humano.

Con las segundas Tablas bajo del monte Moyses, brillando el rostro con hermola luz. El motivo, dize Cornelio, fue para assegurar la autoridad del Legislador: Vt auctoritatem Moysi apud populum conciliaret. Es el motivo diheil: porque los milmos preceptos estaban en las primeras; y no ostenta luzes al bajar con ellas del monte. Pues como baja tan lucido con las fegundas, y no trae lucimiento con las primeras? Presumo, que por la diferencia de las l'ablas. Las primeras, eran fabrica de Dios: Scriptas digito Dei. Las segundas, eran Obra de Moyles: Scripsit in tabulis verba fæderis decem. Y necessita de luzes, que asseguren su grande autoridad en las segundas, pero no ha menester resplandor en las primeras; porque mas assegura su autoridad ser dueño de Obra que fabricò lo Divino, que de la fabrica que formò lo humano.

9 Pero mas se adelanta la razon en aplauso de Moyses. Sin necessitar de luzes, queda acreditada la autoridad de Moyfes en las primeras tablas, y ha menester lucida prevencion, para que en las segundas se conozca su autoridad: porque las fegundas las hizo por su mano: las primeras las recibió yà escricas. por las manos divinas, para que al Pueblo con su voz las intimara: y es mas autoridad recibir vna obra que Dios ha hecho, para proponerla, que executarla vn

hombre por su mano propia.

La misma Religion que fabricò la Santissima Trinidad, pudo fiar à San Juan de Mata; pero quiso la Trinidad, que suesse suya la obra : ò por mas estimacion del diamante, ò para mas aplaulo de mi Santo; pues contemplando fu mano al fundarla, y al recibirla, fale mas grande al recibirla de lo Divino, que no al formarla fu mano. La Trinidad la funda, y San Juan de Mara la invima, y con su voz la declara; porque en can grande fabrica aplicò Dios su Poder, y San Juan de Mata folo la voz.

Pero no obstante lo discurrido, quedara mi amor mal puesto, sino se lisongeara con esta voz el labio. Fundador de mi Trinitaria Familia sue mi Gran Padre, y Patriarca San Juan de Mara. Dos Fundadores veneramos los Trinitarios : vno la Trinidad Beatissima, y otro mi Padre San Juan de Mara ; por-

que la Trinidad, y mi Santo Patriarca tuvieron parte en la Obra.

12 A Moyses ordenò Dios que fabricasse la Arca del Testamento; y no obs- Exod. 25? tante se llama la Obra de Dios: Arca sæderis Domini. Pues como es de Dios, y v. 10. de Moyses à un tiempo? Porque ambos tuvieron parte en la Obra: Fac secun- Numer. 10. dum exemplar, quod tibi in monte monstratumest. Fue Dios el que diò la planta, 2.33; y fue Moyses el que executò la Obra: Pues es de Dios, y de Moyses: de Dios, Exodo 250

porque da sensiblemente la idea ; y de Moyses , porque la executa.

Vn Angel embio el Cielo, que vistiendo mi candido Escapulario, acompañado de dos Cautivos, mostro à San Juan de Mata el instituto, y trage Trinitario. Funda la Religion secundum exemplar, sin faltar vna linea al exemplar; que ideas Divinas, folo se sian à sus amantes ansias. Tan ajustada saco la Obra à la planta, que ni rasgueo mas la Trinidad en la planta, ni fabrico menos San Juan de Mara en la Obra. Luego sue Fundador, y Patriarea de mi Religion Sagrada.

14 Como tal le veneramos sus Hijos, siendo estas Sagradas Religiones her-

Exod. 34. V. 29. Alapid.bic. Exodo 32. 0.15. Exod. 31. v. 18.

Exod. 346

moso esmalte al aplauso. A Beselcel, dize Lyra, que veneraban todos los grandes Artifices, y Maestros; porque sus grandes prendas merecian el obsequio. Fue este grande Artifice el que escogió Dios para la fabrica del Tabernaculo. Tan liberal anduvo con el el Cielo, que le adorno de altissimo espirita, y sabiduria : Implevi eum Spiritu Dei , sapientia , O intelligentia. Y siendo el l'abernaculo vna idea, y expression de la Trinidad Beatissima, en dictamen de la Glossa, sacò tan parecida la Obra, como el Cielo avia formado la planta: Y hombre que sabe desempeñar ideas tan grandes, es justo que le veneren los Maestros mas insignes.

Todos los grandes Patriarcas de tantas ilustrissimas Religiones, fueron Sagrados Artifices, en cuya destreza, suera ofensa mi alabança; pues no ay mayor alabança, que la que nace de fabricas tan insignes. Fue San Juan de Mata el que executò esta grande Obra de la Trinidad. Pues justo es, que vengan todos à darle veneracion. Y para que en el mar de sus grandezas no se anegue mi insuficiencia, necessito de todo el Patrocinio de la gracia. AVE MARIA.

A TO THE TO THE PROPERTY OF TH

Ecce ego mitto vos sicut oves in medio luporum: Estote ergo prudentes sicut Serpentes, & simplices sicut columba. Sequent Sanct. Evang. lecund. Matthe cap. 10.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap. 6:

L Norte del Evangelio fe reduce al grande empleo de los Apostoles, que es convertir con su doctrina à las gentes. El objeto de este culto, es vn Redemptor de ardentissima fineza. No parece que convienen los empleos. El Evangelio, es de Apostoles, à quien embia Christo à predicar. San Juan de Mata tuvo por instituto el redimir. Pues como à vn Santo, que vino al Mundo à redimie, le aplican vn Evangelio de los que fueron embiados para predicar?

17 Yo sospecho, que porque San Juan de Mata fue por antonomafia el Redemptor Apollol : Apollol , por el zelo con que predicaba; Redemptor, por el incendio de amor con que redimia. Era su predicar redimir; y era fu redimir, Apostolico modo de predicar. Tres colas dize el Evangelio que han de tener los Apostoles : tolerancia en padecer : Sicut oves in medio Iuporum : Sabios , y prudentes en Oprar : Prudentes ficut Serpentes : Y muy pacificos en sufeir : Simplices ficut columba. Ellas tres prendas ha de tener vn Apostol quando predica ; y efras riene mi Santo quando refeata. Mi Oracion se ha de reducir à mirar estas prendas en mi Santo, en dos Puntos, que declararan dos dudas. El primero tera, supuesto, que à mi gran Padre

le mandan fer sabio para redimir, y predicar, en què mostrò mas su ingenio, en predicar, ò en redimir? El segundo serà, supuesto que le encargan la paciencia para padecer, y sufrir, en que moltro mas paciencia, en redimir, ò en predicar?

#### PUNTO PRIMERO:

S Irva de exordio convencer en general el affunto. Dos empleos tuvo mi Padre San Juan de Mara; porque fue Apostol Predicador contra los Albigenses; y fue Apostol Redemptor de Cantivos. Pues repas ren, que no embiandole expressamente el Cielo à predicar, le embio muchas vezes à radimir. A los Apostoles nunca los embio Christo à redimir, y muchas vezes los embio a predicar; Mitto vos. Pues como a San Juan de Mara no le manda que predique, y le manda que redima? Presumo, que es la razon, porque es tanto mas facil predicar , que redimir , que predicar , fe puede hazer fin mandato: para redimir, es menester vn precepto.

19 Mandole Dios à Moyfes, que fuelle de la parte à Faraon : Mittam te ad Pharaonem. Oyo Moyfes el mandato, y se escuso del empleo: Quis Jum ego ot vadam ad Pharaonem? MISS

Exod. 3.00 10. 0. II. Exed.4. V.

Excode 31. V. Z. Glof. ord. bic. In conftruclione Tabernaculi Myfterium

Trinitatis

offenditur.

Mitte quem missurus es. Señor, cmbiad à otro, que yo no soy capaz de tanto assunto. En otra ocasion buscaba Dios à quien embiar à su Pueblo: Isai. 6. v. Quem mittam? Et quis ibit? Y para aquelta embaxada, veo que se combida Isaias: Ecce ego , mitte me. Señor, aqui estoy yo, embiadme à mi. Pues como Moyses se escusa, y Isaias se combida? Porque los empleos lo pedian. A Moyses le embiaba Dios à redimir : A Isaias le embiaba a predicar; y es tanto mas dificil predicar, que redimir, que se combida Isaias para servir predicando, y se escusa vn Moyfes de ir à servir redimiendo.

20 Mas alma tiene reparando en los parages. Para embiar à Moyfes, se le aparece Dios entre volcanes : Apparuitque ei Dominus in flamma ignis. Para embiar à Isaias, se le aparece en Wai. 6. v. r. la Magestad de vn Trono : Super Solium exselsum. Pues como a Moyles se le aparece entre incendios, y à Isaias en las quierudes de vn Trono? Porque à Moyfes le quiere para que rescate, y à Isaias le busca para que predique : Y es tanto mas lo que se padece redimiendo, que predicando, que mueltra descanso quando embia à predicar, y publica incendios quando embia à redimir.

21 Mas sobresale el concepto contraponiendo à Moyfes con otro gran Predicador. Elige Dios à Jeremias pa ra que predique al Pueblo, y le nomferem. 1.0; bra con estas vozes : Constitut te bodie Super gentes, & Super regna. Llama à Exod. 7.0. Moyles, y le dize: Constitui te Deum Pharaonis. Noten el constitui te de leremias, y'el constitui te de Moyles. A los dos los constituye en grave Dignidad; pero con vna notable diterencia, que à Jeremias le dà vna Dignidad, que le dexa humano; à Moyfes le da vna Dignidad, que le acredita Divino : Deum Pharaonis : porque à Jeremias le embia a predicar, y à Moyles à redimir; y el redimir es blason de lo Divino : Deum: el predicar, fe queda en los limites de humano.

22 Los Textos mismos han convencido el excesso que haze el redimir al predicar; pero falta de elle excello la razon. Los milmos Textos la daran. Iba Jeremias à predicar à vn Pueblo obstinado : Iba Moyfes à redimir vn Pucblo cautivo; y entre estas desgran

cias ay vna gran diferencia. Vn Puc: blo obstinado, padece el mal porque quiere : puede salir de la obstinacion, y se detiene en ella por su voluntad. Vn Pueblo caucivo, padece la desgracia por la voluntad agena : defea la libertad, y no puede salir de la prision. El delinquente prozervo, puede, y no quiere salir de su ceguedad : el Caurivo, quiere, y no puede falir de fu efclavitud; y excede librar à vn desgraciado del mal, que el no pudo remediarle; à aliviarle de vn mal, que pudiendo remediarle, porfia en mantetenerle.

23 En vn Texto muy comun, tengo vn reparo especial. Dos enfermedades padecia el paralitico de la pifcina, porque estaba enfermo en el cuerpo, y en la alma. En el cuerpo, con treinta y ocho años de dolencia; en la aima, con graves culpas. Assi lo diò Christo à entender: Iam noli pecca- Ioan. 5.00 re. Pues noten, que aviendo en elle hombre los dos generos de dolencias de cuerpo, y alma, antes de darle confejos para la falud de la alma, hizo el n ilagro de fanarle de su material dolencia. Pues no importa mas la falud de la alma, que la del cuerpo? Pues como aqui es primero la salud del cuerpo, que la de la alma? Pero no fue anteponer las dolencias, fino graduar las circunftancias.

24 En la piscina le dixo Christo: Vis Janus fieri? Quieres fer Jano? Si Se- Verf. 6: nor, dixo el enfermo; pero mi falud pende de otra voluntad : Hominem non Verf. 7. babeo. Quiero, pero no puedo, porque no tengo hombre que me de la mano. Hallole despues en el Templo, y le dixo Christo : Iam noti pessare, Advierre, que no quieras pecar de aqui adelante, Luego la enformedad del cuerpo que no quiere, no puede remediarla; la de la alma, en fu que « rer consiste el padeceria: Pues aunque excede en la alma la defdicha, fana primero el cuerpo por la circunstancia; porque lastiman mas males, que aunque quieran no puede remediarlos quien los padece, que delgraches, que ellan en la voluntad de quien las fuire:

Noli peccare. 25 Baste de exordio, y entremos en to profundo des argumentos Vna de las prendas de un Predicador Apoltol, dize el Evangelio, que es la pru-Dd

V. 10. Io

Maced. in

vit.S.P.N.

6ap. 3.

denre sabiduria: Prudentes seut serpentes. Prudentes sabios, para que prediquen como discretos. Pues esta gran labiduria, fue hermola prenda de San Juan de Mata; porque entendimiento mas ilustrado, no le ha venerado el mundo. Fue sabio, como Apostol, y como Redemptor del Cautivo. Pues veamos donde discurria mas, pa-

ra predicar, ò para redimir?

26 Dos Oraculos mandaron à San Juan de Mata se empleasse en los estudios. Hablole vn Crucifixo, y mandòle que estudiasse sciencia para dàr à su corazon alegria : Stude sapientia fili mi, O latifica cor meum. Rehulaba en otra ocasion el Grado de Doctor, que le ofrecia la Vniversidad de Paris; apareciòsele el Apostol San Pedro, y le mandò que admitiesse el grado. Noten por su vida los Dueños de los mandasos. Por vna parte le insta Christo : por otra le insta San Pedro. Vn Redemp. sor, y vn Apoltol le solicitan en los empleos de sabio. Pedro, por lo que avia de predicar; Christo, por lo que avia de redimir ; porque su sabiduria avia de ser de Redemptor para dar libertad al Cautivo; y de Apostol, para ilustrar con su doctrina al pro-

Desde sus primeros años admirò Paris à mi PatriarcaSan Juan en las Escuelas dispurando con los Sabios, y en los Hospitales cuydando de los enfermos. Rebolvia los libros para las disputas, y assistia à los afligidos para confuelo, y alivio de sus dolencias. En los libros, discurria el entendimiento: en los pobres, discurria el amor, y cariño; porque como avia de predicar, y redimir, la caridad efzudiaba en los pobres para faber redimir : el entendimiento estudiaba en los libros para faber predicar.

28 Lloraba el Evangelista Juan, y era el motivo del llanto, no aver quien abriesse vn libro : Et ego flebam multum, quoniam nemo dignus inventus est aperire librum. Cierco que fon los hombres de estos tiempos poquissimo compassivos, pues por el mismo motivo no se deshazen en llanco. Pero luego le confuelan, y le ofrecen, que vn amorolo Cordero avia de abrir el libro : Ne fleveris. El reparo està en que primero le enjugan à Juan el llanto, y despues abre el Cordero el sellado libro. Pero si son las lagrimas porque el libro no se abre, con la misma accion de abrirle, avian de consolarle. Pues como le enjugan el llanto, y despues abren el libro?

Porque atendia à dos cosas 29 aquel Cordero amorofo. Por vna parte miraba el triste llanto de Juan: por otra, el libro que avia de abrir : y como abrir el libro, es demonstracion de sabio, y es excesso de amor consolar à vn afligido, atiende à enjugar el llanto, antes que romper los sellos; porque primero cuyda de aliviar a vn afligido, como amante, que de abrir

libros, como inteligente.

Noten por su vida vnas discretas vozes de los circunstantes: Dignus es Domine accipere librum, & aperire signacula eins. Digno eres, Señor, de abrir los fellos del libro: Quoniam occesus es, O redemisti nos, porque has muerto, y nos has redimido. La cautal es dificil, porque desatar las dificultades de vn libro, es accion de sabios. Pues como dizen que las defata, por ser Redemptor del mundo? Porque ay dos fabidurias : Ay fabiduria del entendimiento; y ay fabiduria del amor, y cariño. La fabiduria de los Doctores, es toda discurrir: La de los Redemptores, es toda amar : y este libro le abre como Redemptor fabio en amar, no como Doctor delicado en discurrir. Abris este libro fue,para que en vn afl gido cellafle el llanto: Ne fleveris: Y como era para alivio de vna lastima, le abre como Redemptor sabio en amar; no como Doctor sabio en discurrir; porque los libros de vn Doctor, son para discursos delicados: los libros de vn Redemptor, fon para confolar afligidos: Ne fleveris.

Vna nueva delicadeza inventò San Juan de Mata. Los fabios del mundo, fon fabios con el entendimiento; pero San Juan de Mara inventò vn nuevo modo de discorrir à sucilezas de la voluntad: Por esso le advirtiò el Crucifixo, que estudiasse para alegria de sa corazon: Stude, O latifica cor meum. No le manda que estudie para alegria de su entendimiento, sino de su corazon amorofo; porque era el mandato de vn Redemptor à otro; del Redemptor del mundo, à vn Redemptor del Cautivo : y como el entendimiento le alegra con lo folido de la dodri-

Apocos. D.

Warfash

na, v el corazon con lo abrasado de la fineza, dize Christo, que estudie mi Padre San Juan, para alegria de su corazon; porque es propio de vn Redemptor, estudiar en las compassiones de lo amoroso, mas que en sutilezas de entendimiento.

PCalm. 44.

D. Ambro.

li. de bene-

triarc.C.II.

VEde, &

Pialm. 44.

cor meum

verbum :co

quod ex illa

intima, &

incompreh-

ensibili Pa-

tris procef-

fitfubitan\*

tia.

Eructavit

Pa-

ait

dict.

Pater

Erustavit cor meum verbum honum. De mi corazon ha salido el Verbo. A qui habla David de la procession del Verbo Divino, en dictamen de Ambrosio. Pero es dificil el parage; porque el Verbo es sabiduria, que toca al entendimiento; el corazon, es oficina de la voluntad : Pues diga que sale el Verbo de la cabeza, pero no del corazon. Pues del corazon dize que sale: porque sabiduria de cabeza, es toda conocimiento; sabiduria de corazon, es toda amor, y cariño: Y como el Verbo avia de ser el Redemptor del mundo, sale de un corazon abrasado; porque orros fon fabios de cabeza para discurrir ; la Sabiduria de yn Redemptor, es de corazon para amar.

33 Pero porque no quede escrupulo en el Texto, le explicare en rigor Theologico. El Verbo Divino es termino del entendimiento del Padre Eterno, que le representa como claro espejo todo lo increado y criable en este mundo; conque representa tambien al entendimiento del Padre la redempcion del hombre : y como la redempcion es objeto contingente, supone decreto, que le comunica el Padre. Luego para representar la redempcion, ha de suponer

acto de la voluntad. 34 Pues buelvan à oir à David: Eru. Havit cor meum verbum bonum, Que ha falido de su corazon vn Verbo bueno, dize por boca de David, el Padre Eterno; porque como el Verbo, por fer parto del entendimiento, es por atributo sabio; y por representar la redempcion, supone amor en la voluntad, le dà el Eterno Padre el atributo de bueno ; porque es la mayor bondad fer fabio no folo por entender, fino rambien por las finezas amantes de redimir.

à mi Padre San Juan de Mara. Delde peligro de perderle. Luego quien los sus primeros años le admiraron los po- rompe la cadena, cambien es Redembres pasmo de caritativos: Venerole tor de la alma:pero con vita notable dia Paris assombro de los ingenies. Todo entregado à los libros, penetraba fucilezas. Todo entregado à los pobres, prefervarie; y la redempcion prefervaremediaba fus afanes, Pues no lo eftra-

nen. Avia de ser Apostol, que à los Albigenfes manifestalle claras verdades, convenciendo de falfos fus errores: Apostol, que en la Berberia tremolase los blancos tafetanes de la Iglefia; pero tambien avia de ser Redemptor, que al infeliz Cautivo diesse libertad. Pues para predicar verdades, busca los libros: porque ha de redinir Cautivos, busca los pobres llagados; porque en los libros, aprende verdades de entendimiento; pero en los pobres, estudia sutilezas del cariño.

36 El mayor de todos los milagros de Christo, dixo mi Angel Thomàs, que es aquel Augusto Sacramento: Miraculorum ab is so factorum mas. D. Thom. wimum. Dificultofo parece, que siendo tantos, y can grandes todos los demás milagros, sea esta Hostia el mayor de todos. Puede aver vn milagro mayor que otro? De parte de la Onnipotencia, no; pero de parte de los motivos. fi. Todos los demás milagros faeron para acreditar la doctrina que Christo predicaba : el milagro de esta Hostia fue para credito de su fineza. Luego excede à los demás prodigios; porque no es tanto hazer milagros para acreditar las verdades que predica, como hazer prodigios para oftentar los incendios con que ama.

37 Yà escucho la replica al auditorio. Por el mayor beneficio se reconoce mas el empleo. Luego mas haze San Juan de Mara predicando à los hereges como Apostol, que redimiendo como amante à los Cautivos. La razon parece clara. Predicando, redimia las almas de las culpas : Redimiendo, facaba los cuerpos de las cadenas; y como es mas beneficio dar libertad à vna alma, que dar libertad à vn cuerpo, ferà mas fabio estudiando en predicar, que estudiando en redimir.

38 Sin duda fabe poco de redimir, quien solo considera el enerpo del Cantivo en la prision. Tantos son los riesgos de perder la alma, quantas son las initancias de las penas. No ay inflante 35 Entre dos afectos contemplaba yo en que aquellos infelizes no toquen va ferencia, que convercir a vn Herege,es redimirleidar libertad à vnCaurivo,es riva, ninguno ignora, que es la mayor Dda fineza.

opu/co 57-

Ioan. II.V.

D. Aguft.

tract. 49.

Quod au-

tem dixit

dormit, ve-

rum dixit,

dormiebat,

hominibus

erat , qui

eum fusci-

non

mortuus

poterant.

Domino

in Ioan.

17.

beneficio convertir vn protervo, que redinir vn Cautivo, el ser menos beneficio, publica mas el excesso de amoroso. La razon parece dificil, y es muyfacil; porque es menos alabaça, que trabaje el enrendimiento de Sa Juan de Mata para lo que importa mas; pero que se desvele tanto su amor, en lo que importa menos, es lo mas de la caridad,

porque es excesso de amor.

40 Lazarus amicus noster dormit. dixo Christo quando Lazaro avia muerto. Vamos, que Lazaro duerme, y es preciso despertarle. Noten el dormit. Lo cierto es, que estaba difunto. Pues como explica lo difunto con voz de dormido? Porque estaba dormido para Christo, dize Agustino, aunque estuviesse para los hombres muerto. Pero yo presumo, que dixo que dormia, por declarar su fineza. Si dixera, que estaba muerto, mostrara, que se apresuraba por darle vida: diziendo que està dormido, dà à entender que và con todo cuydado por despertarle de vn sueño. Pues diga que està dormido, y no diga que està muerto; que cuydar de la vida, es menos, porque importa mas: Cuydar de despertarle de vn sueño, es mas, porque importa menos

PVNTO SEGVNDO.

ber, en que mostro mi gran Padre mayor paciencia, en redimir, ò en predicar? Esta es la otra prenda, que segun el Evangelio ha de tener el Apostol, valor para padecer, y mansedumbre para sufrir. Valor, y sufrimiento de las penas sue el alto empleo de San Juan de Mara. Contra los Albigenses padeciò como Apostol predicando: entre los Moros padeciò como Redemptor redimiendo. Pero adonde padeciò mas, en el empleo de predicar, ò en el exercicio de redimira

redimir se debe dar la respuesta, porque el predicar es muy facil, y el redimir muy disicil. Pues dismulen, que mi ignorancia no passe por la doctrina. En el Huerto orò tres vezes la Magestad de Christo: Oravit tertio: y es digno de reparo, que en todas tres repirio vn mismo Sermon: Eundem Sermonem dicense Pues noren, que en

toda su Passion dolorosa, sueron siempre nuevas, y diferentes las heridas: Cada dolor tenia especial novedad. Pues si ay novedad en lo que padece, como no ay novedad en lo que dize? Respondo, que no sue cortedad en Christo, sino explicar nuestro genio. Repite vn mismo Sermon tres vezes, pero padece siempre nuevos dolores; porque lo vno es predicar, y lo otro redimir: y en nuestro genio suena mas facil, idear nuevas penas para redimir, que nuevos Sermones para predicar.

43 Adelantèmos la razon. En predicar à Infieles padece el entendimiento en la resistencia de sus verdades: En redimir Cautivos padece la voluntad, porque mira padecer lo que ama. Luego es mas la herida del predicar, que del redimir; porque heridas del entendimiento, son mas sensibles; heridas de la voluntad, parecen

mas fuaves.

Maria en sus presumidos agravios: queria dexarla: Voluit occultè dimittere eam; y discurria el modo de la ausencia: Eo cogitante. Digno reparo admite, que apenas se puso à discurrir el caso, quando baxò vn Angel à darle alivio: Hac autem eo cogitante, ecce Angelus Domini. Pues si ha de aliviar-le el Cielo, como se detiene tanto? Por que no baja quando quiere dexar su Esposa, sino quando discurre la ausencia? Porque como sabio, embiò el alivio en la ocasion del mayor tormento.

45 Noten la razon. Al principio obraba la voluntad, porque queria dexarla: Voluit. Aora obra el entendimiento, porque discurria el caso: Cogitante: y como en querer dexarla padecia el cariño; y discurriendo la ausencia, padecia el entendimiento, bajo el Angel para darle alivio quando discurria el caso, y no quando padece el asecto; porque juzgò discreto, que era mas dolor el discurrir del entedimieto, q en la volutad las violecias de lo sino.

Maria violecias de lo fino.

Me arreglo al dictamen contrario.

Siento, que son mas insufribles las heridas del cariño, que las penas del entendimiento. Digalo el sucesso mismo de Joseph. Bajo el Angel, y le dixo: Noti timere accipere Mariam coniugem tuam: No temas, Joseph, recibir à Matia, tu Esposa. Este con-

lue-

Matth. 2. V. 12. 0: 20:

Matth. 26.

fuelo tira à fossegar la voluntad del temor, no al entendimiento del discurrir, porque el temor no es acto del entendimiento, fino de la voluntad. Luego el Angel intentaba fossegar la voluntad, aunque bajasse quando discarria Joseph ; porque viendo pade cer el entendimiento en el discurso, y la voluntad con la violencia que hazía à su amor, ausentandose de Maria, su Esposa, le pareciò, que las penas del discurso podian tener alivio en su buen. entendimiento; pero los tormentos del amor, folo le podian tener, fiendo alivio celeftial.

47 De lo dicho se infiere, que mi Patriarca San Juan padeciò mas en el empleo de redimir, que en el exercicio de predicar. Diganlo los sucessos de su vida, Embiado del Sumo Pontifice Inocencio III. entrò mi Patriarca en la Galia Narbonense desterrando los errores de los Albigenses. Embiado de Dios entrò muchas vezes en la Africa para sacar los Cautivos de la infeliz cadena. Y es digno de reparo, que entre los Hereges nunca padeciò el menor defacato, tratandole todos con gran veneracion, y respeto. Entre los Moros, apenas hizo redempcion, en que no tuviesse que padecer.

48 Dos vezes sucedio, que fal. tandole caudal para el grande numero de Cautivos que avia concertado, irritados los Moros, le dieron tan crueles azotes, que regò la tierra con el coral de su sangre. Què es esto, amoroso Padre? Que ha de ser? Que lo prime ro era ser Apostol, predicado; lo segundo es ser imitador de Christo, redimiendo; y me cuelta la sangre el redimir, no costandome nada el predicar.

49 No se si estranaria su espiritu fervoroso la diferencia en el trato; pero podia estranarla como Christo. Viendo su Magestad los golpes, y malos tratamientos que le daban en el Huerto, dixo como admirado: Quotidie apud vos sedebam docens in Tema plo, O non me tenuistis. Hombres. con tanto rigor folicitais llevarme, y aviendome vifto tantas vezes en el Templo no llegalleis à prenderme? Pues fi alii estuvisteis contenidos, viendome tantas vezes predicando, como aqui teneis tan grande atrevimiento? Yo presumo, Senor, que por esso milmo. En el Templo os empleabais

en enseñar; en el Huerto empezabais la Redempcion : y nadie se os atreve predicando; pero todos se os atreven redimiendo.

50 Ya sè, que fue providencia; no permitir que en el Templo le prendiessen, porque no se infamasse aquel Sagrado lugar con tan enorme prisson. Pero difimulen que apunte otra caula para elta diferencia, que no me parece estraña.

st En el Templo predicaba Christo delante de los Escribas, y Farifeos, que vivian ciegos; pero entre los Hebreos eran los doctos, y fabios. En el Huerto venia Judas por principal caudillo, aquel infeliz hombre, que ambicioso del dinero, vendiò à su Maestro en treinta reales: Y como en el Templo trataba Christo con hombres, que aunque ciegos, se preciaban de entendidos; y en el Huerto con va Judas, que no atendia a mas Dios. mas ley, ni mas razon, que su bolsa, y interes; en el Templo le respetan, y en el Huerto le maltratan: porque bien puede no padecer refiltiendo à errores de vn entendido; pero es fuerça que sufra, y padezca mucho, quien trata con vn hombre codicioso.

52 En la Galia Narbonense trataba San Juan de Mata con los Hereges Albigenses, hombres, aunque engañados, preciados de discretos, y sagaces; pero en la Berberia era el trato con vnos Barbaros, que no tienen, ni conocen mas ley, ni mas razon, que el dinero. Pues yà no estraño, que le resperen los Hereges en la Galia, y le azoren los Moros en Berberia. Y digo. que no lo estraño, porque si viniera à España el Santo, quiza le sucediera lo milino.

Noten por su vida, que predicando à los Hereges, era todo el pleyto en materia de Religion. Redimiendo en Tunez, fue todo el pleyto en materia de interès, sobre si pagaba, ò no pagaba el dinero de los Cautivos que avia concertado. Que es elto, Dios de los Ciclos? Pues como quando se opone à su Religion le respecan, y quando se opone al interès le cassigan? Disimulen que diga, que porque ay hombres en el mundo que sienten mas, que les ofendan en fu interès, que el agraviarlos en punto de Religion.

54 Digno reparo admite las acu:

Matth. 26. 80.550

Maced. in

vit. S.P.

N. cap. 19.

saciones, que los Judios hizieron contra Christo. Dos calumnias le pusieron ante el Tribunal de Pilatos. Vna, que prohibia pagar el tributo al Luc. 23. v. Celar: Hunc invenimus::: probibentem tributa dere Cafari. Otra, que se hazia Dios, y se publicaba Rey : Dicentem fe Chriftum regem effe. Pero primero claman contra el prohibir la paga del tributo, que contra la quexa de hazerse Christo, Pues hombres, no es mas grave delito hazerle Dios, que pagar, o no pagar? Diran, que para ellos no : porque lo de hazerse Dios, toca en punto de Religion : lo de pagar, toca en materia de interès; y en su codicia, primero es el agravio, que juzgan se haze contra su interès, que la ofensa que miran contra Religion.

55 Muy al contrario procedio Pilatos. Bolviole à Christo, y le preguntò diziendo: Tu es rex Iudeorum? Eres Rey de los Judios? Eres el Melias verdadero? Reparen por su vida, que ha. ziendo dos cargos a Christo, vno, que prohibia la paga del tributo, y otro, que se hazia Christo, y Rey verdadero, Pilatos examina cuydadolo el fegundo cargo, y no examina el primero. Pues sepan, que en caso de duda procediò como fabio. Lo del tributo, es materia de maravedises', y de interes : hazerse Christo, es punto gravissimo, que toca à la Religion; y los Juezes discretos han de anteponer los puntos de Religion à la codicia del interès. và que los ignorantes miran primero su interes, que las materias de Religion.

56 Padeciò mi Padre San Juan de Mata entre los Moros de Tunez, y no padeciò heridas entre los hereges; por que estos eran vnos hombres entendidos: los Moros fon vnos hombres barbaros, y interessados; y ninguno se libra de vna ignorancia, que no tie-

pe mas ley , que su codicia.

Quiso David destruir la cafa de Nabal, y mando à sus Soldados. que con espada en mano le figuiessen rodos : Accingatur onufquifque gladio fuo, Ofreciole para falir contra Goliar, y es digno de reparo, que fin mas armas que vna honda falio David à campaña. Estraña diferencia! Pues Nabal es mas valiente, que el Giganre? No por cierro. Pues como contra el Gigante và folo, y contra Nabal

và acompañado? Dare la razon que al-

58 Saben quien era Nabal? Pues crean por aora al informe de su muger: Stultus eft , & stultitia eft cum eo. Era 1. Reg. 25. vn tonto embuelto en lo mismo. Pues v. 25. mastenia, porque segun la Escritura, era el hombre mas miserable, y codicioso que se avia visto. Pidiòle David vn focorro, porque se hallaba necessitado, y le respondiò diziendo: Tollam ergo panes meos, O aquas meas::: O dabo viris, quos nescio unde sint? Mi pan, y mi agua se ha de dàr à David ? Pues què importa vn poco de pan, y agua? Importe, ò no importe, no se lo tengo de dar, aunque le vea perecer. Pues contra el Gigante, se atreve à ir solo : contra Nabal, quiereir acompañado; porque quien se atreve folo contra el hombre mas valiente, no se atreve à refiir con vn tonto codi. ciolo, y miserable.

59 Noten aora en mi Santo otra circunstancia no advertida. En la Galia predicando, convirtio muchos hereges; y en la Berberia entre los Moros, fue muy raro el convertido. El mismo era su espiritu en vna parte, que en otra: Pues como los hereges se convierten, y los Moros se resisten? Por aora no discurro mas razon, que la codicia, que en los Moros prevalece. Estàn muy posseidos de la codicia los Moros; y es dificil que se convierta vn corazon, en quien reyna la codicia.

60 Tres vezes pecò Pedro negando à Christo: Miròle Christo, y se convirtiò Pedro: Conversus Dominus respexit Luc. 22. 0. Petrum: e: flevit amare. Estrana faci - 61. 6 620 lidad de conversion! Pues noten. Pecò Judas vendiendo à su Maestro ; y ni con mirarle Christo benigno, ni con hablarle amorofo, ni con declarar fu traycion, ni con postrarle à sus pies, se convierte à Christo. No ay duda, que Christo podia hazer con Judas lo mif. D. Leo in mo que hizo con Pedro : Pero Judas Jermon. de se resiste, y San Pedro se convierte; Paff. Persi: porque Pedro pecò de fragil, negan- dus Indas do vna verdad clara : Judás peco de Inebriatus codicioso por ansia de llenar la bolsa, veneno du dize San Leon, y San Geronimo; y se sitit lucru, convierte con mas facilidad quien por- ita ha en defender vn engaño, que vn co- impius fuir, dicioso, que solo atiende à que se lle- ve Domini ne el bolfillo.

61 Este gran padecer redimiendo Magistrums

venderer, &

1. Reg 25. 9. 230

Vers. 33

16.17.0.40

Hieron, in c. 26. Matt. Infelix Iudas damnú quod ex effulione vnguenti le fe cisse crede. bat , vult Magistri prætio com penlare

Matt. 17.

W. 240

Ver 1. 25.

entre los Moros mi Santo, es la noble herencia, que dexò à sus hijos. Estando para morir lo que les encargo mas, fue el empleo de la Redempcion, y la tolerancia en el padecer. Y como se executa este grande ardimiento en mi Religion? Permitan que diga, que en el padecer, exceden sus hijos à San Juan de Mata. Parecerà ponderacion, y es continuada experiencia. Mi Santo padecia mucho haziendo la Redempcion entre Moros. Pues sepan que padecen mas sus hijos, quando despues de aver hecho su Redempcion entre Moros, desembarcan en tierra de Christianos. Digalo Argel en la Africa, y diganlo nuestros Puerros en España. En quantas Redempciones he vilto en mi Religion (y creo que fucede lo mismo à las demas ) siempre he oldo à los Redemptores quexarle, que peores tratamientos padecen en el Puerto entre los Christianos, que en Argel entre los Moros.

62 Noten este Texto. Vnos Arrendadores, ò Alcavaleros se quexaron à San Pedro de que no pagaba fu Maestro lo que debia de tributo: Magifter vefter non solvit didrachma. Dixole Pedro à Christo lo que passaba, y Christo le hizo à Pedro esta pregunta: Quid tibi videtur Simon ? Que te parece Pedro? De quien se debe cobrar? A filijs luis, an ab alienis? De los propios, ò de los estraños? Respondiò Pedro: Ab alienis. Señor, de los estraños : y añadiò Christo : Ergo liberi funt filij. Luego esta extorsion no se ha de hazer con los propios; que si oprimir por la paga à los estraños, es cosa vsada; perseguir à los propios pidiendo lo que no deben, no puede ef-

cufarfe de malicia. Venero, y admiro la consequencia de Christo; pero à los pobres Redemptores les sucede lo contrario. Van à redimir à Argèl, conciertan los Cautivos, y pidenlos el dinero. Mucho padecen sobre esto; pero padecen entre barbaros Moros, que en Religion, y Pais los consideran estraños. Llegan con la Redempcion à España, tocan en el Puerto; y aqui fon los engaños, aqui las vejaciones, aqui las molestias, aqui el pedir tributos que no se deben : Liberi sunt filij : siendo mucho peor este Argel de codicia enare los propios, que el primer Argel entre los eltraños.

64 Ya escucho que diran todos. Pues, Padres, para què consienten esso? Por que no se defienden? Por que no d'in quenta? Respondo, que por lo milmo que pago Christo lo que no debia. Pedro, nosotros somos hijos, y no debemos pagar; pero busca dinero, y paga por los dos: Da eis pro me, & te. Pues por que paga Christo lo que no debe ? Porque no se escandalizen: Vt non foundalizemus eos. No ay duda, que Christo Redemptor estaba libre; pero què escandalos no huviera, si el pobre Redemptor no pagara todo lo que le pedian? Pues aun pagando, comolo hizo, le levantaron despues vn teltimonio, sobre que se oponia à la paga del cributo: Prohibentem tributa dare Cajari. Pues, Pedro, por evitar escandalos, paga lo que no debemos: Cola terrible es, que nos traten como à eltraños; pero elto se sigue de tratar con codiciolos.

65 El caso de San Pedro parece fingido por ajultado. Estaba Pedro en vn calabozo cargado de grillos, y cadenas : despertòle vn Angel, cayeronsele las prisiones: Ibale el Angel guian do, passaron primera, segunda, y tercera puerta; y bolviendo Pedro a mirarle à si, empezò à clamar: Nunc scio vere, quia misit Dominus Angelum vell. Jum, O eripuit me de manu Herodis. Verdaderamente aora conozco, que es vn Angel del Cielo quien me ha libra-

66 Digno reparo admite el Nanc de Pedro. Nunc, aora. Pues por que aora, y no antes? No lo pudo conocer, quando se viò sin prisson? Presumo que no : y la razon me parece clara. Aora le fue passando el Angel por tres puertas, fin que en ninguna puerta encontrasse guardas. Pues aora conozco, que este Redemptor es vn Angel del Cielo. En el calabozo me libro de las cadenas: en las puertas me libra de encontrar guardas; y mas eftimo que me libre de guardas despues de rescatado, que el aver roto las cadenas que padeci en el cautiverio.

67 Mucho padecen los pobres Redemptores, y Cautivos en Argel; pero en el Puerco padecen mas. En Argel padecen entre cadenas ; en el Puerto padecen las vejaciones de Al. cavaleros , y Guardas : y creo que quedan mas confolados quando falen

Verf. 26.

Luc. 23. 24

Actor. 12.

Matt. 26.

Hieron. in

D. Thom,

Non quod

leprofus il-

lo tempore

permaneret

fed quia an

tea lepro-

fus , postea

à Salvatore

mudatus est

nomine

manente.

0.6.

Cat.

bic.

de entre Guardas, que quando se ven libres de las cadenas.

63 Vna duda muy comun es para elle affumpto especial. Dizen los Evangelittas, que comio Christo en casa de Simon Leproso: In domo Simonis Leprosi. En la voz Leproso està el reparo. Simon estaba entonces leproso? No por cierto. Pues como se lo llaman? Porque lo avia sido, dize Geronimo; pero yà estaba bueno, y fano. Y fobre la autoridad, lo convence la razon. En vna misma mesa comieron con Simon, Christo, y Lazaro, y Marta assistia sin reparo alguno. Luego es cierto que Simon no tenia lepra; por què como avian de comer, tratar, y comunicar con Simon, si tuviera lepra en la realidad ? Pues por què le llaman leproso? Seria porque lo avia sido , ò por otra alguna razon que yo no alcanzo. pristino per

69 Pues esta misma dificultad padecen los pobres Redemptores, defpues de aver hecho su Redem, cion. Llegan al Puerto, y Guardas, y Ministros dan en que estan apestados; que no han de desembarcar; que se les ha de quemar la ropa ; que han de hazer la quarentena : Simonis leprofi. Pues fi vienen sanos, y buenos, como lo affeguran los testimonios? No importa; no ay que creer teltimonios, que los Redemptores vienen apestados : Le-

Pues aora entra mi admiras cion. Si los miran como apestados, con mo las Guardas, los Ministros, y aun muchos Ciudadanos entran en el Nas

vio; comunican, tratan, y piden de comer à los Redemptores? Como los Medicos van todos los dias à tomar el pulso à los Cautivos, y toma tambien cada vno sus ocho pesos? Què es esto? Si estàn apestados, como tratan, y con men con ellos? Y si están sanos, y buenos, como dan en que vienen apeltados? Yo no lo entiendo; solo se, y. puedo dezir, que se padece mas en vn Puerto de Christianos, que en Argèl entre cadenas, y Moros.

Este es, Gran Padre, y Patriarca mio, el padecer de tus hijos en el empleo de tu Sagrado Instituto : Pero aunque huviesse mas que padecer, para todo sobra amor; que como solo fueron los Cautivos el objeto de tu ansia, y aspiraba a su libertad tu fineza, trasladaltes esse incendio amoroso à los pechos de tus hijos. Vivamos al fuego de redimir, pues solo venimos los Trinitarios para rescatar. Sea este amor quien nos aliente, y este volcan quien nos anime, para que obremos como hijos tuyos imitando tus ardores.

Apostol te aclama el Evanges lio .Redemptor amorofo te venera el mundo. No presumo averte ofendido con el excesso; que no es agravio que tu solo sepas excederte à ti mismo. Con ambos empleos te invoca nueftro cuys dado: Apoltol, para que nos ilumines con tu doctrina : Redemptor, para que nos redimas de tantas penas como acarrean las culpas, alcanzandonos la

gracia, para acompañarte en eternidades de gloria. Amen.





# ORACION

### DEL

# APOSTOL SANTIAGO. PATRON DE ESPANA.

### ALA VILLA DE MADRID.

Nescitis quid petatis. Potestis bibere Calicem, quem ego bibiturus sum? Sequent. Sanct. Evang, secund. Matth. cap. 20.



C. [[]

Rande improporcion pareze, quando se celebra en Santiago toda su gloria, cantar vn Evangelio, donde se reprehende vna ambicion con el duro vocablo de necia. En el Evangelio se escucha vna codicia reprehendida, y vnas sillas negadas; pero es tan diestro Artisice Santiago, que de esta repulta de las sillas, ha de tabricar la altissima silla de sus glorias.

No tuvo Santiago en la pretention delito de complicidad. La madre pretendia fillas. El hijo pretendia penas. El Evangelio lo dize. No habla Santiago quando se pide el trono; solo responde quando le combida Christo à beber el Caliz de lu Martyrio. Aqui responde vn Possumur animoso. A la madre negò las sillas. A Santiago le hizo donacion de sus penas: Galicem meum bibetis. Pues mas concediò al vator del hijo, que nego à la ansia de sa madre: porque la madre pedia vna silla en el Imperio del Mando. A Santiago le diò todo el Caliz de sus divinos labios; y mas estimable es la dadiva del cariño, que la silla mas alta de su trono.

Apostol en el Martyrio. Grande gloria es la de primeros; porque es muy facil feguir, pero muy costoso guiar. Los tres Discipulos mas favorecidos, fueron Pedro, Juan, y Santiago. Los testigos, en la cumbre del Tabor. Los assistentes, en las congojas del Huerto. O tinos amantes, que igualmente assistente del Huerto a sus penas, como en el Tabor à sus glorias!

4 En estos tres Discipulos dividio Christo la dilatada Provincia de sus savores; pero con excesso en Santiago. Lodos tres en su linea, tienen las glorias de primeros. Es Pedro el primero en el Imperio. Es Juan el primero, en el carino. Pero es Santiago el primero en el tormento. Es Pedro el primero, governando. Es Juan el primero, amando. Pero es Santiago el primero, muriendo: porque cede à sus compasieros la primacia de las glorias, por llevarse como sino la primacia de las penas.

Por ceder esta primacia de las glorian le diò el Cieto el mas glorioso Reyno, pues le hizo Patrono de España. Le dio por territorio el curso del Sol, pa-

Matth. 17, W. 1. Matth. 26; ra que igualasse la luz de su fe à toda la luz celestial. Era deuda hazerle prime-

ro en el Reyno, à quien fue primero en el cuchillo.

Gen. 49. V. 19.

of drugh so

-E :10

A la Tribu de Judà le prometio Dios el Reyno de Israel: Non auferetur Sceptrum de Iuda. Pues que acciones excedentes obrò esta Triba à las onze, que mereciò tan Real privilegio ? Vna insigne, escriven Lyra, y Titelmàn. Al dividirle las olas del mar Bermejo, allultado el Hebreo con la novedad del milagro, medrofo con las olas à los ojos, y con los Egypcios à las espaldas; estando todos can turbado; con el milagro, como con el peligro, se arrojò al mar Aminadab con el estandarte de luda: y debe ser el primero en el Reyno, quien sue el primero en el peligro.

Para contemplar vnas glorias tan primeras; que exceden à las primeras de sus companeros insignes, necessito de todo el patrocinio de la gracia.

AVE MARIA.

## 

Nescitis quid petatis. Potestis bibere Calicem, quem ego bibiturus sum? Seq. Sanct. Evang. Sec. Matth. cap. 20.

L Norte del Evangelio es vn Caliz prometido. La celebridad del dia, es vn Caliz desempenado. Ser nueltro Dueño Santiago, Martyr como todos, no era gloria para sus primeros laureles. Quiero arrojarme à menos penetrado golfo. Digo que es Santiago tan infigne, que los que parecen lunares, son perfecciones; los que parecen delitos, son meritos; los que parecen culpas, fon glorias. Toda la nulidad, y excepcion, que pueden oponer a Santiago, es que pidiendo estas Sillas, se deslizò en las fragilidades de ambicioso. Pues mi argumento, ferà, que la que parece fuplica de pretendiente ambiciolo, es ansia de enamorado. A dos Puntos, pues, se reducira mi Oracion. El primero serà. que essantiago vn Martyr tan lingular, que pareciendo ambicioso deSillas, solo es ambicioso de penas. El segundo sera los milagros, que le debemos, y el eltito para merecerlos continuos.

### PVNTO PRIMERO.

Odes fospechan, que Santiago, y San Juan, interponiendo la autoridad de su Madre, felicitaron Sillas, Pues yo, amparado de San Bafilio de Seleucia, prefamo que pidieron penas. Digo fus vozes por nuevas : Antevertit latronis vo. ces mulier. Ille in cruce orationes offerebat ; bec ante crucem pro Regno Sup. pheat. No pedian las dos Sillas del Impireo, fino los dos lados del Calvario. Yo confirmo esta difereta sospecha

con el contexto. Acababa Christo de revelar su muerte, y al escucharla hazen la suplica. Luego escuchando sus cormentos, no podian pedir ser participes de sus glorias, sino ser compañe:

ros de lus penas.

9 Pues si tan noblemente suplia can, como dize Christo que ignoran lo que piden ? Nescitis quid petatis ? Porque hablo como Rey. Pretenden Santiago, y San Juan los dos lados de la Cruz, quitandole la compañía de los dos ladrones, y ocuparle sus lados. Pues yerran de políticos, mas que de ambiciosos, pretendiendo que los ponga à sus lados; porque à Christo, como Rey, le tocaba elegir los lados, que avia de tener; y elegirle sus lados, suera desluftrarle sus elecciones.

10 Esta fue la noble ambicion de Santiago, y de Juan: Pretenfion de penas, y no de Sillas. Imitaron à su Duc? no en ser pretendientes del Martyrios Dos vestiduras pulo à Christo la perfidia del Hebreo, antes de conducirle al Calvario. La primera fue blanca: Vefte Luc. 23. 0. alba. La legunda, y vleima fue purpu- 11. rea : Et. veste purpurea circumdederunt, Ioan. eum En esta diferencia de colores, di : 0.2. viso finissimo mysterio Ambrosio. Los pretendientes en Roma se llamaban Candidatos, por andar vestidos de vnas tunicelas blancas teñidas en viltofa greda. Con esta luz se entiende la sentencia obscura de Senera, quando dizes Gretata ambitio. Eltaba Christo vezino a lu Passion, y dispone que le vistan de vna tunicela blanca, y luego de otra purpurea ; porque la blanca es

velle

vestido de pretension; la purpurea es rubrica de morir; y es vna muerte tan amada, que ha de ser primero vna

muerte pretendida.

Desprecia Christo, en la suplica de Santiago, el fonido de las palabras, y responde à su intencion : Calicem meum bibetis: bebereis mi Caliz: meum. No reparo, que à todos los Marcyres los da cruzes humanas, Cruz cem suam; pero à Santiago le dà el Caliz de su Passion : Calicem meum, Este no es humano, fino divino. Porque los otros Martyres mueren en Cruz humana. Con Santiago parte su Cruz Divina.

Pero le ofrece vna gravissima replica. Si le dà el mismo Caliz de su Passion, como no muere Santiago en el Calvario en compania de Christo? Luego no se cumple la promessa? Creo que se engañan; y si lo dudan, registren profundamente los Textos, para

apurar este Caliz.

La Passion de Christo tuvo dos Calices: Vno de aprehensiones, y otro de hieles. El Caliz de aprehensiones, fue en el Huerto; el de hieles, fue en el Calvario. Al Caliz de aprehensiones sudò Christo de congoja, y pidiò dispensa: Transeat à me Calix ifte. Al Caliz de hieles no mostrò flaqueza humana, solo explicò el disgusto de la boca: Cum guftasset noluit bibere. Pues estos dos Calizes bebiò noblemente Santiago : Calicem meum bibetis.

14 Bebiò el Caliz del Calvario, porque muriò en Jerusalen. Hasta en el mismo sitio le bebiò. Bebiò el Caliz del Huerto; porque este Caliz se componia, de que se apartaba Christo de quien amaba: Avulsus est ab eis; y assistiendo Santiago sin morir a la muerte del Redemptor, padeciò las ausencias de su Cruz. De estos dos Calizes parece mas penoso el del Huerto; porque con el Caliz del Calvario perdia la vida; con el del Huerto perdia à quien amaba. En el Calvario no suda Sangre. En el Huerto se congoja fangrientamente; porque excede tanto la aufencia à vna muerte, que la muerte obliga à perder la vida; la aufencia obliga à fudar fangre la alma.

Todos los Martyres se apuran con vn Caliz. Solo Santiago tiene yalor para dos. Ve morir à la Dueño en la Cruz, y pidiendo lu lado para mogir,

no muere. Este es Caliz de ausencia. Muere despues en Jerusalen al cuchillo de Herodes. Elte es Caliz de muerte, Qual fera Caliz mas amarco? Que facil es la fentencia en el Tribunal del Amor! Marir de muerte, es tormento, que quita la vida. Morir de ausencia. es martyrio, que traspassa la alma.

Fortis eft vt mors dilectio , du- Cant, 8, 02 ra sicut infernus amulatio, dize el Espiritu Santo. Vn amor valiente, es como vna muerte. Vn amor de emulacion, es como vn infierno. Luego este fera mayor; porque mas ferà padecer los horrores de vn infierno, que las obscuridades de vn sepulcro. Y qual serà el amor de emulacion? Vn amor, que no muere, deseando morir. Essa es la emulación; ver espirar à quien ama, y no morir con quien adora.

17 Explico con novedad la fentencia. Ay vn amor, que muere por el amado; y otro que defeando morir, no muere, y se queda à padecer las ausencias de su dueño. El amor, que obliga à dar la vida por quien se ama, es amor de muerte : Vt mors. El amor, que defeando morir, no muere, y padece las aufencias, es de infierno: Sient infernus s porque es el infierno vn centro tan deldichado, que padeciendole tanto, no se muere, sino se vive. Pues infierno es el amor de vna aufencia, à donde se padece viviendo, y no espirando. El amor, que mata, es amor de sepulcro. El amor, que divide las almas, y no dexa lograr los defeos de morir, es de infierno; porque excede tanto el martyrio de vna aufencia al marcyrio de vna muerte, que perder la vida, es vn simple sepulcro; padecer ausencias, yn declarado infierno.

Ya escucho que me dizen ,que si era tan noble la ansia deSantiago, como no la configue ? Como los reprehende? Dos razones dare, Salieron los dos Apoltoles en el fonido reprehendidos, porque pulieron toda la pretenfion en sus deleos. Que necios fomos los hombres, pues aun defear no favemos! Quien no pone sus pretentiones en las manos Divinas, no butea Sillas, fino despeños. Todo lo que corre por mano de Dios, està seguro. Todo lo que corre por nueltra mano, que parece que estando en ella , está teguro , es mas que aventurado.

19 Es grave Texto. Infignes vie-Ec a CO3

Matth.26. W. 39. Mastho27. 0.34.

Matth. 16.

V.24.

Luc. 22. V.

remisser Superabat Amalec.

corias cantaron los Hebreos de los in-Exod. 17. fieles en la conquilta de la tierra de Promission. Todas fueron milagrosas; Cumque le- pero vna, aun que milagrofa, fue muy varet Moy- aventuradi. Peleaba el Pueblo de Dios ses manus, contra el Amalecita infiel, y al levanvincebat If tar Moyfes al Cielo las manos, vencia rael: sin au- su Pueblo; al dexarlas caer, triunfaba rem paululu el enemigo, Estuvo Marte tan dudoso, que ningun triunto fue tan aventurado. Pues no hallo mas razon, que aver puelto Dios la victoria en manos de Moyses; porque todo lo que pende de nuestra mano, que parece lo mas seguro, es lo mas aventurado. Todo lo que pende de la mano Divina, que parece lo mas aventurado, es lo mas feguro.

20 La segunda razon, es, que no niega la suplica, sino la dilata: Calicem meum bibetis. Los dà tiempo para merecer; porque esse el memorial para conseguir. En el Mundo se consiguen Sillas suplicando; en el Cielo se configuen mereciendo. Padezca Santiago el cuchillo de Herodes; y elgrima en España la espada contra los infieles. si pretende Sillas; que puestos Divinos no los configue el memorial pidiendo,

fino la espada peleando.

Appe. 1.0. 360

Aquel lucido Varon coronado, y triunfante del Apocalipsis, tenia vnas estrellas en la mano, y vna espada en la boca Entrambos sitios parece que estan errados; porque el assiento de las estrellas, no es la mano, sino la cabeza, para corona hermola : el de la efpada, no es la boca, sino la cinta. Aquella lucida muger tenia las estrellas Apoc. 12. en la cabeza para corona : Et in capite eius corona fellarum duodecim. Pero ay grande distincion de vn varon à vna muger ; porque en vna muger, ferà corona de gracia; en vn Varon, ha de ser corona de justicia.

V. Io

Escuchen la razon. Avian de subir essas estrellas à la cabeza para texer vna diadema hermofa. Pues ocupen primero las manos, que fignifican las acciones:porque en la cafa de Dios, ha de subir la corona de las manos à la cabeza; porque primero ha de verse merecida, que lograda. Las estrellas en la mano, estan brillando como merito: en la cabeça, estan coronando como adorno. Pues primero le ha de registrar como merito, para verse despues como lauro, porque primero fe han de ver en fus manos merecidas, que

se miren en su cabeza exaltadas. 2; He dado razon para las estrellas, falta la razon para la espada. Por esta causa tiene la espada en la boca: porque quien pide llenas de estrellas las manos, y derramando luzes con sus acciones, no pide con palabras, que pueden tener repulsa, sino con vna espada, que consigue la victoria. Menos mal lo dirè. Tiene su espada en la boca, porque su espada es la que habla: essa es la que pide; porque llenas las manos de lucimientos, es ociolo, que diga la boca lo que vocea mejor su espada. Pues tenga espada en la boca quien tiene estrellas en las manos: porque solo pueden hablar las espadas, quando se han llenado las manos de victorias.

24 Este es, señores, el idioma del Cielo. No sè si corre este lenguage en el mundo. Lo que se, es, que esto sucediò en el Cielo, y por esso saliò este memorial de acciones tan bien despachado.

25 Otra grave replica padece esta inteligencia dada. Si este memorial de Santiago pretende vn lado de la Cruz en Jerusalèn, como dexa el lugar de la pena, y se viene à predicar à España. à llenarla de mas reforos con fus luzes, que el Sol la enriqueció de metales? Pues como vn Santiago fe retira del martyrio? En vn Santiago valeroso no puede caber retirarse de Herodes, y bolver la cara al peligro. Quien no dirà que parece cobarde? Pues yo sentencio, que nunca mas valiente: porque es tan vateroso, que tiene alieuto, para que siendo can valience, le tengan los necios por cobarde.

Aora entiendo yo , fin violen- Matth. 10. cia, el precepto de Christo intimado à v. 230 sus Discipulos: Cum perfequentur vos in Civitate ifta, fugite in aliam; Quan- Athanaf. in do os perliguieren en vna Ciudad, Apolog, de huid à otra. Dixo Athanasio, practi- sua fuga. cando este precepto, que Dios ordenaba à sus Discipulos la suga, no porque los queria cobardes, fino , porque como dieltro Capitan, los quería mas valientes. Aveis de huir, dize Christo, aunque teneis can bizarros alientos de pelear ; porque essa es la valencia de lo Christiano. En lo Militar, es la valentia vencer. En lo Christiano, es la valentia, pudiendo vencer, huir : porque es grande valor fufrir la nota de

cobardes, pudiendo triunfar como valientes.

Escusa Santiago la primera lid con Herodes, y muere despues valeroso à sus manos Imito puntual à Christo, que en la cuna huvo de Herodes à Egypto, y murio despues rey-

nando otro Herodes.

28 He convencido que fue valentia; aora probarè que fue insigne fineza. Anhelaba Santiago apurar el Caliz de su Dueño : Possumus. Permaneciendo en Jerusalen à vista de Herodes, lograba su ansia; pero no viniendo à predicar à España, nos defraudaba de esta insigne gloria. Pues yà tenemos en el pecho de Santiago vna dulce bata-Ila. Muriendo entonces en Jerusalen. lograba sus ansias, pero faltaba à nnestra conveniencia. Dexando el morir, y viniendo à predicar, consultaba nuestra conveniencia, y dilataba su ansia. Pues primero es España, dize Santiago, que todo mi anhelo; porque sabre dilatar el logro de mi ansia, porque logre España su gloriosa conve-

Christo puede ser Divino exemplar. Pondera la Escritura la ansia de venir Christo al Mundo: Delitie mes esse Proverb. 8. sum filijs bominum. Paes como tarda en baxar, fegun los computos, que refiere Saliano, quatro mil y cinquenra y dos años? No pareze conviene el-

De tan prodigo amor, folo

ta pereza con aquella anfia.

30 Pues si conviene, responde discreto Anselmo. Miraba Dios el Mundo tan ocupado de delitos, que no era tiempo oportuno para que fuelsen bien recibidos sus amores. Siempre era buen tiempo para lograr su ansia; pero no lo era para que el Mundo tuviesse su mayor conveniencia. Pues corran, dize Christo, quatro mil años antes de lograr mis deseos; porque sabrè estarme quatro mil años sin lograr mi anna, porque logre el mundo fu mayor conveniencia.

Yo imaginaba, que la mayor fineza de yn corazon enamorado, era hazer las milmas demonstraciones por la falvacion agena, que por la propia; pero viendo en Santiago este excesso, reformo mi juizio. Mas haze Santiago por los efraños, que por si. Si hiziera por sì , se quedara à morir en Jerufalen, pues adelantaba vna gloria. y lograba vna ansia. Todo lo que pierde de martyrizado, atrasa de glorioso; pero dilaça sus glorias, porque logre España con su predicacion las verdaderas luzes. O infigne amor, que por dar à los estraños vna conveniencia, te

sabes privar de vna gloria!

32 De vna grande fe, dize San Marcos que se admirò Christo, de vnos amigos, que introduxeron à vn paralitico por el tejado: y haziendo de las tejas puercas, por hallarlas embarazadas con el numerofo concurso, le presentaron al semblante de Christo: Cum widisset Issus fidem illorum. Aqui falta fidem infirmi. Pues como no engrandeze la fe del enfermo? No mercze tauto elogio, responde Chrisostoma. Admira la accion de los amigos, y no la accion del enfermo; porque el enfermo se aventuraba por su falud propia; los amigos se aventuraban por la salud agena: y admira, que aya hombres, que obren en faerça de su amor, lo que el propio amor en fuerça de su interès

33 Aqui concurriò vna admiracion nacida de vna igualdad; pero en Santiago es mas que admiracion: porque obra mas por los estraños de Elpana, que por lograr su propia conveniencia. Pues esta es la margen de los excessos del amor, atender mas a

los estraños, que à si.

Vna contradicion de llamas admira. Nabuzardan, Principe, que descogia los militares tafetanes de Nabuco, infolente con las victorias, resolviò en cenizas la magestad del Templo de Salomon. Quedo ran deshecho, que li oy dura su memoria, es porque no labemos olvidar la ruina agena. La ira de Nabuco, en otro lançe, mandò arrojar al horno aquellos tres mancebos, que despreciaron adorarle en sacrilego culto. Pues aora entra la admiracion. El Templo se abrasa, y los tres niños no le que nan. Pues si obra yn milagro para defender los niños, como no le executa para defensa de su Templo?

35 Darè vna prudente congetue ra. No quifo obrar vn milagro para defender del incendio à lu Templo, bajando en luzes al horno, na tolo à corregir las llamas, fino à hazerle dulçe companero de sus penas: Similis filio Dan. 3. 0? Dei. Porque en el horno peligraban 92.

Marc. 2. 0.

D. Chriso. insate Da Thom, bic.

Ferens, 523

V. 31.

Matthe 2

V. 14.

estos inocentes niños, por aver defendido su culto verdadero, En el Templo, peligraba todo su respeto divino, porque es el Templo su Palacio. Pues ampare vo à los niños, dize Dios, y mas que se abrase mi Templo; que como yo defienda à mis amigos, que no le quemen, poco importa que mi Casa fe abrase. Mas que se quemen mis Palacios, como se salven mis amigos.

36 Por librar à España del incendio fatal de la idolatria, se dexa abrasar Santiago en la vivissima llama de vn no cumplido deseo. Dexa sus bienes. v olvida sus males, por atender à la salvacion de los Españoles, enemigos entonces, pues vivian entre las fombras Gentiles. Pues no pareze este excesso de amor humano, sino rasgo de

amor diving.

Da 54.

Al mirar el Centurion espirar a nuestro Redemptor en la Cruz, le aclamò por Divino, y Soberano: Vere filius Dei eras ifte. Esta confession admira; porque de las razones de dudar, hizo motivos para creer. Verle morir no era prenda de Dios, que es inmortal. Mas natural parecia averle confessado por Divino al verle resucitar difuntos, iluminar ciegos, sustentar necessitados, pisar los Mares, y arrojar los espiritus. Pues sino le mueven eltos milagros, què prodigio le convence sobre chos? Digo, que le mueven los ordos, y no los ojos. Efcucha, que padeciendo tan crueles cormentos, Tan 13.0. se acuerda de la salvacion de susenemigos, intercediendo por ellos: Que 43° à vn Ladron, que le pide vna memomoria en su Reyno, le ofrece prodigo vn Parayfo. Pues hombre, que padeciendo males propios, fe olvida de ellos, por acordarle del bien de los efgranos, no es possible que sea humano, es hombre divino: porque olvidarse de sus males por atender al bien de los estraños, no cabe en el amor de los hombres.

#### PVNTO SEGVNDO.

L segundo Punte era los milagros, que le debemos, y el estilo de merecerlos continuos. Quando no huviera calificado el Evagelio, que no pedia Santiago fillas, line penas, lo atefliguara el fucesto, Estaban refervados para Santiago mil

laureles. Diganlo essas felizes campahas, que por si acaso se satigaban en vocear sus triunfos los hombres, lo sabran dezir en Clavijo las piedras. Es Santiago el mas milagrofo General de los Exercitos, que venera el Mundo. Pues no pretendiò el puesto; porque no pudiera fer tan milagrofo, si huviera pretendido el oficio.

39 Escogiò Dios à Moyses para Capitan General contra Faraon, infiel. Destino Dios al Profeta Isaias para Predicador infigne de los Reves de Judea. Considera Agustino los nombramientos, y admira la defigualdad de sus acciones. Porque Moyses lleno el mundo de milagros. De Isaias no quenta la Escritura la mitad de prodigios. Tantos derramo Moyses, que los Magos de Faraon divifaron toda la Omnipotencia en su mano: Di- Exod.

gitus Dei eft bic.

40 Infigne contradicion, obrat milagros vn Capitan General, y no executarlos vn divino Predicador. Si por razon de su virtud, no puede ser, porque fueron muy iguales en Santidad. Pues creo que de los Textos facarè vna congetura prudente. Obra insignes milagros el baston de vn General, y no la voz de vn ilustre Predicador : porque siendo muy iguales en las virtudes, fueron muy defiguales en las elecciones. Moyses se resistio tan humilde, que no queria acetar el oficio : Quis sum ego, ot vadam ad Exod. 3.0. Pharaonem? Isaias, aunque tan Santo, se ofreciò èl mismo para ir à servir el puesto: Ecce ego mitte, me : y ay tanta 16.6. v. 8. diferencia de ofrecerse à sacrificarse, que vn General mandado, llenarà el mundo de milagros: Vn Predicador ofrecido, no obrara, aunque tan Santo, prodigios.

41 Es tan puntual el Texto, que pareze se cortò para Santiago. Fue Moyles à vna Corte forastera con la Vara, y Scetro de General, para predicar la Fè, y dar à conocer al ciego Faraon la verdadera Divinidad. Vino Santiago i España con las Magestades de Predicador, y los rayos de General. Venciò Moyses à todos los infieles. Triunfò Santiago de todos los Idolatras. En Moyles se quentan los triunfos de vivo. En Santiago passan las victorias, las regiones de muerro: Solo le distinguen en que el sepulcro de v. 19.

Deutor.34

Moyfes vive escondido, y el de Santiago venerado. Pero esta diferencia nace de sus empleos: Porque Moyfes desde su sepulcro no ha vencido. Santiago desde su sepulcro ha triunsado: y sepulcro, de quien se muriò para vencer, justamente queda escondido: Sepulcro de quien vive eterno para triunsar, dignamente se respeta glorioso. I

Yà escucho que me dizen, que ò Santiago ha embaynado la espada, ò no gusta continuar aquellas glorias primeras. Pues no es, señores, descuydo del Capitan, sino pereza de los Soldados. Quiere Santiago ser buscado de nuestros votos, y solicitado de nuestras ansias. El que vino à buscarnos para convertirnos, quiere aora

ser buscado para defendernos.

43 Es vn galante discurso de San Maximo. Nace el Redemptor, y defpacha volantes correos de alados Angeles, que avisen de su cuna à los Pastores. Enciende las estrellas para que informen de su Oriente à las Magestades de Persia, y Arabia. A todos los Estados líama, y busca: porque busca Reyes, y busca Pastores. Pues por què no dispone milagrosamente que, no se fatiguen los Reyes en tan larga jorna. da? Obre vn milagro para abreviarlos el camino. Con esta prolixidad de buícado, pareze que borra los primores del aviso. Pues es nuevo primor, dize San Maximo, Dos Dignidades gozaba Christo al nacer, la deDios, y la deRey. Cumpliendo con la deDios, buíca a los Reyes, y à los Pastores. Desempeñando la de Rey, se dexa buscar; porque los Reyes le buscaban como à Rey: Vbi eft qui natus est Rex? Y en buscar como Dios à los hombres, cumple con su amor; en ser buscado como Rey, cumple con la Magestad.

44 Dos dignidades gozaSantiago: es Santo, y es nuestro Capiran General. Como Santo, nos viene à buscar desde Jerusalen. Como Capitan General, es muy justo que le busquen los Soldados. El que como Santo intercede por los delinquentes, quiere ser buscado de nuestras atenciones. Pero es tal la suya, que todo lo atropella por nuestra conveniencia. Yà disunto à los ojos, aunque vivo à los respetos, viene à buscarnos à Iria-Flavia. Al grande Alsonso el Casto, durmiendo con sus Soldados en el campo (que imperial lecho!) le descubre vna Estrella

su giorioso Cuerpo. Por esta luz, se llama su campo Compostella: Campus Stella: porque son tan parecidos los Primos, que si voa estrelia menisiesta à Christo à los Rejes, no ha de tener Santiago faroles menos Reales.

45 Era costa fineza los passos de buscarnos quando vivo, fino los continuara despues de muerto. Pero mal dixe : pues si pareze que yaze en Compostella, muerto, se apareze peleando, vivo, Pues como, Patrono nueltro, no facais aora la espada para nucltra causa? A los ra, os de vueltras luzes debemos la libertad, y la fe; lo divino, y lo humano. A vuestra espada deben los Catholicos Reyes su Corona, y estos Reynos lu grandeza. A vueltro impulso deben los Templos no ser mezquiquitas; Las Ciudades, no ser abominaciones: Las Republicas, no sec zyranas: Las Leyes, no ser violentas: Las Almas, no ser Mahometanas, ni Idolatras: Las vidas, no fer esciavas: Los hombres, no fer vil despojo; y las doncellas, no ser infame tributo.

46 Si acaso lo olvida nuestro agradecimiento, tomemos el dicho a los enemigos; que mejor me noria suche tener el medroso, que el agradecido. Los Moros lo estan acordando, porque lo estan temiendo. Aquel cavallo blanco, que tantas vezes los ha pisado, no se aparta de sus ojos, para vivir eter-

no en sus medrosos sultos.

47 Su nombre solo invocado, ha valido por Exercito entero. A aquellos pocos Christianos, que sobraron a la inundacion de los Sarracenos, solo el nombre de Santiago sue su muro. Las reliquias breves de Fernan Gonçalez, y el Cid, formaron cuerpo entero de Exercito con la espada de Satiago. Al dichoso fo Rey Ramiro, que peleaba noble por el privilegiado honor de las mugeres, no solo le dio victoria, le favorecio con su vista. A tante obliga, pelear por hos nesta causa.

48 Dissimula, Patrono mio, que intente reserir tus victorias. Ignorante ossadia, querer que quepa en los labios lo que no cabe en los agradecimientos! No admiro que ayas vencido; estraño, que aora no venças. O se ha mudado la justicia de nuestra empa. Mucho siento aver de dezir so que siento, pero es obligacion desirlo. Vencian entonces los Christianos à los Insieles

Luc. 2; V;
11.
Matth.2.V.

porque ellos eran infieles, y nosotros eramos Christianos. No me atrevo à facar la consequencia; pero si aora quedamos vencidos, se avran desmentido con los vicios las Religiones.

I. Reg. 17. 2049.

Vers. s.

Verf. 7.

IB.

49 Grave reparo fue de Agustino, que diò el golpe de David en la frente del Gigante Goliat. No le diò en lospechos, ni en los brazos, fino en la frente; porque la frente es la que lleva el caracter de la Cruz, que es la infignia de nuestra Religion : y en la frente donde falta la Religion, y sus señales. dan derechos en la campaña todos los golpes.

50 Què desdichada consequencia. pero que verdadera! Muchos infelizes golpes de campañas han dado en nueltras frente's: fin duda hemos perdido! de la Religion las fenales. Que impor za mucha vanidad en creer, con mucho despeño en el obrar ? No defienden las exteriores señales de lo Religioso, fino los puntuales cumplimientos de lo Christiano. Permitan que diga ,que no se ha acabado en los Españoles lo valeroso; pero se ha entibiado lo Christiano: y en faltando lo Christiano, no aprovecha lo valeroso.

51 Robo vn soldado, llamado 701.7.0.21. Acan vnas prendas de oro, y vn rafgo de purpura. Llega à pelear el exercito numerofo, y por llevar en fus tropas à este ladron, permitio el Cielo, que, se viesse el exercito desecho, Verf. 11.0 y fugitivo. Era tan valerolo el Cabo, que no era menos, que el grande Josue: veteranos todos sus esquadrones, y enfayados en mil laureles : embilten la Ciudad de Hai, y buelven en medrofa fuga vencidos. Què es esto mi Dios! Exclama Josuè. Pues como vence va infiel al Pueblo de Dios ? Porque ha sido ladron vn soldado, responde el Cielo; y basta vn ladron solo en vn exercito, para que quede el exercito mas valeroto veneido. Pues si esta desdicha los sucediò por vno solo, consi-

> 52 Si queremos triunfos, en nuelgras manos residen : Seamos Christia. nos, y seamos agradecidos. Agradezcamos los triunfos antiguos 3 que effe es el ettilo de merecer triunfos quevos ; porque siempre concede el Cielo criunfos nuevos, a los que le agradecen

deren que passara si huviera muchos?

los antiguos.

A fuerza de repetidos triunfos

configuio el Pueblo de Ifrael entrar en la tierra de Promission. Triunfo de los Egipcios, de los Amalecitas, Amorreos, Hetheos, y Phereceos. Pues como alcanza tantos, y tan repetidos triunfos? Porque supo agradecer los triunfos, que le concedia Dios. Exod. 15. Apenas configuiò el triunfo en el mar àv. 1. Bermejo, quando le celebro agradecido, dando gracias à Dios por aver alcanzado victoria ran fingular: y como empezò agradeciendo el triunfo primero, configuiò despues triunfos tan continuados; porque el modo de mover al Cielo à que conceda triunfos nuevos, es agradecerle los recibidos.

54 Tan cercado de peligros caminaban los Israelitas, que ni tus ojos en. concraban mas que fieras, ò enemigos; ni los pies tropezaban mas que en golfos, à despeños. Pues todo lo vencieron, porque fueron à Dios agradecidos ; porque el ser agradecidos a fo Magestad, funda la seguridad de ven -

es Con tanta seguridad del triunfo caminaba el Pueblo, como lo publicaban fus mismos enemigos. Oygan como lo expressa Balac , Rey de los Numer.22: Moabitas: Ita delebit vie populus om- v. 4. nes, qui in nostris finibus commorantur, quommodo folet bos berbas víque ad radicem carpere. Tal es la va cuci, y fortaleza de este Pueblo, que desvaratara, y destruirà à rodos quantos le les pongan delanre de los nueltros, como triunfa, y destruye la yerva el buey, arrancandola de raiz. Mas fortaleza tiene el buey en las puntas, que en la Orig. bom. lengua. Pues como para explicar la for- 13. in Num. taleza del Pueblo, la compara con la Vitulus ore lengua del buey, que folo arranea la abrumpic yerva, y no con tos puncas, que rom- herbam pen la doreza de la elerra?

56 Origenes da la caufa, El buey & lingua à la fuerza de sus puntas rompe la tier- tamquam ra; pero con la boca, y con la lengua falce qua corta la yerva que encuentra Mas for- cumque intaleza tient en las puntas, que en la venerit, selengua; pero con mastacilidad arrans car. Ita erca la yerva, que rompe la tierra Pues go, & pocon la facilidad que arranca la yerva el pulus hie. buey, triunfarà este Pueblo de sus enemigos, porque le vale para vencer de la lengua, y de los labios. Pelea con la voz, y con la lengua clamando a nac, & ar-Dios, y fiendo agradecido a su Mages mahaber. gellad; y Pueblo que es tan agradecido in precibus

de campo, quali vitulus, orc, & labijs pugal Ciclo, tiene tan feguros los triunfos, que lo conoceran hasta sus mismos enemigos.

57 Si queremos tener fegura la espada de Santiago, en nuestra mano està el desembaynarla. Solo puede desnudaria nuestro agradecimiento Nuestra tibieza se la tiene embaynada.

Nuestra atencion se la pondrà en la

mano defnuda.

58 O divino Patrono de este largo territorio! Pelea como rayo, y esgrime el triunfante azero. Apeles, y Lispo estatuario se encontraron en la idea del grande Alexandro. Apeles le pintò con un rayo conquistando el mendo. Lispo le esculpiò con una espada desendiendo lo conquistado. Lo que puso alli la lisonja dividido, mira la verdad en nuestro Patrono. Fue Santiago un rayo para la conquista. Es Santiago la espada para la desensa. Fue rayo, vivo: es espada, muerto; porque haze osicios de rayo su luciente inmortal azero.

59 Vengan, Santiago mio, rayos,

y mas rayos, que firvan à los infieles de estrago, y a nosocros de lucimiento; que no es nuevo en la luz dividir los oficios de iluminar, y arder. Gloria es de tu heroyca dieltra confervar lo conquittado ; que mas afrenta es perder, que no ganar; pues el no ganar haze infelizes, pero el perder dexa cobardes. No ay Capitan General, que no mantenga su puesto à costa de su aliento todo. No os obliquen las culpas de nueltra mala milicia Chriftiana, à que desampareis el puesto, por no ver mas esquadrones de delicos, que tropas de soldados. Para no reformar esta milicia, no tenemos disculpa en la comun miseria. Enmendemos nuestras vidas. Reformemos nuestras costumbres. Desempeñemos las obligaciones de Christianos, para que devotos, y agradecidos, merezcamos à nuelero Patrono la victoria contra los vi-

cios,con las armas de la gracia, para acompañarle en eternidades de gloria. Amon.





# RACI DE SANTA TERESA DEJESUS.

### EN EL CONVENTO DE SANTA ANA.

QVINTO DIA DELA OCTAVA.

Simile eft Regnum Calorum decem Virginibus. Seq. Sanct. Evang. fec. Matth. cap. 25.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang, sec. Ioan. cap. 6.



Mucho peligro se arroja este dia mi ignorancia, queriendo examinar los fondos del pielago immenso de Teresa; pero caminando con los dulces vientos del amor, encontrarà Puerto seguro el bagel;porque el amor es tan diestro Piloto, que sabe encontrar fortuna en el procelofo mar de la desgracia.

Arrojose Pedro à las inconstantes olas del mar , para llegar donde estaba el Redemptor. y levantandose vna borrasca deshecha, empezò à

chamar à Christo, diziendo, que se ahogaba : Et eum capisset mergi, clamavit. Alargò Christo la mano, para facarle del fusto, y noto que le reprehende su miedo: Modice fidei, quare dubitasti? No parece que merece Pedro reprehension, pues en medio de tantas olas era natural temer. Pues como le reprende Christo, si era prudencia su miedo?...

Porque no tenia Pedro razon para el temor. La causa sue, dize San Maximo, que caminaba Pedro en aquel golfo profundo, mas à impulsos del cariño, que con las destrezas del cuerpo. No pisaba Pedro tanto las olas con los pies, como con los impulsos del amor : Ambulavit in mare Petrus magis dilectione, quam pedibus : y como Pedro caminaba por las aguas enamorado de Christo, le reprehende su Magestad con justa razon el miedo; porque llevando por piloco en el golso mas profundo al amor , el encontrar con el Puerto , no puede fer casual.

Pero siendo en esta navegacion del mar de Teresa el quinto, parece que ocurre nuevo escollo para lo desgraciado: Pues presumo que es engaño; porque todo es dulze viento quanto le mira, para llegar al puerto de Terefa con gloria; que siendo el objeto del cariño el Norte para navegar, no puede fracasarse en las aguas el bagel.

Aquel Augusto Sacramento ha de servir de prueba à mi discurso. Vaticinaba Jacob a su hijo quinto Zabulon la fortuna, y la expresso en esta discretissima Gen. 49. v. claufula : Estara Zabulon en la estacion de las Naves , que es el mar ; y llegara sin desgracia al descado Puerco de Sidon: In statione navium pertingens of que ad Si-

Matt. 14. W. 300.

D. Maxim. bom. 10. de Passion.

130

nem. Pues què tiene de especialidad este Puerto, que no ha de ser Zabulon en

furcar su derrota desgraciado?

Hieron.

En la interpretacion de su nombre està la razon. El nombre de Sidon, en frase de Geronimo, fignifica comida, ò viatico: Sid.n, viaticum, ses cibarium. Ette nombre Viatico, en comun inteligencia, es expression de la Eucharistia, pues con esta voz le llama la Iglesia. Es la Encharistia, en frase de Thomas, el noble desempeño del amor, pues saliò de la ardiente llama de la mayor voluntad. Quien camina à vn Puerto, le lleva por Norte de su deseo, ques para llegar, se arroja à las inconstancias del golfo. Pues no temas entrar en el golfo, dize Ja. cob à su hijo quinto, porque llevando por Norte esta comida, o viatico, el llegar al Puerto seguro, debe tenerse por cierto.

7 Por assentado dà mi insuficiencia el llegar con fortuna al descado Paerto de Teresasporque por objeto de mi cariño, debe guiarme con gracia. AI EMARIA

## A THE TOTAL TOTAL

Simile oft Regnum Colorum decem Virginibus. Seq. S. Evang. fec. Matth. c. 25.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang. sec. Ioan cap. 6.

L Norte del Evangelio es vna Esposa vnica a quien esperan para servirla en su pompa diez Virgenes. Ser Teresa la vnica, y privilegiada Esposa, ha sido argumento de las varias Oraciones, que he predica. do de elta infigne Doctora: y fiendo tan immenso el golfo, me hallo tan apurado, que ni diviso playa, ni Puerto. Pero que importa perderme en sus elogios? Como se gane la voluntad, mas que se pierda el entendimiento.

Intrepidamente me arrojo à golfo tan nuevo, que no encuentro demarcacion, ni Piloto. Todo el respeto fabe, que es Terefa infigne por lo que obrò. Pues mi Oracion ha de ser, que es mas ilustre por lo que dexò de oprar. Pues quien ha sabido hazer à las negaciones virtudes? Terefa, que nacio para vencer impossibles,

10 Todos ponderan lo que Teresa tue. Yo tengo de ponderar lo que no fue, Todos admiran lo que obro. Yo tengo de admirar lo que dexò de obrar. Con esto fabrà el respeto, que es Teresa la mayor por lo que sue, y por lo que no sue, Tres prendas faltan Terefa, que son las aclamadas en otros Santos, Ni fue Terefa milagrofa, ni fue Fundadora de nuevaReligion, iino folo Reparadora: Ni fue Marryr. Lue. go la faltan las prendas mas eminentes. Pues mi Oracion ha de fer, que estas, que parecen faltas, fon fus mas infignes glorias. Las tres prendas, que no tiene, y que algunas vezes he aputado, piden

de precision tres Puntos. El primero serà la gloria de no aver sidoMilagro. sa. El segundo sera la gloria de no aver fido Fundadora. El tercero forà la gio+ ria de no aver fido Martyr de pena.

### PVNTO PRIMERO.

C Irva de exordio mi Angel D. Thom . Santo Thomas. Dos cu- 3. Paq. 42. riosas dudas examina de Christo: vna, art.4.6 q. si convenia que escriviesse libros: Otra, Jeq. 43. art. si convino que hiziesse milagros? No 1: convino responde su discrecion, que August. to: escriviesse; pero importò mucho que obrasse. De su meute, y de mi venera. do Aguitino, que excita la milma duda, facare la doctrina.

No convenia, que Christo escrivielle, pero importaba mucho que obrasse; porque era Christo el Superior del mundo; y à el le tocaba acreditarte à sì con sus obras; y à los estraños calificarle con sus plumas. Dividio las Provincias con Providencia soberana. No escriviò lo que hizo, sino hizo lo que se debia escrivir. A Christo, como Ducho, rocò el obrarlo, A los Difcipulos, como telligos, escrivirlo. Lo escrito, dize pero lo obrado, fue Divino; para que quod ferip-no liegaffe lo eferito à lo obrado, fino que quedasse lo obrado superior sem- nerer.

pre à lo elerito.

13 Della grave doctrina se insiere, q eran en l'erela ociolos los milagros, quando veneramos las efecitos. Que

40 l. I. de confens. Evang.c.7: ante medo D. Thom.in responssions.

Siautem Christus feripto doctrinam fua mandallet, nihil altius de cius doc reina homin nes ællimarest, quamaMatt. S. V.

19.

escrivio? Lo que obrò, y lo que se debe obrar. Escrive lo que obra, y obra lo que escrive. El elogio, que dà el Evãgelio à los Doctores, no es solo escrivir, primero pone el obrar : Qui fecerit, O docuerit; porque es lo obrado libro vivo : es lo escrito libro muerto. Y en los acierros de las obras, se califican los

primores de las plumas.

14 Grande elogio de la sciencia nos dicta el Evangelista, y triste vaticinio de la ignorancia. Es grave confideracion advertir, que en nuestro Evangelio es lo mismo sabias, que predestinadas: y es lo mismo necias, que prescitas, Lo mismo sue saber, que salvarse. Lo mismo fue ignorar, que perderse. Pues que supieron? Y que ignoraron? Que sciencias comprehendieron vnas, y no alcanzaron otras? El Evan. gelio lo dize : Ornaverunt lampades Juas. Supieron las sabias tener vivas sus luzes, sin desmayar en el ardor de fus operaciones. Eran fabias vnas, porque tenian vivos sus afectos. Eran necias otras, porque los tenian delmayados. Pues esta es la sciencia, que salva, y la ignorancia, que condena; porque la sciencia del mundo, es tener para lo bueno los discursos dormidos: La sciencia del Cielo, es tener para la perfeccion vivos los afectos.

El mas profundo reparo es, que no la llama el Evangelio sciencia, fino prudencia: Prudentes Virgines. No la llama en las necias ignorancia, fino fatuidad: Fatua autem. Porque en doc. D. Thom. 1. trina de mi Angel Santo Thomas, iluf-2. ques. 61. trando à Aristoteles, la sciencia se distingue de la prudencia, en que la sciencia es vua luz especulativa; la prudencia, es vna antorcha practica. Fue el mas sabio Salomon, pero sue el mas imprudente ; porque obrar contra lo mismo que sabe , es tener por Fiscal

à lo que discurre.

16 Mas sabia en lo natural Salomon, que Terela. Pues como la sciencia de Salomon se queda ran caida, y la de Terela sube à ser can elevada: Gælestis eius doctrine pabulo nutriamur , la canta la Iglefia.

Darè vna razon bien singular en vn Textormuy comun. Los quatro irracionales de la Carroza de Ezequiel representan, en dictamen de Gregorio, y los mas Padres, à los Sagrados Doc. rore. Mi reparo es, que folo el Bezere

rillo se mirò transformado en Querubin, que significa plenitud de sciencia. Ezech. 10. Es constante, observando lo natural, v. 14. que de los quatro era el de instinto mas apagado; porque el Hombre es inteligente; la Aguila es de vista muy lar ga, y se remonta sobre todos: El Leon es de animo generolo, y Real instinto. Solo el Becerrillo era el mas apagado genio Pues como el menos inteligente Doctor se transforma en Querubin?

La respuesta comun es, que al Becerrillo le toca la humildad, el mayor trabajo, y el perpetuo sufrimiento. La razon fingular, es mas grave, y efcondida. Ninguno de los tres compañeros, Hombre, Aguila, y Loon le admitia en Sacrificio, dize Theodoreto. Solo el Becerrillo era admitido en las Divinas Aras. Y tolo el Doctor, que fabe sacrificarse à Dios, se transforma en Querubin. Mas inteligentes eran en lo natural sus companeros; pero no llegaron à mirarle Querubines; porque fino llegan à facrificarle en incendios amorosos, se queda toda su sciencia en linea de cortos instintos: y aunque sea la Aguila mas remontada, vel Hombre mas infigne en su inteligencia, se quedan en sus prendas naturales, sino se sacrifican. Solo el Becerrillo alcanza à ser Querubin, y no la Aguila, ni el Hombre de mas caudal; porque folo faber facrificar las paísiones, es subir la sciencia à esferas celestiales.

19 Elfe ha sido el exordio, aunque prolijo; entremos aora en las razones de no aver obrado Terefa milagros.La primera razon es, que sus mayores milagros, fueron sus invictos sufrimientos. Todo el Cielo, y el mundo parece, que se armò contra este noble Gigante corazon: Christo con desdenes, y el mundo con opoliciones. Su Esposo la tiene veinte y dos años olvidada; el mundo, encarcelada, y perfeguida. Obre vo milagro por su doctrina, ò abogue eloquente por su causa. Pues que mayor milagro, que su filencio? Que mayor abogacia, què su tolerancia?

20 De dos acciones folas fe admiro el Presidente Pilatos en la Passion del Redempror. Siendo ran admirables todas sus circunstancias, solo estas dos provocaron las admiraciones. La vua fue, admirarle del filencio a las calumnias, que le oponian en su Tribunai: les

Theodoret.

3.in Ezech.

Facie Que-

quad ift vi-

rubim,

tuli dixit vi dille, & apbitror, quod in Templo hanc vidit

Art. 26

Ecclof.

Ezech. 50 50

Matth. 27. V. 14. Marc. Is. U. 44.

vt miraretur Prases vehementer. La otra fue admirarse de la brevedad del morir : Mirabatur fi iam obijffet. Mas admira que calle, que no que muera; porque callar à las calumnias, pudiendo tan facilmente delvanecerlas, era facrificar su fama. Exponerse à morir por la salud comun, era consagrar su vida. Del morir, sacaba gloria; del callar, sospecha de afrenta : y no admira tanto que muera quien tanto ama; pero admira muchissimo que calle, quien tanto puede hablar en su defensa.

Què es esto, Teresa mia? Acufada, y muda? Herida en la verdad de la doctrina, y silenciosa? Dilata, Teresa mia, la eloquencia sagrada de tu discreta pluma, para confundir à quien te acula, porque te ignora. No hagas à tu filencio complice en tu imputado delito. Què Mundo tan errado es este? Vna Teresa milagrosa, acusada de illusa, quando à muchas illusas, fin tener cosas de Teresas, las celebran por milagrofas? Admira Pilatos el filencio de Christo à las calumnias, y no admira los milagros que avia derramado: Porque en competencia de milagros, y de filencios, mas admirable es el silencio de quien, pudiendo, no defiende su fama, que el milagro de sacar de vn sepulcro vna vida,

O discreta Teresa, permite à mi respeto que diga, que no quisite ser milagrera, sino milagrosa. Creo, fin vanidad, que lo tengo de convencer. Estas acciones visibles de resuscitar cadaveres, y iluminar ciegos, son vnas hermofas maravillas; pero las acciones de Terefa tueron mas altamente miligrofas. Pues què acciones hizo? Fundar sus Monasterios: escrivir fus libros?

23 Contra todo el poder de las tinieblas batallò Terefa para su santilsima Reforma, que ha dado, y darà mas frutos à la Iglesia, que la Prima. vera flores, ni el Otoño frutos. Treinta y dos Monasterios edificaron aquellas pobres poderofas manos, fin mas medios , que humanas contradiciones. No se fi los llame Conventos, o Relicarios, pues como à tales los venera mi respeto. No las miro como à mugeres, que han dexado el mundo, fino como à nobles Angeles, que han bajado al mundo à hazer va poco de noviciado de Cielo.

24 Quien echa menos milagros si venera semejantes Conventos? Fue el Bautilta el Santo mayor de los nacidos, por elogio expresso de Christo : Non jurrexit major : y en este Santo se echan menos los milagros, porque no se quenta obrasse prodigios. Es engaño, dize Eucherio. Obrò el Bausista el milagro de los milagros; porque vino à reformar el mundo, enfenandole el camino verdadero. Tan poderosa sue su voz, que con su predicacion, y exemplo hizo llano vn camino muy alpero, y nuevo: Et aspera in vias planas. Allanò con tal discrecion las asperezas, que las hizo sendas llanas: y es tan raro milagro hazer de vn camino aspero, vn camino trillado, y feguido, que à vista de este milagro, calla todos sus milagros el Ciclo.

Asperissimo es el camino de 25 la Regla de Santa Terefa. No se le puede negar entre lo discreto lo aspero. Pues como le hizo tan Ilano, que le signe à porfia medio mundo? En sagrada emulacion se compiten millares de varones, y mugeres. Treinta p dos Monalterios elevados por fus manos, Tantos como despues han crecido, eltendiendo yà hasta el nuevo mundo el Carmelo. Quien ha buelto tan llano elte asperissimo camino? Aspera in vias planas? Solo pudo hazerlo la voz de vn Bautista, predicando, y la pluma de vna Terefa, escriviendo; porque tan poderosa tue en la mano de vna Terefa lu pluma, como en la voz de yn Bautilta fu nobilifsima gracia.

26 Admirados mis respetos, y confulos mis ojos de lo que encierran sus venerables Conventos, combido à que registren sus mas escondidos interiores. Que miran? Son hombres, y mugeres, ò simulações de virtudes? Son mas fus Conventos, que vnos Reales Panteones de vivos, que han adelantado el fepulcro con fus defengaños? Son mas, que voos espiritus abstraidos, que viviendo para el exemplo, no viven para el mundo: Son mas que vnos cadaveres de penicencia, à quienes permite el rigor el femblante de vida? Son mas, que vnas martyrizadas imagenes, que viven de lo que se marant son mas, que vnas estatuas vivientes, que aprenden à ser immortales? Son mas, que vnos vivos

Matth. II v. II.

Luc. 3. 0.

desprecios de nuestros bien admitidos engaños? Son mas, que vnas hermosas soledades, que han arrojado el mundo por sus paredes? Son mas, que vnos breves latrocinios de las quietudes del Cielo? Registra, pues, sus Conventos, si quieres mirar vivos sus

milagros.

27 Agrapido à la discrecion, que que me responda à esta grande pregunta. Qual serà mayor milagro, sepultar los vivos , ò refuscitar los muertos? Qual ferà mas, hazer que los vivos fe entierren, ò que los muertos se levanten? Qual ferà mas, hazer à los vivientes difuntos, ò à los difuntos vivien-

No propufiera tan nueva duda, sino tuviera vn gravissimo Texto, que lo sentenciara. A la imperiosa voz, y exemplo de Terefa se entierran en sus Conventos tantos millones de purissimas almas, como sirven à Dios dentro de essas rexas. Con verdad le puede dezir, que su voz, y exemplo ha enterrado medio mundo. Pues mayor milagro es enterrar en desengaños del mundo los vivos, que bolver à los engaños del mundo los muertos.

29 Dos vezes pinta mi amado Pablo los horrores del juizio, y con muy opuestos colores. La vez primera, dize, que à la temerofa voz de vna trompeta se levantaràn obedientes los clados cadaveres: In novissima tuba:::: mortui resurgent incorruptio La legunda, dize, que convocara al Juizio el milmo Dios con soberano precepto, por voz de vn Arcangel, y con el impulso de vna trompeta divina. A estos ecos refuscitaran los muertos, y subiran tambien por la region del viento los que se hallaren vivos : Quoniam ipse Dominus in iusu, & in coce Archano geli , O in tuba Det ::: nos , qui vivi-

mus , rapiemur cum illis.

30 Mucho anade Pablo à la primera pintura. En la primera, dize, que à la voz de vna trompeta fola re-Inscituran los muertos : Mortui refurgent. En la legunda dize, que no solo refonara la trompeta, fino la voz de vo Arcangel, y el Imperio Soberano del mismo Dios : Ipse Dominus in iufu. Pues fi bafta la trompeta fola, para que refuena la voz de Dios, y del Angel? Porque basta, dize Geronimo, para vnos, pero no balta para otros.

La razon esti en los mismos Textos. Quando dize que basta la trompeta sola habla folo de los muertos: Mortus resurgent. Quando añade à la trompeta la voz del Angel, y el Imperio Soberano, habla tambien de los que se hallaren entonces vivos : Nos , qui vivimus : y basta vna leve señal de la trompeta para que obedezcan los muertos; pero se requiere trompeta, Dios, y yn Angel para que obedezcan los vivos.

31 Què voz es esta, Teresa, à cuvo imperio corren tantos millones de vivos à morir desenganados, para resuscitar gloriosos? Que soberano impulso anima tus ecos, que tienen dominio en nuestros engaños? Raro privilegio de voz! Quantos te escuchante obedecen : y solo en ti se admira, que sea mas poderosa tu discrecion para atraer, que nueftra obstinacion para reliftir.

Quien busca milagros, teniendo à mano tus libros? Dexo, que iluminada la Iglefia los canoniza, pues los llama celestial doctrina; y admiro solo los efectos. Quantas almas avran reducido sus libros? Digalo aquel celebreSectario, que aviedo despreciado los mas infigues libros catolicos, contesso, que folo los libros de Terefa, que leyò para impugnarlos, y no pudo, le avian reducido. Infigne poder de libros! Convencer a quien folo los leia para impugnarlos con fu pluma.

33 Mayor accion de lo divino es, en dictamen de Agustino, y mi Angel Santo Thomas, la justificacion de vn impio, que la creacion del Vniverlo. Mas oftenra Dios su Poder en reducir à vn pecador, que en aver formado el Mundo : Porque el Mundo antes de formarle, no pudo refistirle à ser formado. El pecador se resiste à ser convertido : y mas poder fera vencer à quien se resiste, que mandar à quien obedece.

34 Emula Terefa del soberano poder, le oftenta en lo mayor. Refufciten otros Santos cadaveres, que eftos, como difuntos, ni tienen renflencia, ni son capaces de pertinacia. Convierta Tercia las mas refillentes almas con sus elcricos: que si es mas convertir à vn obilinado, que formar el Vniverlo, no se que diga mi respeto del poder de Terefa: pues fi vna Omni-

D. Aug. tract. 72. in Ioan. D. Thom. 1.2.9.113. art. 9.

gintb. 15. 0.52°

1. ad Co-

To ad Thef. 4. V. 15.00 26.

potencia se requiere para lo menos, que es criar; de muchas Omniporencias pareze que necessita Teresa para convertir.

#### PVNTO SEGVNDO.

L segundo Punto era, no aver sido Teresa nueva Fundadora. Infigne gloria de los Patriareas ha fido ser Fundadores de sus gravissimas Religiones. Es vna alta fortuna ser primeros, y vna desgracia sin culpa ser segundos. En las vanidades de la fabiduria humana lo lamentaba el discretissimo Seneca. Es facil seguir. Es dificil inventar : y solo las dificultades merecen coronarse de laureles.

Siguiò Terefa las ancianas estampas del Carmelo, à quienes los figlos hazen perder la vista entre respetos. No quiso inventar, sino seguir. Renovo aquellas asperezas antiguas de las foledades, y introduxo en los poblados sus desiertos. Reformò lo que este vniversal Monarca de las ruinas el tiempo, avia anochecido, ò eclipsado : y sacando el espiritu de Elias de su retirado parayso, hizo que vintesse à vivir en sus Conventos gustoso.

37 Grande obra, confiessa la admiracion; pero cede à la gloria de fundar de nuevo. Esto dize el juizio humano. Pues me ha de perdonar, que con esta Reforma intente reformar su

juizio.

38 Question discreta es, qual serà mayor poder, fundar de nuevo, ò reparar lo arruinado? Qual serà mas costoso, fabricar de nuevo, o levantar lo caido? Terefa me obliga à fentenciar por lo fegundo; y su luz, me darà

razones, y textos.

Creo, que es mas costosa vna enmienda, que vna fabrica: Porque toda novedad caufa gusto, y amor; toda antiguedad ocasiona fastidio: y como lo nuevo deleyra, y lo anciano enfada, tiene la enmienda contra si la desazon de gozado: Tiene lo nuevo. en su favor el deleyte de no visto.

40 La fegunda razon es mas eficaz. El reformar vna enferma Congregacion, ha de fer à colta de medicinis, y todas las medicinas son amara El fudarla de nuevo, es con esperany rodas las esperanças son duiçes.

En vna nueva fundacion, lo repentino trampèa lo poco acertado, y los dias descubren los inconveniences, que difimulaba elardor primero de bien recibido, En loreformado entran los hombres cenidos. En lo funda lo de nuevo entran vo'untarios; y mas dificil ferà hazer que tomen la aspereza por precepto, que no que la elijan por su gusto

41 Decreto el Ray de Ninive à la Predicacion de Jonas, que ningun hombre, ò viviente se atrevielle à beber : Aquam non bibant Traxeron los Soldados agua para el sediento David, y se la consagrò à la Deydad : Libavit eam Domino, Qual feria mayor tormento, el del Ninivita, ò el de David? Mayor fue el del Ninivita; porque elle tormento era mandado; no beber David, era por su gusto: y no aprieta tanto vna congoja, que yo me tomo para mi, como el tormento que me obligan à padecer.

42 Por el tiempo que gasto en sa Reforma Terefa, se reconoce tambien la mayor dificultad de la obra, Mas prelto se formò en sus antiquissimas raizes el Carmelo, que se reformò su venerable antiguedad; porque siempre ha pedido mayores espacios el reparar,

que el hazer.

43 Seis dias gastò Dios en la hermosa fabrica del mundo para hazerle: y treinta y tres años gasto Christo en repararle. A Dios le costò el hazerle el imperio de vna voz. A Christo le costò el repararle el penolo tributo de morir; porque lo que hizo tan facilmente va Dios mandando, lo repara Christo, Persona Soberana, muriendo,

44 En siete anos labro la Magestad del Templo Salomòn : y en levantarle despues de arruinado, gasto quarenta y seis el grande Zorobabel; porque mas facilmente se edifica en los Templos lo nuevo, que se levanta lo arruinado. La razon me parece eficaz. El reparar tiene dobiada colta, que el hazer s porque tiene la costa del gasto, como fi fuera de nuevo; y tiene la dificultad de poner en orden lo arruinado.

Para formar el mundo codo, como adverti, basto la Omnipotencia Iola con el imperiolo decreto de vna voz: Fiat, y Fiat. Para defviar los malos , y poblarle despues del diluvio de buenos, eligio por arbitrio el Cielo faIon. 3. V. Reg. 2. ca. 23.0.17.

Gen. I

3. Reg. 60 0.38 Ioan. 2. V. Quadragin= ta & fex anpis zdificarum eltTem plum hoc.

bri-

Oracion

14.

Gen. 6. v. bricar vna Arca, valerle del justo Noe, esperar que se sossegussen las olas, y avifarle con vna candida paloma, que Gen. 8.v. 1. estaba ya la tormenta sollegada, y la tierra quieta; porque vn Dios, que no necessico de prevencion para hazerle, se valio de tormentas, y borcascas, de va justo Noè, y de vaa candida paloma para repararle.

46 Tres costosas prendis pide vna reforma para ser acercada, tiempo, fatiga, y prudencia. Derribar yna cafa para bolver a erigirla, pide mas dif. crecion, que labrarla; porque la labor primera, tiene vna colta : derribarla para hazerla, tiene dos: el bolver à levantarla tan gloriofa, y apartar los materiales buenos de los malos, para fu constancia.

Ya fale excedente Terefa en lo que parecia excedida ; pues siendo mayor accion el reparar, que el hazer, mas glorias tendrà por reparàr lo anciano, que gozara por fundar lo nuevo.

Pues dos confideraciones me faltan las mas graves. Què prendas pide el fundar? Que prendas pide el reformar? Permitan que diga vna verdad religiota. Para fundar, balta vn grande zelo. Para reformar, no basta el zelo, fino se junta vna grande discrecion. Para fundar, basta ser zelosos.Para reformar, le necessita ser discretos: y sendo mas facil encontrar vu grande zelo, que vna grande discrecion, à los Fundadores, por fundar, los labra fu zelo la gloria. A Terefa por reformar. la levanta su discrecion estatua.

D.Thom.3. p. 9 - 3 art.

Dificulta el entendimiento humano, por què no encarno el Padre, ò el Espiritu Santo? Por què este grande Mytherio se consiò del Hijo ? Mi Angel Santo Thomas me ofrece vna grave razon. Descendia Christo al mundo à reparar sus ancianas ruinas. Avia de format vna Ley, y Iglesia nueva; pero con tanta atencion à la Ley antigua, que el mismo assegura, que no ha veni do à deshazer la Ley anciana, fino à observarla, y cumplirla: Nolite putare queniam veni solvere legem : non veni solvere, sed adimplere. Pues no cancela la Ley de la Sinagoga:Si,y no. responde mi Angel Sant Thomas, La Ley antigua contiene dos partes, los preceptos, y las ceremonias. Los preceptos no los borra, fino perneiona, y aumenta. Las ceremonias, facrificios, y

ricos, es lo que cancela. Forma vua Religió de gracia, confirvando los preceptos de la Lev antigua; pero estrechandolos à mas rigurola observancia. Pues solo conviene, que encarne el Hijo, y no el Padre, ni el Espiritu Santo; porque el Padre representa el Poder ,el Hijo el Entendimiento, y el Espiritu Santo el Amor: y reformar vna Ley antigua, haziendola con la mas estrecha observancia, tan nueva, no ha de confeguirlo el Poder, ni el Amor, fino solo el Entendimiento; porque solo vn Entendimiento Divino puede tener habilidad para formar de vna Ley

antigua vna nueva Ley.

50 Es can puntual el Texto, que hasta en la antiguedad de la Sinagoga conviene la Ley que reforma Terefa; pues aviendo empezado fu anciano instituto en Elias, formò Teresa de aquella Ley antigua, su nueva Ley de gracia. A la necia calumnia de que intentaba novedades, pudiera responder su discrecion las vozes de Christo: Non veni solvere legem, sed adimplere: No pretendo romper la Ley antigua, fino cumplirla, y observarla. Pues como pretendes observarla, replicaba la emulacion, si anades tantos preceptos, y tan arduos? A esta replica no respondia Teresa, porque respondia mejor por ella la Religion Catolica. Es nuestra Ley la antigua en los primeros preceptos; pero se llama nueva por lo añadido, y reformado: Porque añadir, no es romper: Reformar, no es contradecir. Cumple Christo, y Teresa con la Ley antigua; porque ninguno cumple mejor, que quien la mejora : y dexar las Leyes tan mejoradas, no es rasgarlas, fino cumplirlas: Non veni solvere legem, sed adimplere.

Passemos à consideracion mas alta, Y à quien reforma Terefa? Al instituto de vn Elias. Què es esto, Dios de los Cielos? Como puede ser Teresa Reformadora de vn Elias? Aquel abrasado zelo no admite reforma. Gravemenre dixo Terruliano, que Elias avia de ser Resormador del Mundo, porque antes de defvanecerse este hermoso Universo, avia de batallar por la Fe cotra la impiedad del Ante Christo, Pues como Terefa ha de fer la Reformadora delReformador delMudo? Crece la admiracion, q el nombre de Elias es Elius, que fignifica el Sol; y pretender retor-

March: 5. D. 17. D. Thom. 3 pag. 40. APL 4"

233

mar à vii Sol, parêce que es perder el respeto à la magestad de su luz.

52 En grande golfo me he entrado; pero la discrecion de Teresa me facara del ahogo. Enfayo la Providencia esta grande Reforma en las luzes celestiales. No amaneciò el Sol en el Mundo hasta el quarto dia de la Creacion del Vniverso. Pues que luz alumbraba al Mundo? Vna pequeña luz, que encendiò el Cielo el primer dia. Esta hizo oficios de Sol, y esta fue la Madre de toda la luz: porque en dictamen de San Dionisio, y de mi Angel Santo Thomas, de esta primera, y pequeña luz se formò el quarto dia la magestad del Sol. Es verdad, que es Sol Elias, y Terefa en su comparacion vna pequeña luz de muger; pero ensayado està desde que naciò el Sol, à que vna pequeña luz sea la Madre de codo su resplandor; porque sue Madre Terefa de sus resplandores, dando nueva perfeccion a sus luzes.

mera luz del mundo, pues eres luz, que te puedes llamar Madre de vn Sol. Eres Madre en la verdad, pues sacaste à luz su primer resplandor; que aunque no se anocheciera, ni eclipsàra en el Ocaso, tu luz le diò vn glorioso nacimiento. Pues mejor te copia, Teresa,

en las otras calidades.

D.Thom.1: p. q. 67. art. 1.

Dionis, de

Div. Nom.c

4. p. 1. D.

Thom. I.p.

9.70.art.I.

Pregunta mi Angel Santo Thomas, si es corporea la luz? y responde, que no es cuerpo, fino vna qualidad hermofa del Sol. Tres razones convincentes señala: La primera, por el lugar ; la fegunda , por el movimiento; la tercera, por la generacion, y corrupcion. Por parte del lugar; porque la luz baña todos los campos; y no pudiendo estar dos cuerpos en vn lugar, estuvieran en vno, si fuera cuerpo la luz. Por parce del movimiento; porque ningun cuerpo se mueve en vn instance, y la luz en vn instance ilumina todos los Orizontes. Por parte de la generación, y corrupción; porque no tiene contrario la luz : conque ninguno la puede corromper.

55 O yo no tengo ojos para mirar à la luz, ò miro estas prendas retratadas en Teresa. Assiste en todos los lugares, y parece que se penetra con todos los cuerpos, porque vive amada en todos los corazones. Humina en vn instante todos los Emisserios,

porque à todo el Mundo ha iluminado con sus escritos. No tiene contrario, que la pueda deshazer; porque es voa Santatan bien quista, que ninguno la haze opolicion. No tiene la luz contrarios, porque Terela no reconoce enemigos. Luego no es cuerpo su luz? No sè que diga. Agultino sintiò que no era corporal esta primera luz, sino inteligible, y espiritual. Es vna luz tan espiritual la de Teresa, que tiene cuerpo para las verdades del vivir; pero es toda espiritu para los efectos del resplandecer; porque es ran activa en llenar a rodos de resplandores, que protessan de espirituales sus

156 Pero què tiene que reformar el lucimiento de vn Sol? No se si diga mi respeto, que lo que tuvo que reformar, fue el excesso de su luz.

57 Aunque las criaturas infenfibles no pueden fer, por falta de libertad, delinquentes, en el Juizio final se veran mortificados los Afros. O lucimientos humanos, defgraciados, folo por ser lucimientos! En el Julzio final se vera reformado el Sol. Y como ha de ser su reforma? El Texto lo declara: Factus es Sol tanquam faccus cilicinus: Se descubrirà el Sol en trage tan penitente, que mudara todo lu antiguo lucimiento en el obseuvo habito de vn filicio: Porque vn'Sol nada tiene que reformar en lo substancial, sino la gala, y el lucimiento del vestido. Mus dar solo el vestido mas lucido en va pobre penicente saco, es la Reforma de vn Sol; porque vn Sol no puede tener mas imperfecciones, que vn poco de mas gala en sus luxes, : y no reformò Terefa al Sol, anadiendo nuevas luzes; fino mortificando diferera la gala de fus resplandores.

PVNTO TERCERO.

to. Este era, no aver sido Teresa Martyr. Luego quedara excedido su amor de quantos animosos, desafiando el cuchillo, se similarion facrificar?

59 Poco deberà el amor à quien discurriere assi. No la concedió el Cielo el martyrio, que solicitaba, pasadado à los bastos arenales del Africa; porque estaba su fineza reservada para

August.l.2. Sup. Gen. cap 5. O l. 1 cap. 9. tom. 3.

Apoc. 6. 0.

penas mas dulces, aunque mas crueles. Tres martyrios descubro en Terela, excedentes a quantos inventan las furias de los Tyranos. El primero fue, veinte y dos años de sequedad en el trato familiar con Dios. El fegundo tue, las durissimas persecuciones, q padeciò para introducir su santissima Reforma, encarcelada, presa, sentenciada à no proseguir, tenida por vua muger (me corro de pronunciarlo; pero mal digo; por què temo el dezirlo, si Teresa se gloria de padecerlo? ) tenida por vna muger ilufa, y embustera : ò como Terela dize, vna muger andariega. El tercero fue, atravesarle dulcemente vn Serafin aquel invicto amoroso corazon. Què tres martyrios son estos, que reservan la vida, para que padezca mas sensible la alma?

60 Bien deseara ponderarlos todos; pero el tiempo me eltrecha à cenir el discurso. Todos los amantes saben, que el amor es mas ingenioto Tyrano, que el odio. Este argumento le tengo en mis libros impressos muy adelantado, y no vengo à repetir lo escrito. Otro camino intento rom-

61 Elijo el martyrio, que pade-

per para gloria de Terefa.

ciò de perseguida en la honra, y en la fama. Olvido que es mas estimable alhaja la fama, que la vida, y folo reparo los Autores de la perfecucion. Todos se vestian del manto de la piedad. Con el trage de zelo cubrian fuintencion. No eran enemigos de Terefa, fino amigos, que no penetraban bien su espiritu, ni sus passos. Pues esta es la cumbre de los martyrios : porque si Inimicus meus ( como dize David ) malediziffet mibi , suftinuissem vtique. Pfalm. 540 Que perfiga vn enemigo, es cumplir con lo tyrano; pero que calumnie va amigo, es martyrizar el entendimiento : porque ofenderme vn enemigo , es llenar las barbaras Leyes de su odio; pero injuriarme vn amigo, es atravefarme el fagrario del pecho

De dos sugetos dize la Escricura, que las penas los arravefaron las Almas, de Maria, mi Señora, y de Jofeoh. De Maria dize Simeon, que la espada de la Cruz la atraveso la Alma-Tuam ipfius animam pertransibit gla.

Ver/BI3

dius. De Joseph dize, que la injusta car-Pfalm. 104 cel que padeciò, le traspasso la Alma cambien: Ferrum pertrapfijt animam

eius. No estraña la razon el Martyrio de Maria, pero admira el de Joseph. Tan corto corazon alienta, que vna carcel le traspassa la Alma? Si està inocente, què teme? Pues esso es lo que le martyriza. Repara Joseph, que sus hermanos han sido la ocasion de sus carceles, y prisiones, y queda traspassada su noble Alma, como quedò en la Cruz la de Maria: porque Maria padecia por las manos de los enemigos, que crucificaban à su Hijo. Joseph padecia por vnos hermanos, à quienes la naturaleza obliga à ser amigos : y tanto traspassa la Alma padecer vna carcel por fus hermanos', comovna Cruz por el odio de sus mayores enemigos.

63 Si acaso la carcel, que padeciò por sus hermanos Teresa la traspaso, como al casto Joseph su Alma? Pues no me atrevo à decidirlo : porque tiene Terefa vn corazon, que solo puede traspassarle à dardos amorosos voSerafin. No son capazes de herirle todas las penas del mundo; porque es su corazon superior à todos los males del Vni-

verso.

Esta invicta constancia de Teresa, es la que mas en mi respeto la erige estatua. Calumniada, afrentada, encarcelada, y perseguida, y no desiste en su fineza? Que corazon es este? Los mas Fundadores de Religiones, fueron aclamados, y feguidos: Solo para Terefa descogió el abysimo sus barbaras conjuraciones? Y què obraba Terefa? Sufria, perdonaba, y proseguia con mas ansia. Rara fineza! Solo cu amor podia ser excedente à can barbara crueldad.

65 No es lo heroyco del amor obrar finezas, fino tener valor para verlas mul interpretadas. A la mas ale ca cumbre, que puede estenderse lo fino, es a sufrir, que las acciones, que merecinn aplanfos, fean cratadas como fi fueran delitos.

Razon serà, que mi venerada Madalena alsilta a Terefa para prueba de sus ansias. Llorò Madalena en casa del Farifeo limpiando con fus cabellos los Pies de Christo; y aunque la cenfuran la accion, advierto que no se procura defender. Pues fi era vn amor heroyco lo que obraba Madalena, como no defiede lu caufa: Por esto mismo no la defiende, antes colera la finrazon: que como Madalena se abrasaba de amor

Luc. 7. 0:

Dilexic multum.

discurriò ser muy de la obligacion de su cariño el padecer, y no buscar, desensa para sì; porque no es lo grande del amor hazer finezas, sino tener aliento para sufrir el que sean censura-

67 No admiràra la prudencia humana, que diera Teresa tan insatigables passos para sundar sus Conventos, hallandose tan justamente aplaudida, como pedian sus virtudes; pero viendose perseguida, y acusada? Dilexit multum: Esta es la grandeza del amor, obrar censurada, mas de lo que pudie-

ra obrar aplaudida,

68 He procurado mostrar con solidas verdades, que los tres, que parecian en Teresa desectos, sou laureles. No sue milagrosa resuscitando quatro muertos; porque sue milagrosa resuscitando millones de almas. No sue Fundadora, sino Resormadora; porque mas gloria tiene levantar lo arruinado, que sabricar lo nuevo. No sue martyr del cuchillo, porque era poco noble tyrano: y no sue martyr de vna hora la que avia de ser martyr toda su vida. Tal es Teresa, que las que la ignorancia miraba como saltas, su discrecion las buelve glorias.

69 Perdona, Teresa mia, esta rudissima copia de tus altas virtudes.

Bien sabes, que à poder copiarte mi respeto, te retratira ambicioso; pero ni tus glorias admiten copias humanas, ni mi indignidad es capaz de tan altos colores. Dos oficios executan tus piedades: Eres Madre nueltra, y eres nuestra Doctora. Como Doctora nos has de enseña : Como madre nos has de perdonar, sino aprendemos bien tu leccion, Enseña como Doctora discreta. Dissimula como Madre piadosa.

70 Derrama en nueltros pechos alguna centella de esse volcan que te fobra. Ilustra nuestros entendimientos con un ravo de luz de cus escitos. Mueve nuestros passos àzia la imitacion de tus virtudes. Todos nos preciamos de tus devotos: pero somos vnos devotos de entendimiento, porque te veneramos: No somos devotos de voluntad, porque no te seguimos. Dispon, Madre nuestra, que la voluntad te siga, quando el entendimiento te venera. Haz que se impriman en nuestros corazones tus desengaños, tus trabajos, tus incendios, tus doctrinas, y tus passos; para que no desinereciendo ser hijos de tanta Madre, te merezcamos que intercedas por la gracia, pa-

ra acompañarte en eternidades de gloria. Amen.



Charles and the contraction of t 

## RACI

## DEL PATRIARCA SAN JOSEPH.

Cum effet desponsata Mater Iesu Maria Joseph. Sequent. Sanct. Evang, secund Matth. cap. 1.

Tesus ergo fatigatus ex itinere, sedebat sic supra fontem. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap. 4.



Y me hallo con dos Evangelios, que parecen encontrados. En el vno se celebran las eminentes glorias de Joseph: Ioseph autem vir eius. En el otro se propone la Magestad de Christo sentado junto à vn pozo : Sedebat sie supra fontem Son los Evangelios opuestos, y tambien son parecidos. Del mas insigne Varon, y de vna infeliz Muger, se compone vn Evangelio. De la mas feliz Muger, y de su grande Varon: Vir eius, se compone otro. Pues en quanto à los Varones, son semejantes; aunque en lo

demàs fean diferentes.

Fatigado Christo se sento à descansar junto al brocal de vn pozo: Fatigatus sedebat sie supra fontem. Fatigado Joseph, busco en las quietudes de vn sueño su descanso: In somnis. Noten la vnion de sucessos. Christo, y Joseph se fatigan ; y Christo , y Joseph descansan : Pero ay notable diferencia en el motivo de la fatiga. A Christo le fatigan los passos: Ex itinere. A Joseph le fatigan los discursos: Hac autem eo cogitante. Christo se fatiga con el cansancio de vn material movimiento; Joseph se halla fatigado con el continuo afan de sus discursos. Pues mayores son las fatigas de Joseph, que las de Christo; porque satigan mas los discursos, que vnos materiales passos.

V. 11. 0

Verso

Cansado Jacob de vn largo camino , busco el alivio del sueño : Dormi-Genes. 28. vit. Viò aquella Escala tan repetida, que juntaba el Ciclo con la tierra: Desperto por la manana, y exclamo affustado, diziendo: Terribilis est locus iste: Terrible lugar es este. La duda es nacida. Este mismo sirio le pareciò bien la noche 17. antes , y por esso le escogio para descanso. Pues si en esse sitio descansa, como aora el ficio le affusta? Creo que es facil la causa. La noche antes se viò fatigado Jacob de lo mucho que avia andado: por la mañana empezo a discurrir los mysterios que avia visto: Pues entre los discursos le assusta el sitio en que antes descansa; porque aun el sirio, que dà descanso à las satigas de andar, no acierta à dar alivio à los graves cuydados de un difenrir.

4 Terribilis est locus iste ; Terrible lugar es este. Pues no le pareciò ances muy agradable? Respondo, que le pareciò agradable para descansar de sus continuados passos; pero le pareciò terrible para la fatiga de sus discursos : porque no hallaban alivio las grandes fatigas de sus discursos, donde le hallaba to-

do el fudor de fus paflos.

Puce

Pues que discurria Jacob? Parece que lo mismo que Joseph. Viò Jacob vna Escala que juntaba el Cielo con la tierra: Vnos Angeles que subian, y bajaban : Angelos ascendentes , O descendentes. Esta Escala es Maria , en dicta- Vers. 12: men de Bernardo: El subir, y bajar, dize Ruperto, es para dar à entender el D. Bernar. Musterio de la Encarnacion , donde subiò nuestra humana naturaleza , bajando ferm.de B à vnirse con ella la Divina. Viò Jacob vn enigma de este Mysterio Soberano: Maria. y sin entender con claridad el Mysterio, empezo a fasigar su discurso. Pues aunque le pareciò el lugar suave à fatigas de los passos, le pareciò terrible à fatigas del discurso : El cansancio de lo andado, le diò lugar à dormir ; pero la inquietud de sus discurlos, despertaron à Jacob.

6 Christo se fatiga, pero es del Sol, y el cansancio. Joseph se fatiga, pero es con la batalla de sus discursos : Cogitante. O gran Joseph! Solo la ignorancia podrà desconocer el rigor de tus fatigas; porque du las del entédimiento, pocas vezes han encontrado el descanso. Viò Joseph en su Esposa evidentes indicios de prenada. Todo el Mysterio de la Encarnacion le fatiga ; porque lo que se permitia à la vista de los ojos, se negaba à las comprehensiones de sus discursos; y sin entender lo mismo que estaba viendo, hazia con sus discusos mas impossi-

ble su alivio.

7 Viò Baltasar vna mano, que escrivia contra las luzes de vn candelero: Quasi manus hominis scribentis contra candelabrum; y quedò tan assuttado, que perdid el color del rostro: Facies regis commutata est. Explicole Daniel lo que contenian los caractères, dixole como era la sentencia de su muerte, y recibe la noticia sin assultarse : Por lo menos no consta del Texto, que tuviesse sulto. Pues si solo ver las letras le assusta, como el saber la sentencia de su muerte no le inquieta? Porque antes sin entender, empezò à dudar: aora con la explicación. cessò todo el discurrir : y quien se assultò tanto con las dudas del discurso, le sosegò con la seguridad del desengaño; porque el discurrir, era fatiga de su enrendimiento: el desengaño, era vna fatiga contra su vida; y descansa quien padece dudas contra lo que vive, pero pierde la quierud quien se halla entre dudas que discurre.

Christo, y Joseph se fatigan. Pues noten otra diferencia. Christo le fatiga por llegar al pozo, donde avia de atraer à la muger de Samaria. Joseph le fatiga, discurriendo apartarse de Maria: Voluit dimittere eam. Reparen por su vida la diferencia. Christo se fatiga por buscar à vna muger pecadora : y Joseph se fatiga discurriendo como ha de dexar à la Muger mas Santa. Christo busca medios para arraer; y Joseph discurre medios para dexar. Todo es Mysterio.

9 Busca Christo à la muger de Samaria : quiere Joseph huir de su Esposa Maria. Christo ostenza su amor con vna muger que busca : Joseph ostenza su amor con vna Mager que dexa. Pues quien ha visto en el mundo, que sea la ausencia cariño? En Christo sue grande amor el buscar à la mager de Samarias pero no parece que puede ser amor en Joseph, querer dexar à Maria. Y si quiere dexarla, como sienten muchos, por juzgarse indigno de estàr en su compania, serà humildad, y no amor, el impulso de elta ausencia.

10 Exi a me, dezia San Pedro à Christo. Senor, apartaos de mi. Pues como el amor de Pedro quiere estar lexos de Christo? Como pide que se aparre, siendo cierto que le ama, y que le quiere? Porque contra toda la suerca de su amor, prevaleció su humildad : Homo peccator jum. Apartaos de mi, dize Pedro; dexadme, porque foy vn hombre pecador, y delinquente. Vos fois vn Se-

nor Soberano: yo el pecador mas indigno; y vn hombre can pecador, no merece estar entre tanta Magestad. Pues dexadme, Senor, dexadme, que en la presencia de vn Dios tan grande, no es justo que este vn hombre tan delinquente.

Temia Pedro estar en la Compania de Christo, porque se juzgaba indigno de alsistir en su presencia, dize Cayerano: Indignum se recognoseit presenta 11stu. Pues Joseph por que quiere ausentarse de Maria? Este querer autentarse sue escêto de su humildad? Presumo que no, porque no la admiriera por Esposa, si la sucreza de su humildad, sucra razon de dexaria. Pues que sue, quererla de xar? Fue cuydado de su amor; Cum esfet iustus, O nolles cam traducere. No quiere entregar à Maria à la fangrienta ley de apedreada, y por ello determina auten-

Dan. S. V.

Luc.5.0.80

Cayet, bigs

ausentarie de ella, Christo muchra su amor buscando à la Samaritana, para que logre la mayor dicha; Joseph quiere aufentarse de Maria, para escularla la mayor desgracia; y aanque es mucho amor hazer à lo que se cêtima dicholo, mas parece que ama, quien estorba en quien quiere lo desgraciado.

Matib. 17. W. I. Matth. 26. 0.37-Ioan. 18. e. 8.

Louis garage

12 Al Tabor llevo Christo à Pedro, Diego, y Juan, para que gozassea luzes : En el Huerto los escogió para testigos de sus afficciones. En qual de eltos dos teatros se mostrò mas el amor de Christo? Respondo, que en el Huerto. La razon parece facil. Llegaron en el Huerto à prender à Christo, y dixo a los Phariseos: Si ergo me quaritis, sinite hos abire. Si me bascais a mi, dexad libres à estos tres : Y como en el Tabor, todo fue luzes para iluminarlos ; y en el Muerto, todo fue cuydar de que se ausentassen, para que quedassen libres, mas amor muestra en el Huerto de Getsemani, que en las cumbres del Tabor ; porque no es canto amor buscarlos para su dicha, como querer apartarse para estorbar lu desgracia.

Pues citas son las finezas de Joseph con Maria. De la muger de Samatia dize Christo, que tenia vn hombre que no era suyo : Non est taus vir. Oy dize el Evangelio, que Joseph era varon de Maria: Vir eius. Aquel non est tuus vir, es en la Samaritana delito. Este vir eius, es en Maria aplaulo; porque lo que sue en aquella, ocasion de la malicia, sue en Maria nuevo blason de la gracia.

AVE MARIA

### BELLE BELLE

Cum effet desponsata Mater Iesu Maria Ioseph. Sequent. Sand. Evang. fecund Matth. cap. 1.

14. Norte del Evangelio es intitular à Joseph Efposo de Maria, Madre de vn Dios. Hasta aqui puede subir lo mortal. A lo mas que pueden estenderse las alaban-22s hiperbolicas, es à ser ingeniosas fantasias; y no puede persuadirse mi corto entendimiento, à que pueda ser alabanza de vn sugeto, vn delito. Algunos juzgan, que ni predican, ni oven Sermon de San Joseph, sino le suben à la clase de Deydad. Pues yo, señores. mai podrè hazerle mas de lo que fue. si aun no alcanzo à conocer lo que es. No tengo de dezir mentiras, fino verdades. No fuera infigne, si dentro del territorio de la verdad no vivieran fus elogios. Ni fue Divino, ni lo pudo fer, pero como Esposo de Maria, compu-To con Maria vna alma, y fue Dueño de la Cafa Celestial de Maria, y de Jefus. Pues à estos dos puntos le ha de reducir mi Oracion. El primero ferà mirarle como vno con Maria, por Efpolo de todo vn Cielo animado, El

fegundo ferà comtemplar fu linperio, y Dominio. 0)(0

### PVNTO PRIMERO.

O llegan à las plantas de Maria las plumas mas elevadas de la esfera; y si acaso à imperios de soberanos alientos la tocan, es para calzarla reverentes; porque ni los Astros por celestiales, pi las Inteligencias por nobles, afectan mas vecindad, que la de sus plantas. La Luna la ministra peana, y los Angeles alfombra : Y si todo el Cielo se honra con estàr à sus pies rendido, como serà Joseph, que por Esposo se eleva del pie à la mano?

16 Grande resoro le diò el Cielo à Joseph, pues le diò por Esposa à Maria. La prenda mayor de su cariño, la fid de Joseph el Cielo. Con la dadiva, califica lo mucho que à Joseph ama; porque es noble calificacion de suamor, dade la prenda que mas esti-

ma à Joseph.

17 Tiernamente amaba Iofeph & su hermano Benjamin, prenda de su amada Raquel. El testimonio mas autentico de este cariño, fue ordenar, que en el laco de Benjamin puliessen la copa donde bebia el milino Joseph, Este Gon. 44. 5. favor tan fingular le haze Joseph. Luca 2. go adora a Benjamin; porque no puel-

de llegar à mas la ternura ; que darle el vaso de su boca.

D. Ambode 6. I4.

15 Hermosa copa se intitula en Can.7. V.2. los Canticos la Espola: Crater tornatilis. Es Maria esta hermosa copa, dize Ambrolio : y como este hermoso instit.Virg. vaso le escogio Dios para beber en èl los alientos de la humanidad, no puede ser mayor amor, que fiar el mismo valo à Joseph.

Este ha sido el Exordio, entremos en el argumento. No es el Matrimonio vn lazo tirante, que estrecha los cariños, fino vna lazada tan discreta, que enlaza vna alma en dos cuera

pos.

Gen. 2. 2.7. Verf. 22.

D. Ambrof.

lib, de Pa-

Quia causa

vitæ ab co

rado

graxit.

Forma Dios à Adan, y le infunde la vida con vn soplo : Inspiravit in faciem eius spiraculum vita. Forma à Eva, y no respira segundo soplo para animarla. Pues en verdad, que es tan soplo la vida de la muger, como la vida del varon. Pues como no alienta Dios segundo soplo para dar vida à Eva ? Fuera ociofidad, escrive Ambrosio; porque la formaba para Esposa de Adan. Pues vn soplo ha de servir à entrambas vidas; porque si fueran dos soplos, presumieran que avia dos alientos. Pues sepan, que con vn soplo viven marido, y muger; porque es tan vna la vida, que es vna la respiracion.

21 Pues digo, que me retrato del discurso para adelantarle. No tienen los Esposos vna misma vida, pero tienen vna alma. Es vna alma dividida en dos tomos, enquadernada en dos cuerpos. Privando el demonio à Job de todas las prendas, y alhajas de comodidad, y de amor, le dexò solamen-Vide Gasp, te la muger. No falta quien diga, que Sanchez in como pretendia su tormento, la dexò ca.o 2.fob. por ayudante del martyrio. Pero esto es maliciar, no es discurrir. La causa fue, en dictamen profundo de Gregorio, que no le concedió el Cielo facultad contra la vida de su muger.

0090

Pero elte juizio no parece muy fundado en el Texto, porque solo le mandò el Cielo, que no quitasse la vida à Job, sin hablar de la vida de 70b 2. 0. 6. fu muger: Animam illus ferva. Prefumo, que es engaño. Noten bien la voz. No la llama vida, fino alma: Animam. Pues que mas tiene alma , que vida? Eleuchen la diferencia. La vida del Efpolo, es dillinta en lo natural de la Esposa, porque es diversa la respira-

cion. La alma es vna, por la vnion de la voluntad. Luego no teniendo poder sobre la alma de Job, no tenia poder sobre su Esposa; porque quirarle la Esposa, sino era quitarle enteramente la alma, era à lo menos, quitarle la media: Animam illius serva.

23 Como ferian las virtudes de Joseph, quando le escogio la Providencia, para que fuelle vno con Maria? Para que compufiessen en dos cuerpos vna alma? O fi los Matrimonies aora compufieran figuiera vna vida! Segun viven leparados, y diver ocuras parece el Matrimonio vío, que bacramento. No le canfen de vinculo tan Sagrado, que pues la muerte folo pur de defatarle, señal es que la vida no

ha de romperle.

24 He convencido, que el Matrimonio mas identifica, que vne; que es vn lazo tan estrecho, que mas parece identidad, que vnion. Pero este discurlo padece vn grave argumento,porque el Matrimonio ha de ser precisamente entre dos; ninguno se puede calar configo ( aunque ay muchos en el mundo bien calados configo propios) Lucgo tiendo entre dos el Marrimonio, no podrà componer el Matrimonio de dos vno.

25 El argumento parece eficaz, pero es clara la folucion. Antes de hazerse el Matrimonio, ay dos: despues de hecho, queda vno. Digalo el primer Matrimonio.

Formada Eva, la traxo Dios à la presencia de Adan: Adduxis eam ad Gen. 20 0. Adam. Aun no enjuto su nacimiento, 22. le avia desviado del semblante de su Esposo. Parece que las mugeres nacieron con achaques de fugitivas ; pues apenas se mira Eva nacida, quando se halla desviada.

27 Pues no fue desvio, escrive Cayetano, figuiendo la leccion hebrea, fino mysterio : Fecit venire cam ad Cayes his Adam. Este adduxit. Este hazerla venir, no se ha de entender de movimiento local, porque no estaba apareada; fino de movimiento espiritual, porque aun no eltaba vnida. Formòfe Eva del lado de Adan; y estando à si lado, estaban contiguos: y como no ay discancia entre dos immediatos, no avia que traerla à lu presencia , pues se ha. llaba à fu villa. Pacs como la trae: Adduxit cam? Porque no es ella atrac-

SIOR

cion movimiento local, fino espiritual de la voluntad. Avia de traerla, para señalarla por su Esposa : y como la vulgaridad explica el Matrimonio por vengo en ello, hizo Dios venir à Eva, para que explicasse el si en que venia.

Cyprian.de bono pudic.

28 Mas alma oculta. Dos oficios, escrive Cipriano, exerciò la Deydad en este lance, de Supremo Artifice, y de Cura, ò Sacerdote. Como Artifice, formo à Eva: Como Sacerdote, fue Ministro del Desposorio: Pero con esta diferencia, que quando Arcifice, formò a Eva del lado de Adan. Esto fue hazer de vuo dos: Quando Sacerdore, hizo de dos vno: Erunt Genes. 2.v. duo in carne una; porque es preciso que sean dos para el Matrimonio; pero tambien es preciso, que de los dos se haga por el Matrimonio, vno.

Pues si en todos los Matrimonios se dà esta vnion, qual serà la de Maria, y Joseph? Mas perfecto lazo fue el de Maria, y Joseph, que el de Eva, y Adan; porque este virgineo nudo excede à todos los desposorios. lo que la alma excede al cuerpo. En Adan, y Eva se vnivocan las almas, pero se confunden groseramente los cuerpos. En Joseph, y Maria se respetan los cuerpos, para estrechar con mas fuerza el vinculo de las almas.

30 Pues todo este discurso, aunque tan bien fundado, padece en el Evangelio vn gravissimo argumento. No pueden componer vna alma Joseph, y Maria; porque Joseph vive con dudas : Maria respira sin congojas. Joseph està ignorante del Mysterio: Maria està con entero conocimiento de canto caso. Joseph respira zeloso de su honra : María duerme en vna tranquila calma. Pues si padecen tan contrarios accidentes sus almas, como han de ser fus almas vnas? Muy diffintas parecen; porque mucho se distingue vna alma dudola, de vna quieta : vna alma ignorante, de vna fabia : Vna alma zelosa, de vna satisfecha. Luego muy distinta alma tiene Joseph de Maria; porque la alma de Joseph, se abrasa en llamas, y la de Maria respira sin congo-

No es grave el argumento? Pues debo estimar la instancia por la respuesta. Yo siento, que la que pare. ce batalla de zelos, es vnion de volun-

tades: v que nunca Joseph inds vno, que aora que respira zeloso. Para tan ilultre novedad, me dara prueba el Angel con sus satisfacciones, y el

Evangelio con sus verdades.

32 Vamos à la satisfaccion del Angel: Noli timere accipere Mariam confugem tuam. No temas recibir à Maria por tu Esposa. Pues como no ha de temer, si mira lo que mira? No parece satisfaccion de Angel, sino vulgaridad de hombre. Mientras no le revelare, que su Esposa ha concebido por obra Divina, durarà su justo temor, lo que durare su ignorancia. Pues como no ha de temer, fino se lo dize: Noli timere?

33 Pues esto basta, dize el Angel: y es evidente que bastò, pues se diò por satisfecho Joseph. Escuchen la razon. Para elta Concepcion , temiò Maria tambien : Turbata eft in sermo- Luc. 1. 0. ne eius. Al ver el Angel sus remores, se los desterro, diziendola: Ne timeas: Vers. 30. No temas. Mira que teme aora Joseph, y le repite el Angel las vozes que dixo à Maria para quitarla el temor. No podia dezir otras: porque yo, dize el Angel, desvanecì à Maria sus temores con las palabras de no temas. Es precifo que siendo Esposos, tenga Joseph los mismos sobresaltos, porque desdixeran de vno , à no fer iguales los temores Pues fi à Maria la fosseguè con no temas, no temas Joseph; porque vnos mismos temores, y vnas mismas almas, es preciso que se sossieguen con vnas palabras milmas.

34 Ajustada razon: Pero padece en el Evangelio vna grave replica. Si por las vozes iguales de no temas, son vnos, por lo que añade parecen muy diversos: Noli timere accipere Mariam coniugem tuam. No temas recibir à Maria por tu Esposa: el recibir, arguye distincion, porque ninguno se recibe à sì. Luego el recibir Joseph à Maria, arguye ser distinta persona.

35 Demos mas eficacia al argumento. Maria sabe que esta Concepcion es del Ciclo ; Joseph presume, que es achaque del bacro. A Maria fe la revela el Angel: Spiritus Sanctus superveniet in te: A Joseph en esta satiffaccion no fe lo dize el Angel : Luego fon diffincas almas; porque vna fabe, y otra ignora : à vna la revelan el Mysterio sa otra se lo callan : Vna vi-

Matth. I.V.

Verf. 353

vive entre luzes; otra entre obscuridades. Luego son dos almas: Pues no Ion fino vna.

LOAST CHIL

36 Divinamente el Evangelio: Voluit occulte dimittere eam. Quiso Jofeph dexar à Maria. Esto era con pro. piedad, divorciarse temporalmente; porque el divorcio no es mas, que division de la casa, y separacion de las personas. El divorcio no defata el matrimonial nudo', aunque parece que le afloja; pues los que antes, por el vinculo del matrimonio eran vno, en fuerza del divorcio son como diversos, porque quedan separa-

> Pues sobre la verdad de este discurso, fabrico aora mi reparo. No se divorciò Joseph de Maria en la verdad, sino solamente en la imaginacion: Voluit, pero no fecit: Quiso dexarla, pero no la dexò, Estando Joseph divorciado de Maria en su pensamiento, era preciso, que suesse su pensamiento muy contrario; porque de la suerte que es la separacion, se pierde la vnidad,

Era vno en el cuerpo, porque en la realidad no se avia divorciado. Era vno en la alma, porque en la accion no se avia dividido; pero no era vno en el pensamiento, porque su pensamiento era de divorcio : Voluit occulte dimittere eam.

39 Como estaban divorciados en los pensamientos, eran los pensamientos muy distintos. El de Joseph, era dexar à su Esposa; el de Maria, no perder su compania. El de Joseph, era suspirar zeloso; el de Maria, respirar confiada. Siendo tan distintos los pensamientos, era preciso que fuessen tambien los conocimientos contrarios: el de Joseph , ignorando el Mysterio; el de Maria, venerando el caso.

40 Pues aora cae la satisfaccion del Angel. Pretendes fatisfacerte? Pues noli timere accipere Mariam conjugem tuam : No temas recibir à Maria por tu Esposa. Pues como dize que la reciba por Esposa, si yà la eiene recibida? Habla como va Angel.

Recibe à Maria por tu Esposa: porque el Matrimonio se explica con dezir , yo recibo por muger à fulana. Joseph estaba divorciado de Maria en su pensamiento, dize Chrifostomo. Luego el Angel le ordena. que buelva en su pensamiento à revalidar el Matrimonio : Accipere Mariam coniugens.

42 Pues que sarisfaccion es esta? Matth. Como de vn Angel. Atiendan la ra- Nolitimere zon. Toda la satisfaccion era, decla- accipere rar à Joseph el Mysterio que ignoraba; idest domi y que Maria sabia. Pues recibe à tu retinere: Esposa en el pensamiento, y dexa esse iam mental divorcio; porque toda la caufa mente dide ignorar el Mysterio tu alma, sa- missa erat. biendolo tu Esposa, es, que como te has divorciado en el pensamiento, es tu conocimiento muy contrario al suyo. Pues el modo de saber el Mysterio, no tiene mas costa, que bolverte à casar en el pensamiento con Maria; porque como en fuerza de esse mental casamiento bolvereis à componer vna alma, sabras el Mysterio tan claro, como ella misma.

Noten por su vida roda la alma. La que parecia vulgaridad de hombre, se ha buelto satisfaccion de Angel. No remas recibir à Maria por tu Esposa. A no ocultar esta satisfaccion la alma que he discurrido, fuera satisfaccion aun indigna de vn plebeyo: porque siendo la question sobre dexarla, no era satisfaccion mandar recibirla, fino proponer los que avia para recibirla, y no dexarla. Toda la fatisfaccion avia de ser declararle el Mysterio, porque con menor noticia no pudiera satisfacerse vn juizio honrado, Pues fino se lo dize, como vn Joseph no-ble, y discreto se satisface? Porque no se lo dize como hombre, sino como Angel. Tu ignoras aora el Mysterio, porque se ha divorciado de Maria cu juizio: quanto te apartas mentalmente de tu Esposa, te alejas de la noticia-Pues si quieres saber el Mysterio con certeza, cala tu pensamiento con Mad ria; porque si todo este tiempo no le has sabido, es porque estaba cu juizio divorciado.

Ha convencido la vnidad de las almas el Angel con sus satistacciones, y el Evangelio con fus verdades. Pero por otro modo parece que la confirma el Angel.

45 Vna grande contradicion rea parò Agustino, y Chrisostomo en los fucessos de la Encarnacion con Maria, y fucessos de la Encertan San Matheo y con Joseph. Quentan San Matheo y San

Chrisoft. bom. 4. in

San Lucas la Genealogia de Christo, y el Mysterio de la Encarnacion; y encargandose sus plumas de esta grandel listoria, la escriven con peregrina diferencia: porque San Matheo no quenta el Angel que vino con la Embajada à Maria; solo dize las inquierndes de Jo. seph, quando miro à Maria embarazada con la Divina Prenda. San Lucas no quenta estos sobresaltos de Joseph, sino la embajada, que traxo Gabriel à Marias Parecen Historiadores muy defectuolos. Pues no son, dize Chrisof-

tomo, fino discretos.

46 Dividen las Provincias sus plumas, y no gastan inutiles repeticiones. San Matheo escrive, que vn Angel vino à satisfacer à Joseph; pero no quenta la Embajada de Gabriel. San Lucas escrive la Embajada de Gabriel; pero no quenta el Angel de Joseph; porque siendo vna alma en dos cuerpos, lo que se dize al vno, se dize al otro : Es tan ociolo el repetirlo, que solo mudan los nombres. Vno dize, que fue a Joleph. Otro dize, que fue à Maria. Para cumplir con la verdad, los nombran à entrambos : Por no incurrir en la repeticion, no repiten los fucessos; porque son vna alma para saber lo que passa; pero tienen dos nombres para cumplir con la naturaleza.

#### PVNTO SEGVNDO.

L Segundo Punto era contemplar el dominio, y imperio de Joseph. No parece humano quien fixa su imperio en el Cielo. Ser dueño de la Esfera, mas pide que barro mortal. Es Christo el Divino Sol de la Esfera: Es Maria el Cielo animado; y mandar en Cielo, y Sol, es imperio de Deydad. Desmiente Joseph entre tanta autoridad lo caduco; porque no parece que puede subir à tan altas eminencias el polvo.

48 Contemplen por su vida con devota reflexion, la Familia Soberana de Joseph. En su casa viene à Christo por Hijo, y a Maria por Espola. Si esto ay en el Mundo, temo que se ha quedado huerfano el Cielo. Si fueran can valientes los ojos, que pudieran mirar estas prendas fin turbarfe en festivas lagrimas , no supieran apartar de este

hermolo Cielo la vilta.

42 En el Cielo material sucede,

que esse hermoso Planeta, noble brasero de luz, y limpia hoguera de resplandor, se hospèda en todas las casas del Zodiaco, que son los doze signos que Ioan de incomponen la circular devolucion de las edades. Es huesped breve de estas casas donde se acoge, porque no vive en ellas mas de treinta dias. Es Corte- Cali. , sano, y se dà prisa por favorecer à todas. Alli se visten las casas de los aspectos del Solo Quando entra en Geminis, es remplado. Quando està en Leon, fervoroso. Quando en Virgen, benigno. Quando en Libra, favorable.

50 Es Christo por su luz, hermoso, y Divino Sol. Saliò del Cielo à illustrar con sus rayos el mundo. Entrò en la casa de Virgen, porque Maria Santissima le hospedò en el talamo di-choso de su Purissimo Vientre. Fue huesped breve de su casa, porque no passò de nueve meses su assistencia. Saliò de ella, y entrò en la casa del Leon de Juda. Este, es Joseph, noble descendiente de David : Ioseph fili Da. vid. En las casas celestes de la Esfera, està el Sol treinta dias: en la casa del Leon de Joseph estuvo treinta años. Pues como vn Sol Divino puede derenerse tanto? Porque el amor de Joseph le embaraza el movimiento. Treinta dias se detiene en cada casa aquesse Sol material: Treinta años se detiene el Sol Divino en la cata de Joteph; porque estan can bien halladas en su casa sus luzes , que los años le parecen dias, y convierte los dias en años.

Pues atiendan aora à la consequencia. Si la casa celestial, que hospèpeda al Sol creinta dias, se viste de sus influxos; què no recibiria de influencias Toseph, hospedando en su casa treinta años al Sol Divino? Todas las riquezas del mundo, fon vuas desveladas atenciones de aquesse Planeta hermoso: Vnos benevolos influxos de su agrado. Nacio el Sol tan noble, que en mantillas de luz le fajaron el refplandorsy aunque se vè ran distante del mundo, engendra el oro en la mina, y la perla en la concha. Toda virend obra mas activa con la vecindad, porque la distancia, enflaqueze el poder. Viviendo el Sol tan distante, engendra en la tierra, que mira con cuydado, todas las preciosidades de nuestro codicioso culto. Con Joseph estaba el Divino Sol ran vezino, que habitaba en lu milino dodagine l. de nov. mod. fac. Schema

micilio, y se reclinaba en su amoroso pecho: Y si distante engendra el Sol en vna tosca concha vna perla; que perlas no engendraria el SolDivino en Joseph, estando tan vezina à la concha su hermofa luz?

52 Dixo discreto el Profano de la hermosa Dido, à quien celebrò la antiguedad con engañoso culto, que abrazando à Cupido, que se le apareciò en el trage de Ascanio, se le abrasò en vivas llamas el pecho. Era Cupido essa fabulosa Devdad, à quien venerò el engaño por idolo del amor : y aun no fupo concebir vna mentida Devdad de amor en los brazos, sin abrasarse el

pecho en vivos incendios.

53 Quantas vezes estaria nuestro Dios en los brazos de Joseph! Quien pudo, sino Joseph tener al Cielo en su mano, y travelear con el Cielo? Luego sin duda se abrasaria Joseph, pues tenia estrechado en su pecho al Verdadero Dios del amor? Pero es resplandòr, y no fuego. No le abrasa, sino le ilustra. Pero tiempre se debe temer vn ardor; porque no es tan cortesano el fuego, que se permita al alhago : siempre fueron intratables los ardores. Nunca se manoseò la luz, que no se vengase de la llaneza el ardor. Pues como no arde Joseph en vivos incendios? Porque es Joseph el Fenix de los Santos: Y para vn Fenix que vive con tan divina llama, es la hoguera lifonja, y no ruina. Es hijo fuvo aquesse fuego que abrasa, y como à Padre le respèta. Para los demás, tiene como Juez, el ardor. Para su Padre Joseph, tiene como Hijo, la

54 Digo, que casi goza Joseph de autoridad Soberana, porque es Soberana la Familia en que impera. Christo, como Hijo, vive rendido à Luc. 2. V. su imperio: Et erat subditus illis. Maria, por Esposa, le respera como à Dueño de su casa. Este imperio tuvo Joseph : y tener imperio en lo Divino, parece que excede la margen de lo hu-

mano.

55 Esteriles Horaban Abrahan, y Sara fus amantes ternuras : el amor abultaba fus penas. Defeaban ver vn vivo retrato de lu amor , para que durase mas su voluntad. Docil a sus aufias el Cielo, los ofrece à Ifaac por hijo, pero los muda las letras de fus nombres. A Abrahan le anade vna letra, y Gen: 17.00

à Sara se la quita. 56 La razon de esta mysteriofa

transformacion, descubriò mi grande Geronimo. El nombre antiguo de la esposa de Abrahan, era Sarai: quitòla la i, y quedose en Sara: porque Sarai fignifica Princesa mia. Sara fignifica Solo Princesa. Prometiò el Cielo, que avia de tener por hijo à Isaac, de quien por linea recta desciende el Redemptor: y al darla por hijo à vn ascendiente de Christo, la quita el que Abrahan pueda Ilamarla Princesa suya; porque llamarla suva, denòta jurisdicion, pues nadie llama suyo lo que es ageno, sino lo propio. Pero fiendo su Esposa, debe con razon llamarla fuya. Pues no debe; porque es vna Esposa de tan alta Magestad, que ha de ser Madre de vn Hijo, de quien, aunque à lo largo, ha de nacer vn Hombre Dios: y sobre vna Muger, Madre de vn Hijo Divino, no ha de tener jurisdicion hombre huma-

Aora sube de punto el reparo. De Sara no nace Christo, sino desciende à larga distancia de tiempo. Antes de ser ascendiente de Christo, permitio el Cielo, que Abrahan la tavielle por suya, porque permitiò que tuvielse en ella jurissicion, como Esposa. Al hazerla ascendiente de Christo, se le quita la jurisdicion à Abrahan, porque no se diga, que tiene jurisdicion en muger, de quien, aunque à lo largo, ha de descender vn Hombre Dios. De Maria no solo desciende, sino nace. Luego si en Maria tiene Joseph jurisdicion, como Esposo, parece pisa la margen de lo terreno, pues tiene tan grande imperio en lo Sobera-

Todos reconocemos, que es hombre puro Joseph: pero es can alta su virtud, y su Dignidad, que casi pone pleyto à nueltro conocimiento, Porque no piensen, que es solo exageracion devota, lo ha de confessar por su dulce boca Maria.

59 Quomodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? Dize Maria al Angel. Como he de concebie, fino conozco varon? Pues conocerle, pudiera responder el Angel, si estas palabras fe entendieran como menan ; pero tienen inteligencia muy contra. ria: Virum non cognosco, dize Maria, cognosco. Hh2

D. Hieron: Nome Heb.

Luc. I. D. 340

Rocha in fest. Santt. Tofeph.

Quoniam Joseph non cognosco elle virum? led Delficum plane quodam re-

Co.

510

conozco por mi Esposo à Joseph, pero no conozco varon ; porque no miro à Joseph con ayres de varon, sino con respetos de Deydad. Pareze que para mi conocimiento no es humano, porque su virtud, me le haze parecer casi Divino: Virum non dognafco. Elta como confuso mi conocimiento, porque por la mano de Esposo, le miro como à varon: Por las virtudes que en el veo, pareze mas que mortal.

60 Donde hallaremos los hombres, Joseph dichoso, tu Esfera, si aun confiessa, que no comprehende tu luz, tu dulçe Esposa Maria? Virum non cognosco. Pues esta estera, entonces ignorada, creo que conita ya de la Escritura. Noten el Texto, que el declara qual es de Joseph el propio trono.

6: Llegan à Belèn los caudidos Paltores, y encuentran a Maria, a Jofeph , y al Infante : Incenerunt Ma-Luc. 2. v. riam, O' lofeph, O' Infantem. Aqui faltan mas fugetos, porque tambien alsilten Angeles en dulzes Elquadrones, que viurpan el ohcio à las aves. Pues como no le quentan? Porque no los ven. En presencia del Sol, no brillan las Eftrellas : ò assisten temerosas, o se retiran cobardes. Son Christo, y Maria los dos animados Soles del mundo: Vno alma de la luz por naturale-2a; otro archivo de la luz por esfuerzos de la gracia: y à vista de dos tan resplandecientes Soles, mal se pueden divitar las Estrellas de los Angeles.

62 Esta verdad tiene vna grave replica en la vista. Si el resplandor de dos Soles estorba verse los Angeles. como miran fin embarazo à Joseph en presencia de essos Soles? Si las Estrellas no pueden lucir à vista del Sol, como resplandece tanto entre dos Soles Joseph? Porque aunque Joseph no es Angel en la luz, en esta vista pareze que excede su resplandor. Y noten por su vida, que le ven à Joseph entre Christo, y Maria : Mariam , & Tofoph, & Infantem. Joseph ocupa el lugar de enmedio ; porque es tal Joseph , que en medio de los dos psede lucir ; y ni dos Soles tan grandes le quieren obseure-

63 Està Joseph en medio deChris to, y de Maria. Elle es lugar que le da la Providencia, porque le dellinò para Esposo de Maria, y Padre de la Mageifad Suprema : y como le concede tan grande Dignidad, le coloca en puesto tan superior.

64 No puedo negar, que era folamente Joseph vn Padre reputado de Christo; pero en las atenciones, y en los cuydados, procedia como Padre verdadero. Quizà por esso llamò el Espiritu Santo Paloma hermosa à Maria: Columba mea: porque otras aves ay mas generolas, pero tienen Cantic. 6. repartidos sus cuydados, y assistencias. v. 8. La hembra assitte al nido, y el machuelo al campo, à buscar el alimento. En las Palomas, tan iguales cuydados tiene vno como otro, y tan puntual assistencia al nido. Luego es Paloma Maria, confagrada à los castos arrullos de Joseph; porque yà que no go. za Joseph las realidades de Padre, las desea merecer por los cuydados de asfiftente.

65 Este cuydado, y assistencia de Joseph à su Hijo Jesvs, es su grandeza mayor; porque no quifo fiarla el Cielo, sino del Espiritu Santo, è Joseph. O ha de ser Joseph en el Mundo, ò el Espiritu Santo en el Cielo.

66 Iesus ductus est in desertum à Spiritu, dize San Mateo. Fue guiado Christo del Espiritu Santo al desierto. Esso significa la voz duetus. Quiere dezir, que el Espiritu Santo es como vn Ayo que le guia, como vn Maestro que le govierna. Pues Christo necessita de Ayo? Dos respuestas darè, vna para lo moral, y otra para gloria de Joseph,

67 Iba Christo al Desierto à batallar con el infernal espiritu: Vt tentaretur. Iba por sì seguro del laurel: pez ro enseño à los virtuosos, que no deben entrarle por su gusto en las ocasiones de peligro, fino llevados del Espiritu Santo. Entrarle por su gulto, es ir confiados; y no ay mas legicimas madres de las desdichas, que estas arrevidas confianzas. Camina Christo al desierto, pero se dexa llevar del Espiritu Divino : Ductus eft ; porque en entrandole voluntarios, y fin impulso superior en el peligro, milagro serà falir triunfantes del riefgo.

68 La legunda razon, es para gloria de Joseph. Acababa Christo de elpirar, en dictamen de Bernardo, D. Bernar. y Bernardino; y fale Christo al desier- din fermade to, no a llorar fu muerte, como en S. foleph. los melindres del mundo melancolico, art. 2. 5.3.

16.

sino

fino à declarar sus Mysterios, hasta entonces ocultos. Al mismo tiempo viene à llevarle, y servirle de Avo el Espiritu Santo : Ductus eft. Pues no bastaban tantos esquadrones de Angeles que le assistian? No Señor ; porque viviendo Joseph, era su Ayo en lo humano, y le resperaba Christo con atenciones de subdito : Et erat subditus illis. Falta Joseph, y viene el Espiritu Santo a fuplir; porque en faltando Toseph de ser su Ayo, solo puede suplirlo el Espiritu Divino.

69 Vna question tan nueva como discreta, se ofrece como nacida. Vna Esposa que mirara à vn tiempo à su Esposo en vn peligro, y a su hijo en vn riesgo, incapaz de favorecer à entrambos, à qual debia acudir primero, à socorrer al Esposo, ò à amparar al hijo? A mi cortedad tôca proponer la duda. A la discrecion que me escucha,

pronunciar la sentencia.

70 Parece que debe favorecer primero al hijo, que al Esposo: porque fon los hijos vnas robadas vidas de los padres. Vnos espejos vivos, en cuyos animados cristales se miran impressos. El mayor cariño, diran, es el de la madre al hijo, porque David para ponderar el suyo con Jonatas, no encontro mas propia comparacion: Sicut mater vnicum amat filium suum,ita ego te diligebam. Avia dicho la Escritura, que Jonatas queria à David como à su alma : Dilexit eum Ionathas quasi animam suam : y para corresponderle, dize, que le ama como madre; porque es el amor de madre tan excelsivo, que no folo quiere à fu hijo como à fu vida, sino tambien como à su alma: Quafi animam fuam.

71 Parece, que esta razon convence por el hijo. Pues mejor ha de convecer a favor del Esposo. Es el hijo vna vida muy amada, pero es vna vida distinta. Es Esposo, y Esposa vna alma tan enlazada, que respiran por la misma vida: Qui suam oxorem diligit, se ipsum diligit. Es vna alma dividida en dos tomos; impressa en dos cuerpos. El Marrimonio que haze de dos cuerpos vno con la mano, haze de dos almas vna con el cariño. Si es apostasia de la naturaleza faltarfe à su propia vida, què fuera faltar a lu propia alma? Al hijo se puede querer como a su vida: Al Espolo le debe amar como à la alma.Fa-

voreciendo primero al hijo, atendia à su vida: Favoreciendo primero al Esposo, atendia à su alma; y suera ceguedad dexar en rielgo a fu alma, por facar del peligro à su vida.

72 Por no dilatarme olvido mas razones, y doy la mas eficaz, fundada en Texto expresso. Habla el Espiritu Santo de las tirantes atenciones del matrimonio, y dize, que es su obligacion tan estrecha, que se deben dexar padres, y madres por la Esposa: Propter boe dimittet bomo patrem , & Math. 19. matrem . O adhærebit vxori sue. Y fi v. s. deben dexarse los padres, mejor deberan los hijos. Doy la razon. Mas eftrecha es la ley de la obligacion, que la ley de la voluntad : respecto de los hijos milita la voluntad; respecto de los padres vive la obligacion: A los padres debo el ser : los hijos me le deben à mi. Luego siendo el Esposo primero que los padres, ferà con mucho excesso primero que los hijos; porque si por el Esposo se dispensa la ley de la obligacion, mejor se dispensarà la ley de la voluntad.

Contemplemos aora à Maria entre su Hijo, y su Esposo amenazada de vn peligro ; y no fue rie sgo fantaf. Matth. 29 tico, que Herodes con su ira le hizo en v. 14. la fuga à Egipto verdadero. Es cierto que prevalecia el Hijo por Divino, al Esposo humano. Pero no puede ser mayor blason de Ioseph que llegar cafi à balancear los cuydados, y que licigue en el corazon de Maria vn Ioleph, cuydados con el mismo Dios. Quede en hora buena Ioseph vencido, que basta para su grandeza aver contestado

el pleyto.

Pablo llamò al Esposo cabe- 1. ad Cor. za de la muger; y fer cabeza, es excef. 11.0.3. so: Pero atendiò Pablo à los natura- Capudt aules casamientos, no à este milagroso tem multede Maria; porque como este fue tala- res virmo de la gracia, no admiriò las vulgaridades de la naturaleza.

75 Es noble Correfano Tofeph, que enciende sus venas la purpura de David : y fiendo en rigor cabeza de Maria por leues de Esposo, no cumpliera con la reverencia à fu Esposa, ni con fu amante cortefania, fi no putiera à lu Esposa sobre su Cabeza, Parece fantastico el discursos y una erudicion natural, que debo al iosigne Medico Fernelio, le hara verdadero.

Ad Epbef. 5. D. 28.

2. Reg. 1.

1. Reg. 18.

V. 270

V. I.

I.uc. 2. V.

Fernel, lib. 1. Phifiols cap. 9.

Omnium prima in oculos traij infigitur, intenes Gracis opti cia. quidem

Nacen en la cabeza humana 76 dos Nervios infignes, que en Griego se llaman los Nervios Opticos. Estos son Padres de la vista, y de los ojos, porque alientan los espiritus visivos, recibiendo sus especies. Siendo dos, citur, at que son tan vnos, y tan diversos, que naciendo casi de vn mismo origen del cuius nervi celebro, se juntan al principio, y des. pues en medio del camino se aparfunt, & in. tan, para poder ocupar los dos enter ceteros contrados lugares de los ojos. Esta magis con- fue la estructura de la naturaleza, cavi dici Atiendan aora los primores de la gra-

ci, molles ij . 77 Apagò Adàn la immortal ino. cente luz. Eterna noche padeciera el perquos vi- mundo, fino bajàra à iluminarle la luz dendi spiri- del Verbo: Ego lux in mundum veni. tus invehi- A quien toca recibir la luz para ver, tut. Duo son los ojos: y à Maria, y Joseph tocò recibir esta Niña luz, porque son los sunt vi ocu- ojos del mundo. Para este efecto tieli, diversis nen los ojos dos nervios, que son los enati locis, Principes, porque Miria, y Joseph sed qui à son los Monarcas. Tienen estos nermedia cur- vios vn milmo origen, porque Masus via qua ria, y Joseph son parientes. Estan decufati coi vnidos estos nervios opticos, portionem fa- que Joseph, y Maria estàn casados. ciant mox- A la vnion de estos nervios llama que diducti la Medicina Prima coniugatio, porsuum que este Matrimonio fue en la digquisque è nidad el primero. Lo singular de esregione ocu ta vnion de nervios es, que al prinlum fertur. cipio se juntan , y despues se apar-Ioan, 12. tan ; porque se juntaron al principio por el si de Esposos, pero despues se desviaron como purissimos, Estàn vnidos, y desviados; porque estando tan desviados los cuerpos, estaban los corazones muy vnos. Estos dos nervios Opticos reciben la primera luz, y componen los ojos humanos; porque no folo fon Joseph, y Maria los ojos del mundo por lo amado, fino por aver recibido de fus ojos el mundo la primera luz del Verbo.

78 Aora falta la cortesania de Jofeph. Atenta la Providencia à la cabeza , como à Principe del enerpo, la adorno de hermofura , y la presubest tennis vino defensa; porque al celebro le corriò vna runica hermofa, que le tirviesse de velo, o cortina. Vive el cerebri in- celebro como embucito en vna blanquissima, y purissima telilla, que se Pla Mater, Hama Pia Mater, Madre Piadola ; y

Madre Piadola, ninguna es fino Maria; porque no cumpliera Ioleph como cortesano, si hallandose, por Esposo, cabeza de Maria, no pusiera sobre su cabeza à esta Madre Piadola.

79 Hasta aqui, Joseph mio, ha podido llegar reverente mi temor: no dixe discurso, que à lo soberano, solo en extaticos raptos llega el entendimiento. Mas se remonta azia el Cielo la voluntad, que el discurso; porque el corazon como viste alas,sabe remontarse à las Esferas: pero como humano, adolece con achaques de ciego; y quien buela con ceguedad, ama fin duda el caer; aunque caer por aver llegado tan alto, haze amable el precipicio.

80 No estrañeis, Esposo de la mejor Midre, y Padre del mas Noble Hijo, me aya perdido en teatro tan espaciolo; que no fuera grande esse Golfo de cristal, si la mas alta vela no zozobrara en el. Grandezas ay; que solo las reconoce nuestra ignorancia en los escollos; que estando el Mar infamado con tantos baybenes, y ignorando fortunas el mas caudalofo rio, aquel peligro que infama el mar. le engrandece; pues el no encontrarse fondo, es lo que tiene de grande.

81 Si vn Planeta deslumbra nueltra torpe debilidad. O quanto padeces rà nuestra flaqueza con dos! Luego si como Esposo haze en Maria la relacion el eco, mirando estos ardores; saldran à responder aquellas luzes. Yi si aun no pueden con la atencion del Sol los ojos, como podran con Sol, y Luna juntos?

82 - Atienda vuestra Nobleza esta generola anlia , que en festivas demonstraciones os celebra: Esta gratitud, que impaciente en la veneracion del pecho, respira exteriormenre el ardor ; pues essos lucidos ardores que respiraron ayer, llamas fueron del pecho, que exhalò abra; sandole el amor: Y aunque se resolvio su exhalacion en ceniza, abriga la devocion la llama: No late muerta, fino oculta; que porque no se encienda la vanidad con el humo del estruendo: os quiere servir con el fuego de su amor, oculto, y difimulado en el pecho.

Mire agradecida vueltra Noble Piedad las milerias , y ne-

Fernel. ibi Meninx alr. mollis, idoneum volucrum,

0.46.

cessidades de nuestros ingratos covuestro Fervor nuestras tibias, ò muertas ansias. Y pues Christo, à fuer de buen Hijo, està sujeto à vuestros Pa-

ternales preceptos, mandad (mal dixe, razona Ablande vuestra docilidad suplicadle, que quien pide pudiendo tan inflexible obstinacion. Encienda mandar, manda dos vezes) Suplicad nos conceda la gracia, para acompanaros en eternidades de gloria.

## ORACIO DE SANTA AGVEDA. VIRGEN, Y MARTIR.

Si ita est causa hominis cum vxore, non expedit nubere. Qui dixit illis : non omnes capiunt verbum istud, sed quibus datum est. Sequent. Sanct. Evang. sec. Matth. cap. 19.

Caro mea verè est cibus, & Sanguis meus verè est potus. Seq. Sanct, Evang, secund, Ioan, cap. 6.



AN sabia es la Providencia, que hizo à las mentiras vnos hermosos borradores de las verdades. Dize Agustino , que adoraba la D Aug lib. Gentilidad à vna Virgen, de cuyos pechos 5. de civit. corrian dos cristalinos rios. Al vno llamaban Dei. el rio del amor : al otro el rio de la vida Fingian, que mientras dormia la Virgen, cellaba de correr el rio de la vida; pero que nuna ca faltaba el rio del amor.

2 De esta venerada sombra, es el original la hermosa Agueda. Es la muerte para los justos sueño, porque es descanso. Corren

dos rios de sus dos hermosos rasgados pechos, porque a dos pechos corresponden dos rios. Vno es de la vida, y otro del amor. Dormida al sueño de la muerte, faltò el rio de la vida para gozarla su Patria; pero no faltò el rio de su amor para assistirla, y defenderla. Quantas vezes su velo ha librado a Carania de los incendios del Ethna! Porque pudo dexar de correr de su pecho el rio de su vida ; pero no ha podido dexar de correr de su corazon el rio de su si-

3 Oy celebraban los Antiguos, en dictamen de Causino, las fiellas de Dia- Causin. in na, y de Hercules. Bastaba vya para sus mentiras, pero se necessicaban las dos Epbemer. para nueltras verdades. Fue Diana entre fus aras supersticiosas la celebrada de biss. calta, y de pura. Fue la imagen de la castidad. Fue Hercules el que domo cantos monftruos, y desde la cuna se ensayo à despedazar serpientes. No sue Agueda folo la imagen de la caltidad, fue mas que vn Hercules en el valor. Mas es vencer alhagos, y promessas, crueldades, y tiranias, que montros irraciona. les. Pues oy es el dia de la calditsima Diana, y del Herentes verdadero; porque supo juntar de la castidad lo puro, y de vo Hercules lo valerolo.

Cor-

Geno7:

240

Cen. 19.0.

Gen. 14. V.

Corto epitafio es este à su invencible valor; y desconfiando sin duda el Cielo de que las humanas eloquencias no podian con todas sus estendidas velas navegar el inmenso golfo de sus virtudes, dispuso que sucediesse en su muerre un prodigioso milagro. Refierele el Metafraste. Estando para sepultar su hermolo cuerpo en noble concurso, se vid vn mancebo hermoso, y no conocido, que llegando al sepu'ero gravo en el este epitafio. Aqui yace vna gloriosa doncella, honor del Cielo, y libertad de su Patria. No bolvieron à descubrir el mancebo; conque conocieron ser Angel, y compañero suyo.

5 Ser Agneda libertad de su Patria, lo han dicho, y dizen los sucessos. Yà en tantos baybenes de su varia fortuna se huviera anegado, à no estar Agueda viva para defenderla. Al punto que dexò Noe el mundo, y entrò en la Arca, empezò à anegarse la tierra. Al instante que Lot saliò de Sodoma, se resolviò su impureza en ceniza. Al punto que Moyses salio del Mar Bermejo, se altero para anegar los Egipcios; porque si obligamos con nuestros delitos à que nos dexen los Santos, que han de suceder sino diluvios de miserias, llamas de justi-

cia, y naufragios de inconstancia?

Todos estos riesgos ha padecido Sicilia, Patria de Agueda, diluvios, llamas del ethna, y naufragios; pero de todos tres la ha defendido con su velo; porque siendo tan insignes vn Noe, vn Lot, y vn Moyses, basta vn velo de Agueda à executar lo que vn Noe justo, vn Lot preservado, y vn Moyses escogido. Todos tres se requieren para tres tan graves peligros; pero basta vna cinza de Agueda para todos essos rietgos. No es tan largo poder, imperio de la naturaleza, sino privilegio de su merecida gracia. AVE MARIA.

## TO THE COURT OF THE PROPERTY O

Se ita est causa ho minis cum vxore, non expedit nubere. Sequent. Sanct. Evang 

Curo mea verè est cibus. Seq. S. Evang. sec. Ioan cap. 6.

zones, y motivos del repudio. El argumento de la celebridad, es la pureza, distantes argumentos, y bien mirados fon vnos; porque al escuchar los Apostoles las causas del repudio, sacaron esta consequencia: Si ita est causa hominis cum voore, non expedit nubere. Si por causa de fragilidad, y adulterio, es licito el repudio, mas conveniente ferà no cafarfe, porque es facil tropezar en esse inconveniente, Es muy facil el delito , porque el delito es lo facil. Juzgaron, dize el doctissimo Maldonado, que era tan contingente el rielgo, que eta mas prudencia no aventurarfe à tomar el dicho al peligro. Pues para desvanecer este fundado miedo, fe apropia este Evangelio à Agueda. Miren à Agueda vens ciendo los rielgos de fragil. Contemplenla, ò bolviendo facil lo que juzgaban impossible; ò haziendolo con fu exemplo can ambiciolo, como tratable.

Il. Norte del Evangelio es 8 No tengo de mirar en esta in-proponer Christo las ra- signe Matrona lo comun de su vida, si no lo mas escondido, y de mas exemplo. Astuto Quinciano la entregò à y el martyrio de Agueda. Parecen vna muger del mundo llamada Afrodifia, para que conquistasse su purezza. Venciò sus falsas instancias, y persuasiones feas. Irritado el Tyrano, la arrancò los pechos; la arrojò à las llamas ; triunfò de los incendios ; bolviò à la carcel, y en dulzes coloquios con Dios, saliò su purissima alma de esta prision mortal. Recogiendo lo mas vtil de estos admirables sucessos, dividire mi Oracion en dos Puntos. El primero ferà. Qual fue mas, vencer las instancias de esta falsa muger del mundo, ò triunfar de las llamas, y del incendio? El fegundo ferà , por què no muere Agueda en los tormen-

tàs à manos del Tyrano, fino en dulze meditacion con fu Esposo Christo? (0) (0) (m

Maldo biso

## PUNTO PRIMERO.

D Ara conquistar la pureza de Agueda, la introduxo Quinciano en casa de esta muger, llamada Afrodifia;muger tan olvidada de su obligacion, que era su casa torpe elcuela de la fragilidad. Aqui estuvo Agaeda presa varios dias. Que terribles cadenas! Permitan que diga, que las carceles de otros Santos, fueron del cuerpo; la carcel de Agueda, fue del animo. Dormia Pedro en la carcel con las cadenas, porque le fatigaban los pies, como yerros. No dormia Agueda con eltas cadenas; porque la atravefabun el corazon, como ocasiones para el pecado. Con arrojo facro digo, que no ralgò à Agueda los pechos el Tyrano, fino esta falsa muger con las instancias para el delito: porque no la rafgan el corazon las penas; solo la rasgan el corazon las

Actor. 12.

0.6.

34.

9 Grande exemplo en su Esposo Christo Abrieron à nueliro Redemptor Ioan-19. v. el pecho: Lancea latus eius aperuit.Pero dispuso su Providencia, que no se le ralgallen estando vivo, fino estando muerto. Dexo la superficie, que se ofrece de padecer Agueda viva, lo que la Elpolo difunto, porque se fiaron de Agueda las verdades, y se cotento el Efposo con las representaciones. Christo permite que le le abran; Agueda tolèra que se le rompan; porque ni cabia el amor de Christo en su pecho, sin moltrar a todos fa corazon abierto; ni cabia la fineza de Agueda, fin mostrar à lo Esposo por vo corazon abierto, to-

do vn corazon rafgado. 10 El reparo profundo es el que haze Agustino. Por que no recibio Christo esta herida del corazon eltando vivo, fino ya rendido, y fin aliento? Noten la razon. Chalto en la Cruz fue sujeto de penas, y sue objeto de culpas. Estando Christo vivo, le podian atormentar, y atormentaban con martyrios, y con penas. Estando và difunto, no le pueden martyrizar con penas, porque no ella fensible, fino con la ceguedad de las culpas. Quando le atormentaron con penas eftando vivo, le rafgaron los pies, y las manos: quando le martyrizaron con culpas chando muerto, le rafgaron el

corazon ; porque ay ranta diferencia de martyrizar con culpas, è con penas, que no le rafgan el corazon las penas; folo le rafgan el corazon las enlpas : Latus eius aperuit.

11 Yà tenia Agueda el corazonbien roto, quando llegò la crueldad del Tyrano. Las culpas que miraba en cala de esta falsa muger; las instancias que padecia contra su pureza, fueron lanzas, que atravelaron su alma. Las puntas de las culpas rafgaton tambien el corazon a su Princela Maria: Tuam ip. Luc. 2.54 35 Jius animam pertransibit gladius ; porque en amores tan soberanos, no los rafgan los corazones los tormentos con sus penas, fino las maldades con lus culpas.

12 Triunfo invencible Agueda de todas las fallas caricias de elta lasciva muger. Ya empiezo justamente à rendir a Agueda los tributos de la admiracion. Arrojada despues à las llamas, triunfo de sus incendios. Grande tiunfo para los ojos! Entregada à las llamas de esta lascivia, que via, triunfo, de sus ardores. Grande criunfo para los discursos! Porque triunfar de vna hoguera es llama muerta; triunfar de vna lafcivia.

es llama viva.

13 Todos los discretos juzgaran ponderacion fi digo, que fiendo la mayor llama la del infierno; fiendo el fuego mas inextingible, pues ardera fin confumicle eternamente, es tan ardience la liama de la lascivia, que quiere introducir con fus eternos ardores, in; saciables competencias. Pues no es discurso mio, es discurso del intigne Agustino, que con elegante frase llama al fuego de la lascivia, emulo del fuego eterno. Pues digo, que es vna emulacion, que pretende ser excesso. Parece la llama del infierno, vna llama muerca. Parece la llama de la lascivia, vna lla-

Tengo vn grande fiador de Texto. Infeliz el rico avaro parò en el centro de la miseria, que tan caro comprò con su avaricia. Necissimo hombre, teniendo medios con fu riqueza para comprar el Cielo por el anchifsimo camino de la bizarria, comprar el infierno por el estrechisimo camino de la miseria! Et seputtus est in inferno. Levanta los ojos al Cielo, mira al pobre Lazaro, pide vna gota de agua para aliviar in fed , y da la razon

Luc. 16. W.

Verf. 24.

Iudith. Iza

V.168

de padecerla: Quia crucior in bac flamma. Noten el crucior. Me atormento en cîta llama. No ha de dezir me atormento, sino me abraso Ardeo in bac flamma.

15 Dexemos al rico en su lugar, pues le merece, y vamos à mirar à Holofernes. Este grande Capitan se hizo esclavo de Judit : tan ciegamente le cautivo su beldad, que lo explica el Texto con esta elegante frase; Erat enim ardens in concupiscentia eius. Estaba ardiendo en su concupilcencia. Nos ten este ardens con aquel crucior. Al rico no le abrasa la llama del infierno, sino le atormenta: Crucior. A Holofernes no le atormenta la lascivia, sino le abrasa: Erat ardens; porque ay tanta diferencia de la llama de vn infierno, à la llama de vu lascivo, que vua llama del infierno, atormenta; pero vna llama de lascivia, abrasa: Erat ardens.

Quiero adelantarlo mas, por ser el desengaño tan veil. El esecto de vna llama del infierno, es atormentar: Crucior in bac flamma, El efecto de vna llama de concupiscencia, es abrasar: Erat ardens in concupiscentia eius. Luego siendo mas el abrasar, que el atormentar, mas viva parece la llama de vna lascivia, que abrasa como volcan, que la llama de vn infierno, que atormenta como tizon.

17 Noten, que advertidamente puso el Texto: Ardens in concupiscentis. No dixo que se abrasaba de amor, fino de lascivia; porque el casto amor no abrasa, sino calienta Es el casto amor vna llama tan templada, que tiene de fuego la luz, sin participar el ardor. Lo que abrasa, es la concupiscencia, porque no es luz de modesta llama, sino justo ardor de infera nal pena. A esta llama ardiente de lascivia fe la da el efecto de abrasar, y se le quità à vna llama infernal. Donde irèmos por vozes para horror de este vicio, si aun le vienen cortos los volcanes del infierno?

18 Sin duda que se ensayan los lascivos para aquellos eternos volcanes con los terribles ardores que padecen para justo castigo. Pues de roda esta llama falio Agueda victoriola!O diamante firme, que te bur las de los incendios! Oro purilsimo, que te buelve la llama mas resplandeciente! Como avia de temer el fuego de vua muerta lena, quien

avia pisado el suego de vna viva lasci-

Yà que he puello à los ojos la llama, ocioso parece advertir, que huyamos de ella. Pues lo peor es, que conociendo esta verdad con los ojos abrasados, galanteamos ciegos los peligros. Venciò Agueda dentro de la llama; pero no haze exemplo para entrarse en ella. No es exemplo que induce confiança, fino que intima la fuga; porque sabiendo que no tenemos la gracia de Agueda, sera nueva culpa entrarse en la llama con esperança de de victoria. O Señor, que donde yo entro no ay peligro. Es muger? Pues no entres confiado, fino rezelofo.

20 Juzgaran los doctos fabula vna escondida noticia que dire. Pues combido à que la lean, no menos que en San Pedro Damiano. Estas son sus elegantes, y desengañadas vozes: in quodam monte Orientis lapides funt igniferi, qui masculus, & sæmina nuncupantur, O dicuntur Pyroboli, qui cum à Se procul sunt, non accenduntur; si verò famina appropinguaverit masculo, protinus ex eis ignis egreditur, itaut omnia, que circa montene sunt, flammis, Vaporantibus exurantur. O discreta, y piadosa Providencia, que hasta en las piedras rudas, pulifte nueftra doctrina!

21 Nacen en vn monte del Oriente vnas piedras, que por las similitudes con los fexos fe llama vua con el nombre de varon, y otra con el nombre de muger. Estas piedras se llaman de fuego, porque naturalmente arden; Lapides sunt igniferi. Pero no arden en rodo tiempo: estando desviadas, no se abrasan: quando la piedra muger se acerca à la piedra varon, se abrasa el monte ; porque debe de bastar vna muger de piedra, para introducir vna llama viva.

Grande documento nos dexò 22 el Ciclo en cstas picatras. No tienen de hombres , y mugeres mas que los vanos nombres. No reconocen mas que vnas muertas fimilicades. Pues vezinas, se abrasan: desviadas, se templan: Si famina appropinguaverit masculo, protinus ex eis ignis egreditur. Lo mifmo es acercarle, que encenderse : Pues si este ardor ocasionan vnas muertas similitudes, què executaran vuas vivas verdades?

as En la guerra de la lascivia no

D.Pet Damian lib. 2. epift. 18. alias opofc. 5206050

D. Aug. fer. 150.de tep. contia libidinis impetum, apprehende fuga, si vis obtinere victoriam , nec tibi verceudum lit fugere, fi caftitatis palmam delideras obtinere.

vencen los valientes, sino los cobardes; porque no se vence peleando, sino huyendo, dize Agustino. Esse insigne triunfo de vencer dentro de las llamas, se referva para vna Agueda, que tiene el nombre de piedra preciosa, llamada Agatha; porque para no abrasarse à vista de la lascivia, aun no basta ser vna velgar piedra, sino ser vna piedra muy preciosa.

24 Triunfò Agueda del incendio, estando dentro del peligro. Triunfò tambien de las crueldades de Quinciano. Pero mayor sue el triunso primero, que el segundo; porque Quinciano peleaba con tormentos, y crueldades. Astrodisia peleaba con falsas, y alagueñas vozes. En Quinciano, hazia la guerra el rigor. En Asrodisia, hazia el tiro el deleyte, y suavidad. El combate de Quinciano, durò solo algunas horas. El de Asrodisia perseverò treinta dias; y es mas vencer el impetu de vua lengua impura, que porsia, que la vehemencia del tormento que se acaba.

gracias al Ciclo el Eclesialtico: Liberafi me: à lingua coinquinata, Or verbo mendacij, à rege iniquo. Gracias te doy, Señor, que me libraste de vna lengua impura, de vna voz fassa, y de vn Rey injusto, y tyrano. Primero pone la victoria contra la lengua: A lingua coinquinata, y despues el triunfo de vn Rey tyrano: A rege iniquo. Mas parece que es vencer de vn tyrano las crueldades, que triunsar de las mas impuras vozes. Pues como pone primero la victoria de las vozes, que

el triunfo de las crueldades?

Vid. Corn. bic v. 1.

Ecclef. 51.

0.7.

-06VS 7070

Lett. Grec.

A lingua

impura.

26 Permitan que diga, que porque hablaba en profecia de Agueda, pues aunque en esta Oracion da gracias à Dios el Eclefiastico por averle librado de muchas aflicciones, y peligros, no tiene entre ellos el lugar inferior, el combare contra la castidad; y víurpa la Iglesia estas vozes, aplicandolas à las Virgenes, por la fingular constancia con que conservaron, y defendieron su pureza, Vna, y otra baca-lla cruel padeciò Agueda. Viòse acomerida de las vozes impuras de Afrodisia; viòse atormentada à rigores, y crueldades de Quinciano : Y como alli se vè libre del falso alhago de la mas impura voz ; y aqui triunfa de la crueldad, pone primero la victoria de aquella voz tan impura, que el triunfo de la mayor tyrania; porque no es tanto laurel falir triunfante de las crueldades, como vencer el veneno de estas vozes.

27 Mas alma tiene. Señala el Eclefialtico las batallas en que triunfa. y dize que saliò triunfante de los leones: A ruzientibus preparatis ad efcam : que las llamas fueron luz , fin passar à ser ardor : In medio ignis non sum astuatus. Estas son las crueldades de vn Rey tyrano: A rege iniquo, Par rece, que no puede aver quien compita la sana de vn leon furioso, ni la voracidad del fuego. Luego este serà el mayor triunfo. Pues es engaño. Mas es salir triunfante de aquellas impuras vozes: A lingua coinquinata, que indemne de los volcanes; porque el fuego, es enemigo contra la vida: las vozes impuras, eran tyranos contra la pureza; y mas triunfa quien vence alhagos contra la pureza, que quien vence incendios contra la vi-

28 En medio de estos cormencos se hallaba el invicto pecho de Agneda. En los incendios, que mando avivar el tyrano; y entre las ima, puras llamas, que encendia la aleve Afrodifia. Aquel fuego la aflige con horrores: esta llama la atormenta con alhagos, y blanduras. Aquel, junca el abrasar, y lucir: este es fuego tan aleve, que mancha, y obscurece quanto consume. Aquel fuego tira a acabar con la vida : este à manchar la pureza ; y mas padece su armiño en el martyrio, que le opone à su pureza, que en el volcan, que es solo contra Iu vida.

## PVNTO SEGVNDO.

L segundo Punto era, que no muere Agueda en los cormentos à violencias del Lyrano, sino en dulce meditacion con su Esposo Christo. Triunso Agueda de la carcel de la lascivia. Venciò el eculco, y susside el despedazarla barbaramente los perchos: no respetando el Tyrano (como le dixo discreta Agueda) no respetando, en sus pechos la primera deuda que tenemos despues de nacidos. Véciò las llamas, y los incédios: las azeradas puras mas, y los incédios: las azeradas puras en que la arrojaron despues de las llamas.

Verf. 24.

Iudith. 12.

V.168

de padecerla: Quia crucior in hac flamma. Noten el crucior. Me atormento en cita llama. No ha de dezir me atormento, fino me abraso Ardeo in bac flamma.

15 Dexemos al rico en su lugar, pues le merece, y vamos à mirar à Holofernes. Este grande Capitan se hizo esclavo de Judit : tan ciegamente le cautivo su beldad, que lo explica el Texto con esta elegante frase: Erat enim ardens in concupiscentia eius. Estaba ardiendo en su concupilcencia. Nos ten este ardens con aquel crucior. Al rico no le abrasa la llama del infierno, sino le atormenta: Crucior. A Holofernes no le atormenta la lascivia, sino le abrasa: Erat ardens; porque ay tanta diferencia de la llama de vn infierno, à la llama de vu lascivo, que vua llama del infierno, atormenta; pero vna llama de lascivia, abrasa : Erat ardens.

16 Quiero adelantarlo mas, por ser el desengaño tan veil. El esecto de vna llama del infierno, es atormentar: Crucior in bac flamma, El efecto de vna llama de concupiscencia, es abrasar: Erat ardens in concupifcentia eius. Luego fiendo mas el abrafar, que el atormentar, mas viva parece la llama de vna lascivia, que abrasa como volcan, que la llama de vn infierno, que arormenta como tizon.

Noten, que advertidamente puso el Texto: Ardens in concupiscentia. No dixo que se abrasaba de amor, fino de lascivia; porque el casto amor no abrasa, sino calienta Es el casto amor vna llama tan templada, que tiene de fuego la luz, sin participar el ardòr. Lo que abrasa, es la concupiscencia, porque no es luz de modesta llama, sino justo ardòr de infernal pena. A esta llama ardiente de lascivia se la da el esecto de abrasar, y se le quità à vna llama infernal. Donde irèmos por vozes para horror de este vicio, si ann le vienen cortos los volcanes del infierno?

18 Sin duda que se ensayan los lascivos para aquellos eternos volcanes con los terribles ardores que padecen para justo castigo. Pues de roda esta llama faliò Agueda victoriola!O diamance firme, que te bur las de los incendios! Oro purilsimo, que te buelve la llama mas resplandeciente! Como avia de temer el fuego de vna muerta lena, quien avia pisado el fuego de vna viva lasci-

Yà que he puesto à los ojos la llama, ocioso parece advertir, que huyamos de ella. Pues lo peor es, que conociendo esta verdad con los ojos abrasados, galanteamos ciegos los peligros. Venciò Agueda dentro de la llama; pero no haze exemplo para entrarse en ella. No es exemplo que induce confiança, sino que intima la fuga; porque sabiendo que no tenemos la gracia de Agueda, sera nueva culpa entrarse en la llama con esperança de de victoria. O Señor, que donde yo entro no ay peligro. Es muger? Pues no entres confiado, fino rezelofo.

20 Juzgaran los doctos fabula vna escondida noticia que dirè. Pues combido à que la lean, no menos que en San Pedro Damiano. Estas son sus elegantes, y desengañadas vozes: In quodam monte Orientis lapides funt igniferi, qui masculus, & femina nuncupantur, O dicuntur Pyroboli, qui cum à Se procul funt, non accenduntur; si verò femina appropinguaverit masculo, protinus ex eis ignis egreditur, ita et omnia, que circa montene junt, flammis; vaporantibus exurantur. O discreta, y piadosa Providencia, que hasta en las piedras rudas, pulite nueltra doctrina!

21 Nacen en vn monte del Oriente vnas piedras, que por las similitudes con los fexos fe llama vua con el nombre de varon, y orra con el nombre de muger. Estas piedras se llaman de suego, porque naturalmente arden; Lapides sunt igniferi. Pero no arden en rodo tiempo: estando desviadas, no se abrasan: quando la piedra muger se acerca à la piedra varon, se abrasa el monte ; porque debe de bastar vna muger de piedra, para introducir vua llama viva.

Grande documento nos dexò el Ciclo en estas piedras. No tienen de hombres, y mugeres mas que los vanos nombres. No reconocen mas que vnas muertas si nilitudes. Pues vezinas, se abrasan; desviadas, se templan; Si famina appropinquaverit masculo, protinus ex eis ignis egreditur. Lo mismo es acercarle, que encenderse : Pues si este ardor ocasionan vnas muertas similitudes, que executarán vnas vivas verdades?

as En la guerra de la lascivia no

D.Pet Damian lib. 2. epift. 18. alias opose. 520605.

D. Aug. fer. 1 rode tep. contra libidinis impetum, apprehende fuga, fi vis obtinere victoriam , nec tibi verceudum fit fugere, fi caftitatis palmam delideras obtinere.

Ecclof. 51.

LEUR LVAIL

Lett. Grec.

A lingua

impura.

0.7.

vencen los valientes, sino los cobardes; porque no se vence peleando, sino huyendo, dize Agustino. Este insigne triunfo de vencer dentro de las llamas, se referva para vna Agueda, que tiene el nombre de piedra preciosa, llamada Agatha; porque para no abrasarse à vista de la lascivia, aun no basta ser vna vulgar piedra, sino ser vna piedra muy preciosa.

estando dentro del peligro. Triunso tambien de las crueldades de Quinciano. Pero mayor sue el triunso primero, que el segundo; porque Quinciano peleaba con tormentos, y crueldades. Astrodisia peleaba con fassa, y alaguestas vozes. En Quinciano, hazia la guesta el rigor. En Asrodisia, hazia el tivo el deleyte, y suavidad. El combate de Quinciano, dutó solo algunas horas. El de Asrodisia perseverò treinta dias; y es mas vencer el impetu de vua lengua impura, que porsia, que la vehemencia del tormento que se acaba.

gracias al Ciclo el Eclesialtico: Liberrasti me: à lingua coinquinata, Overbo mendacij, à rege iniquo. Gracias te doy, Señor, que me libraste de vna lengua impura, de vna voz salsa; y de vn Rey injusto, y tyrano. Primero pone la victoria contra la lengua: A lingua coinquinata, y despues el triunfo de vn Rey tyrano: A rege iniquo. Mas parece que es vencer de vn tyrano las crueldades, que triunsar de las mas impuras vozes. Pues como pone primero la victoria de las vozes, que

el triunfo de las crueldades?

Vid. Corn. bic v. 1.

26 Permitan que diga, que porque hablaba en profecia de Agueda, pues aunque en esta Oracion da gracias à Dios el Eclefiastico por averle librado de muchas aflicciones, y peligros, no tiene entre ellos el lugar inferior, el combare contra la castidad; y viurpa la Iglefia estas vozes, aplicandolas à las Virgenes, por la fingular constancia con que conservaron, y defendieron su pureza. Vna, y otra bata-lla cruel padeciò Agueda. Viòse acomerida de las vozes impuras de Afrodisia; viòse atormentada à rigores , y crueldades de Quinciano : Y como alli se vè libre del falso alhago de la mas impura voz ; y aqui triunfa de la crueldad, pone primero la victoria de aquella voz tan impura, que el triunfo de la mayor tyrania; porque no es tanto laurel falic triunfante de las crueldades, como vencer el veneno de estas presen-

como vencer el veneno de estas vozes. 27 Mas alma tiene. Señala el Eclesiastico las batallas en que triunfa, y dize que saliò triunfante de los leones: A ruzientibus praparatis ad efcam : que las llamas fueron luz , an passar à ser ardor : In medio ignis non Jum aftuatus. Estas son las crueldades de vn Rey tyrano: Arege iniquo, Par rece, que no puede aver quien compita la sana de vn leon furioso, ni la voracidad del fuego. Luego este serà el mayor triunfo. Pues es engaño. Mas es salir triunfante de aquellas impuras vozes: A lingua coinquinata, que indefine de los volcanes; porque el fuego, es enemigo contra la vida: las vozes impuras, eran tyranos contra la pureza; y mas triunfa quien: vence alhagos contra la pureza, que quien vence Incendios contra la vi-

28 En medio de estos cormencos se hallaba el invicto pecho de Agueda. En los incendios, que mandò avivar el tyrano ; y entre las impuras llamas, que encendia la aleve Afrodifia. Aquel fuego la aflige con horrores; esta llama la atormenta con alhagos, y blanduras. Aquel, junta el abrafar, y lucir: este es fuego tan aleve, que mancha, y obscurece quanto consume. Aquel fuego tira a acabar con la vida : este à manchar la pureza; y mas padece su armiño en el martyrio, que le opone à su pureza, que en el volcan, que es folo contra su vida.

## PVNTO SEGVNDO.

L segundo Punto era, que no muere Agueda en los tormentos a violencias del Fyrano, sino en dulce meditacion con su Esposo Christo. Triunso Agueda de la carcel de la lascivia. Venciò el eculeo, y sussid el despedazarla barbaramente los perchos: no respetando el Tyrano (como le dixo discreta Agueda) no respetando en sus pechos la primera deuda si tenemos despues de nacidos. Véciò las llas mas, y los incédios: las azeradas puras en su la arrojason despues de las llamas.

Con tolos estos termentos vive, y rerirada despues en la carcel, quando está fin padecer, se muere. Pues de què se muere aora? De que no ay mas que padecer. Ha acabado con todos los martyrios, y se muere, viendo, que và no faitan mas tormentos.

Ecclef. eius offic.

Igan. 19. 0.

Cartag lib.

II .hum fola

8740

- Presumo que tiene fundamento el discurso en lo que de Agueda dize la Iglesia : Agatha latifsime , O glorianter ibat ad carcerem, quasi ad epulas invitata. Quando mando el tyrano que llevaffen à Agueda à la carcel .iba tan contenta, y alegre, como si fuera à vn banquete de varios, y exquisitos maniares. No podia dudar Agueda que los regalos que la prevenian, cran el duro golpe en los pechos, y todos los demàs tormentos con que fue probada su constancia, Pues como atiende, como manjares, y regalos, tan duros, y exquifitos tormentos? Porque los tormentos, y las penas, eran los que la mantenian.
- Los manjares sustentan, y manzienen la vida; la falta de comida, ocasiona la muerre: Pues Agueda mientras duran los tormentos, vive; en faltando los tormentos, muere; porque el dexar de padecer, era faltarla el alimento para vivie.
- De este insigne valor solo su Esposo Christo puede ser el exemplara Vulgar es, que la fed, que Christo explicò en la Cruz, era anua de padecer mas; porque no chaba fu amor fatisfecho con tanto como avla padecido. Vio que todas las porciones de su cuerpo estaban ennoblecidas con marryrios, y aun anhelaba à padecer mas tormentos. Atiende que se acabaron: Confummatum eft ? Con interrogante lo leyo Cartagena; y fuena en interrogante bien. Señor, se ha acabado ya el padecer ? Yà se acabò. Apenas lo escucha, quando inclina la cabeza, y espira : Inclinato capite tradidis Spiritum. Pues aora avia de vivir, fi ya no ay mas que padecer. Bueno es esso para su amor. Si me quitan el padecer, què tengo de hazer, fino morir? Porque para vn corazon can fediento de padecer, el no aver mas que padecer, es la mayor caufa pas ra morir.

Masth. 27. Pero contra elta anfia de pade. cer, le ofrece vna grave dificultad. De W. 46. VE dos cofas fe quexo Christo en la Cruz, quid dereliquisti med de que su Padre le desamparalle; y de

que le diessen à beber hiel , y vinagre. Pfalm. 68. Vno, y otro fue tormento para Christo. v. 22. Pues si està tan ansioso de padecer, como se quexa de lo que padece en la

34 Porque se quexa, y no se quexa su Magestad. Lo que parece quexa al Padre Eterno, es ardiente suplica, dize San Laurencio Justiniano. No se quexa por lo que tolèra, sino porque la vida Iustinian.de se acaba. Conoce Christo que se le acaba la vida, y que con la vida tenian fin los tormentos, y las penas; y como era tan ardiente su ansia de padecer, pide al Padre que le dilate el vivir ; porque lo que no era vivir para padecer, era tormento, y muerte para su amor.

La quexa de la bebida es mas mysteriosa. El vltimo tormento que sufrio Christo, sue esta bebida que le dieron. Pues si es tormento, y penalidad, como se quexa de que se la den? Se quexa del modo, dize Agustino: No se quexa Christo del tormento, sino del estilo: D. Aug. in In potum, non in escam. Desea Christo tormentos, y le ofrecen este para que le Hic naque beba en vn vaso. Todos saben la diferencia que ay entre comer, y beber : el comer, se haze despacio : el beber, es sicut Evancon grande presteza, y facilidad : Pues de ello me quexo, dize Christo, de que estando tan sediento de penas, me las den para que passen con tanta celeri.

dad, como passa la bebida.

36 Mas alma tiene. QuexaseChristo del tormento, porque se le dan en bebida, y no en comida : In potum non in escam. Notable ansia ! Pues para quien puede servir de comida el tormento? Para vn corazon tan ansioso de padecer, como el de Christo. Avia varicinado Jeremias, que su alimento serian los tormentos, y las penas: Satu- Threnor. 3.
rabitur opprobrijs: Y como la comida v. 30. ha menoster repetirse, para que alimence, y vè Christo, que los tormentos se acaban con la bebida, se quexa su Ma. gestad de que talte lo que mantenia, y alimentaba fu amor. Por esso inclina al punto la cabeza para morir; porque no le queda que hazer, sino morir, à vn corazon que se alimenta con penas, y le falta el padecer.

37 Murio Agueda despues que cessaron los cormencos, ylas penas. No muere porque los formentos la acabaron, fino porque se acabaron los tormeros, que ella miraba como deliciofos regaIn fici mea potaverunt me aceto.

D. Laurent. triumphal. Chrif agon. cap.2.

Pfalm. 68. legimus illi oblatum fel, gelium loa quitur, fed in potum, non in esca.

latus quo-

vulneratum

Levitic. 1. V. 15.

los. No muere, ponque la mara el Tyrano, fino porque la mata su amoroso incendio. Ta hermola victima no avia de ser despojo de la crueldad, sino puro holo-Causto del amor. A la Paloma sacrificada, el mismo Sacerdote sacrificante la compia el pecho; porque no ha de rompèr el pecho à la Paloma purissima de Agueda el vil Tyrano que la facrifica, fino el amor del Sacerdore Christo, que en sus Aras la consagra.

38 Yà escucho que me dizen, que no fue como digo, porque el Tyrano la rasgo el pecho. Pues no me retrato. porque me defiende el sucesso. No muriò Agueda de averla rasgado el pecho el Tyrano, porque todos saben, que bajò à curarla el Apostol San Pedro. De esta herida sano : de otra mas penetrante murio ; porque huvo medicina para lo que rasgò en su pecho la crueldad; pero no huvo medicina para la herida, que jabriò en el corazon su

Buelva el corazon de Christo à calificar el de Agueda. Varias vezes enseño Christo à sus Discipulos sus heridas , y fus llagas : Oftendit eis manus, O pedes: Pero con vna grave diferencia, y no advertida. La Llaga del corazon fue tan vnica en la fineza, que no folo la enfeña, fino que la conferva siempre abierta, y manda a Thomas, que entre en ella la mano : Affer manum tuam , O' mitte in latus meum. Las restantes heridas las enseño à los ojos. La del pecho la permitiò al examen de las manos. Pues por que no manda a Thomas, que entre la mano en la herida de mano, ò pier Noten la razon en vua prudente congetura.

40 Las restantes heridas de pies, y manos, parece que estan resplandecientes, pero que estan cerradas. La Llaga del corazon, està siempre abierta; pues siendo la mas gloriosa, cabe en ella vna mano humana : porque las heridas de pies , y manos, fueron efecros de la crueldad del odio. La Llaga del corazon, fue efecto de vna crueldad, pero mucho antes de fu inmenfo amor: Vulnerafti cor meum ; y ay tanta diferencia entre heridas de amor, ò de crueldad, que ay medicina para cerrar las heridas de la crueldad , pero no av medicina para cerrar las heridas del

Sanaron los pechos de Ague-

da de las heridas del Tyrano, pero no runt Iudæl pudieron fanar de las heridas de su non solum amoroso incendio; porque tiene me- manus, sed dicina la crueldad, pero no ciene medi- & pedes, & cina fu amor.

42 Como afrentado respirara en que & San-Agueda su amor, si se pudtera dezir, ctissimi cor, que avia aspirado en manos de la cruel dis intima dad. No muere en tormentos de ecu- furoris lanleos llamas, puntas azeradas, ni in- cea perfocendios, Essos tormentos maran à otros rarút, quod menores corazones. No muere Ague - lam dudum da de atormentada, sino de fina: mue- amoris lanre de amor ; porque ella es su enferme- cea fuerat

43 Bose quem amas infirmatur, el- loan. 11. criven a Christo Marta, y Madalena. v. 3. Enfermo està à quien amas. Parece que con la turbacion yerran la nota: Porque mejor parecia escrivirle: Qui te amat infirmatur. El que te quiere, y te ama, està enfermo. La razon pareze convincente; porque amar , es merecimiento: ser amado, es ventura; y mejor era para obligarle el merito del amor propio, que la dicha del amor eltraho

44 Pues yo encuentro con Ambrosio, dos razones para esta nota. La primera es, discurrir segun las leyes del amor humano. La segunda sera, segun la condicion del amor Divino.

Segun las leyes del amor humano, mas poderolo motivo proponian a Christo para obligarle, diziendo que era su amado, que diziendo, que era su amante. La razon es clara. En el mundo es mas poderosa para obrar finezas la aficion de quien ama, que la obligacion de ser amado; porque mas facilmente faltarà vn obligado à su obligacion, que vn amante à fu voluntad. Pretendian confeguir la fineza del remedio, y para obligarle, no pusieron por motivo la obligacion de quererle : Qui te amat , fino la aficion de fer amado : Quem amas ; porque mas finezas se esperan de quien obra por cumplir con lu cariño, que de quien obra por cumplir con las leyes de obligado.

46 La legunda respuelta es segun la condicion del amor Divino. Esta carta contenia vna admiracion tan amorofa , como julificada ; porque esso significa en la Escritura esta palabra Bece. Pues de que nacia la admi-

racion? Noten la caufa,

Luc. 24. 0. 40.

Ioan, 20. V. 27.

Cantic. 4. V. 9. D. Bernar. ferm. de vite cap. 3. Foderunt. & perfode-

saus

47 La admiracion justa era esta. Pues como ficudo Lazaro vueltro amado, y fiendo vuestro amor tan poderoso, le dexais morir sin remedio? Verf. 14. Lazarus mortuus est. Como es possible, que siendo vuestro amor tan grande, y tan poderolo, no estorbe la muerte del amado? Siendo esta admiracion can justa, no podian escrivirle, que se moria el amante : Qui te amat, fino el amado : Quem amas ; porque no es admiracion, que quien ama, fe muera de amor, pues todos saben, que no ay remedio para essa enfermedad. Luego no admiramos, que el, como amante, se muera de enamorado, fino, que siendo tu amado, le dexes morir sin remedio : Ecce quem amas infirmatur.

48 No murio Agueda de arrancarla los pechos el Tyrano, porque de efcas crueles heridas sano con el favor de San Pedro. Murio de enfermedad, que no tiene mas remedio, que morir. Esta es el amor : porque curarse del, es dexar de amar ; y no ay mas remedio, que ò faltar en el sugeto la fineza, ò

acabar en el fugeto la vida.

49 Decreto su Esposo Christo en Agueda este nuevo linage de muerre, resistiendo à can crueles tormentos, y haziendo que espirale sin martyrios, para comunicarla como a Esposa mas querida, el mayor privilegio de su fines

so Este Sacramento serà la prueba real. Esta hermosa Hostia se llama memoria de su Passion, y retrato de su Cruz: Recolitur memoria passionis eius. Es dificil epiteto, porque no tiene proporcion lo glorioso con lo difunto, ni lo impassible con lo crucificado. En este Sacramento no puede padecer, ni morir. Es verdad ,pero fue vna muera Tert. adv. te de prevencion : Pravento carnificis officio, dixo la elegancia de Tertuliano. Previno Christo con su amor los oficios à la crueldad.

> 51 Con las milmas vozes del Texto, se prueba el discurso. Instituye Christo este Sacramento, y dize, Hoc eft Corpus meum , quod pro vobis trade\_ tur. Este es mi Cuerpo, que por voso. tros ha de fer entregado. Elte tradetur alude à la traycion de Judas: Vnus vef. trum me traditurus est; porque consurrieron dos rradiciones; vna de Judas quando le entrego en el Huerro,

Otra de Christo , quando entregò su Cuerpo en este Plato. En la tradición de Judas le llevaron atado, y ligado con violencia : Ligaverunt eum. En la Ioan. 18.2. tradicion de este Sacramento, le entre- 12. gò su misma ansia, Pero primero se entregò Christo en este Plate, que le entregasse Judas en el Huerto; porque conociendo que Judas le venia à entregar, se adelanto de prevencion su amor.

52 Quiero adelantar el discurso. Primero fue en la fineza de Christo la muerte représentada en este Sacramento, que la muerte executada en el Calvario; porque la muerte de este Sacramento, es de amor; la muerte del Calvario, es de crueldad : y no era justo dezirse, que avia muerto à manos de la crueldad, sin aver muerto primero à manos de su amor ; porque morir à manos de la crueldad, es desdichas morir à manos del amor, es fineza.

53 En Agueda se mudò el orden, pero le observo la misma fineza. Primero murio Agueda à manos de la crueldad, que à violencias dulces de su amor. Digo murio, y no me retrato; porque vida conservada à milagros ran descubierros, es morir para el mundo, aunque lo repugna milagrofamenre el Cielo. Naturalmente avia de morir al despedazarla los pechos , al arrojarla à las llamas, al passarla por las azeradas puntas. No muere en estos tormentos de la crueldad, y muere despues à violencias de su amor. Noten aora el reparo. Christo muere pris mero à la fineza de su amor, y muere despues à manos de la crueldad. Agueda triunfando primero de la muerte de la crueldad, muere despues à manos del amor : porque es divina fineza morir primero de fino, que de acormentado; pero es infigne admiracion, que quien supo no morir de atormentada, se supiesse morir de fina.

54 Para descubrir mejor esta infigne fineza, debiò de permitir la Providencia, que la arrancassen tan violentamente los pechos, para que entre la milma violencia del martyrio fe declaraffe, que no corrian los rios de sus pechos violencos, fino dulzemente vo-

luncarios.

Dize Juan, que la Sangre del Cordero Christo tiene vna propiedad san hermola, que blanquea como nie-

Gent.

I.adCorin-11.0.24.

Matth.26. V. 21.

photog &

1700.7.0.

ve : Laverunt stolas suas , & dealbaverunt eas in sanguine Agni. Mucho privilegio es elte, dize Ansberto; pero fin duda confifte en el modo de derramarfe. Dos calidades de sangre residen res ; la de las venas, y la de los pechos. La de los pechos, es sangre purissima, pero que muda el color de purpurea en blanca, porque la misma naturaleza oficiosa, la purifica. La de las venas, conserva siempre sus roxos matizes. Pues no solo se distinguen en los colores, sino tambien en el modo de derramarle ; porque la sangre de las venas no fale, fino es picada: es necessario romper con violencia la vena; la de los pechos, sale amorosamente sin violencia.

56 Con esta diferencia de sangres se ajusta la inteligencia del Texto. La Sangre del Cordero Christo, es tan candida, que blanquea: Dealbaverant eas in Sanguine Agni; porque es la Sangre de los pechos, y el corazon conque riernamente nos ama. La Sangre de las venas, se la saco la crueldad. La Sangre de sus pechos, la diò voluntariamente su amor. Pues no huvo

copugin el Evangello. Es fatts and chart-

gota de Sangre, que no fuesse blanca; porque no huvo gota que no la derramasse primero su amor, antes que llegasse à picarle la crueldad.

marse. Dos calidades de sangre residen en los cherpos humanos de las mugeres; la de las venas, y la de los pechos. La de los pechos, es sangre purissima, pero que muda el color de purpurea en blanca, porque la misma naturaleza osciciosa, la purisca. La de las venas, conserva siempre sus roxos matizes. Pues no solo se distinguen en los co-

58 Hasta aqui, Agueda mia, ha podido llegar cobarde mi discurso, y temeroso mi respeto, porque no alcançan mortales colores à tan glorioso retrato. Dilata tu intercession poderosa, para que procurèmos imitar tu amor, y tu constancia en resistir à la tyrania de nuestros mal domados apetitos, que en desordenados Esquadrones batallan contra la razon. Imprime en nuestras mentes tus desengasios, para que pisados estos vanos alhagos del mundo, te merezcamos por Patrona, y que intercedas por la gracia, para

acompañarte en eternidades de gloria. Amen.



# SANT CATALINA, VIRGEN

MARTYR Simile est Regnum Calorum decem Virginibus, que accipientes

lampades suas exierunt obviam Sponso, & Sponsa. Seq. Sanct. Evang. fecund. Matth. cap. 25

Caro mea verè est cibus. Seq. Sanct. Evang. secund. Ioan.cap. 6.

Y se mira aplaudida Catalina como celèbre Doctora. Pero aunque es el epiteto tan debido, parece que le impugna el Evangelio. Es semejante el Reyno de los Cielos, dize San Matheo, à diez Virgenes, cinco necias, y cinco prudentes. En el nu-mero de las prudentes entrara Catalina. Luego toda la alabança se queda en vna prudencia, que no llega à la gran fabiduria, que necessita para ser

Doctora. Todos los Santos han sido muy prudentes, pero no todos los Santos han llegado à la cumbre de Doctores. Luego el Evangelio no califica de Doctora à Catalina, pues solo la celèbra por su prudencia : Quinque prudentes.

Pero esta duda tiene sacil solucion en lo que dize la Iglesia. Celèbra oy à Catalina, y dize aquestas palabras : Hac est virgo sapiens, & una de numero prudentum. Esta es la Virgen sabia, y vna del numero de las prudentes. Noten por su vida, que dize dos cosas de Catalina; su alta sabiduria: Sapiens, y su grande prudencia : Vna de numero prudentum. Pues si el Evangelio solo habla de su prudencia, como añade la Iglesia su sabiduria? Presumo, que es clara la respuesta. El Evangelio habla de las Santas Virgenes en comun : la Iglesia habla de Caralina en particular : Hac est : y en las demas basta advertir la prudencia con que obran; pero en Caralina: bec, por el blason de Doctora, se aclama su grande sabiduria : Sapiens ; porque aun siendo como las cinco en la grande prudencia de su obrar, es como ninguna en la sabiduria del discurrir.

Và escueho diran, que esto à todas las Virgenes es comun : porque de cada vna en su dia dize lo mismo la Iglessa; y no rodas las Virgenes se assaman con el blason de Doctoras. Luego no basta para aclamarse Doctora Caralina, La sabiduria con que la aplande la Iglesia. Parece la instancia dificil, y es la so-

lucion muy facila

Todas las Virgenes que merecleron ser Esposas de la Magestad Divinas fueron discretas, y sabias, y por esso con verdad las llama sabias la Iglesia: Hes of wirge sapiens : Pero Catalina excediò en sabiduria à codas, dize discretamente Voragine: Alia babuerunt aliquam sapientiam à Deo insusam; hee autem prater sapientiam insusam, suit studies omnium liberalium artium eruditas: Alia in pradicando habuerunt sapientiam sufficientem; hee autem habuit scientiam excellentem. Todas las demas Virgenes tuvieron sabidoria insusa; pero Catalina además de esta sabiduria, sue erudita en todas sciencias. Las demás Virgenes tuvieron suficiente sabiduria para predicar; pero la sciencia de Catalina, sue excelente, y admirable para convencer; porque las demás, dize el mismo Voragine, con irtieron hombres simples, y iliteratos; pero Catalina, convirció a los hombres mas sabios, y eruditos.

5 Luego la Iglesia califica de Doctora à Catalina, aplaudiendo su sabiduriae Hac est virge sapiens; porque no aplaude solo la sabiduria que es co nun à todas, sino la que es propia, y especial de Catalina; y siendo su sabiduria tan singular,

y prodigiosa, le es muy debido el titulo de Doctora.

Doctor el Apostol San Pablo: Positus sum ego pradicator. O ::: Doctor gentium, dize escriviendo à su Discipulo Timotheo; y parece discil, que solo à Pablo se le dè el glorioso titulo de Doctor, porque tambien le merecen los demas Apostoles. San Pablo consiguió el titulo de Doctor, predicando la verdadera Fè, y trayendo las gentes al conocimiento del Dios verdadero. Pues lo mismo hizieron los demás Apostoles. Todos predicaron, y enseñaron la Fe de Christo. Todos convirtieron, y ganaron almas à Dios. Pues si todos predican, y enseñan, si todos estienden la Fè, como solo Pablo tiene el titulo de Doctor?

7º Pudiera responder con Chrisostomo, que porque Pablo excedid en sabiduria à todos: Pero el erudito Lorino dà cabal solucion à la dissicultad: Paulus abundantius alijs laboravit, & peregrinando disseminavit verbum Dei inter gentes: ideireo merito consecutus est titulum Dactoris Todos los Apostoles predicaron, y enseñaron la Fè, que Christo avia establecido; pero entre todos tiene el titulo de Doctor el Apostol San Pablo; porque para predicar,

trabajò Pablo mas que todos.

Rues en que trabajò mas el Apostol? Olvido las muchas peregrinaciones, que tuvo, y digo, que en la conversion que hizo en Atenas, de los sabios que en ella florecian. Llegò Pablo à Atenas con ansia grande de reducir aquella Ciudad à la Fè; pero estuvo en ella poco tiempo, como notò Chrisostomo. Pues como no se detiene mas tiempo su espiritu servoroso, para convertir almas à la Fè de Christo?

9 La razon literal, dà Chrisostomo. Pero suponiendo la letra, sospecho, que no se detuvo mas en Atenas, porque convirtio los sabios, que en ella avia: y tuvo por tan grau triunso esta conversion que hizo, que dexò la Ciudad, aun no aviendose convertido la multitud; porque hizo mas en convertir à los sabios, que si huviera convertido à lo restante del Pueblo.

Los En esto trabajo mas San Pablo, que los otros Apostoles de Christo. Los demas Apostoles, convirtieron à la Fè hombres simples, y iliteratos: Pablo convirtió à hombres sabios, y doctos: Pues Pablo se aclama Doctor entre todos los Apostoles de Christo; porque es tan discil reducir yn sabio à la verda-

dera Pè, que quien lo configue, merece lograr el título de Doctor.

Pues si Pablo consiguió el titulo de Doctor, por aver convertido à los sabios de la Ciudad de Atenas, con razon se debe aplaudir à Catalina como Doctora, por aver convertido los mas sabios, y doctos de Alexandria. No importa, que la Iglesia no celèbre, como Doctoras à las demás Virgenes Sagradas; ni tampoco, que no tengan el titulo de Doctores los otros Apostoles de Christo. Pero Catalina, y Pablo han de ser aclamados con titulo tan glorioso; que histo la metres se su catalina.

bien le merece su grande sabiduria, pues convirciendo à los sabios

logrò el mayor triunfo la gracia...

AVE MARIA.

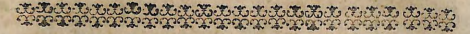
Vorag. fer: 1.de S.Catharin.

1. Ad Tia

D.Chrisof. inc. I.epil. ad Romo Pauli lina gua fupra iplum etia Solem illuxit, cateros omnes verbi doctrina exuperans. Lorin in Act. Apofta 09. 0. 150 f.mibi 4450 Actor. 17. D. 15. Actor. 18d V. I. Chrisoft. bic. Non diù ibi mã;

Affor. 173
v. 34.
Quidam
viri adhærentes ei,
crediderür,
in quibus,
& Dionyfius Areo-

Pagicas



Simile est Regnum Cœlorum decem virginibus, qua accipientes lampades suas exierunt obviam sponso, & sponsa. Seq. S. Evang. sec. Matth. c. 25.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang Sec. Ioan cap.6.

L Norte del Evangelio fe ocorto para las glorias de Catalina; pero no parece que cumple Catalina con el Evangelio. En el fe mira la prudencia de cinco Virgenes discretas buscando à su Esposo, y saliendo à recibir à Christo: Exierant obviam Sponso. En la vida de Catalina, que refiere el docto Ossuna, se lee, que Christo, acompañado de su Santissima Madre, descendiò en tronos de luz à elegir à Catalina por Esposa : Ecce Chriftus Sponsus venit cum Regins Virginum, vt Catharinam ducat vxorem, escrive Osfuna.

13 Si passo la admiración de la vida à la muerte, veo, que tambien los Angeles descienden en volantes tropas à buscar el cuerpo de Catalina, para darle glorioso tumulo en la cumbre del Sinai : In summitate montis Sinai. canta oy la Iglesia. Muger prodigiosa, que eres buscada de yn Dios en vida, y de vnos Angeles en muerte! In vida debe à vn Dios cuydados, y tu muer-te à vnos Angeles respetos. Dexando, pues la parte del Evangelio, que mira à rodas las Virgenes, he destinado este argumento para lu dia, por ler lo especial de Catalina. En dos Puntos dividire mi Oracion. El primero serà la gloria de ser buscada de Christo para el desposorio. El segundo serà la gloria de buscar su cuerpo los Angeles pas ra sepultarle en el Sinai.

## PVNTO PRIMERO.

odas las Virgenes buf. can al Esposo: Catalina es bufcada del Esposo Christo; y ay tanta diferencia entre bulcar, ò fer bufcada, quanta và de rogar à fer pretendida : Y como rodas las Virgenes bufcaron para despotarle à Christo, y solo Christo busco à Catalina, quando todas las Virgenes fon pretendientes del cafamienro, es Catalina rogada para el desposorio.

15 Siempre avia juzgado vnico privilegio de Maria Señora nuestra, el ser buscada. No pretende Catalina, como tan discreta, formar competencias con su Reyna, quando se exalta à sus plantas, como vassalla: Pero mal se negarà, para blason de su gloria, que adelantarfe Christo à buscar à Catalina, es prerogativa muy parecida à su Rey-

16 Embiò el Cielo à Gabriel por Embaxador à Maria. La Legacia era con el fin de obtener su consentimiento, para que se trasladasse el Cielo al polvo Desciende tan presuroso, como obediente el Angel, y mudando la gloria de la Esfera en el rostro de Maria, la dize: Dominus tecum. El Señor es con. Cuc. 1. 02 tigo. No ha de dezir, que es, sino que 28. ferà ; porque hasta el fist de su consentimiento, no ha encarnado. Pues como lo afirma de presente, aviendo de pros meterlo de futuro?

Pues ni pudo errar como inteligente, ni mentir como lifongero, efcrive Bernardo: Nimio tamen pervolans dessiterio, pravenit suum nuntium ad Virginem, quam amaverat. Adelancofe bom. 3. Sup. Dlos al volador correo, porque despachò por Nuncio à Gabriel, para que buscasse à Maria; pero apenas le avia despachado, quando parece, que como arrepentido su amor de la dilacion, juzgo las alas Angelicas poco voladoras, y passos de hombre los buelos de Angel. Estaba Dios tan ansioso de enconcrar el fiat de Maria, dize Bernardo, que se adelanco al Nuncio el deseo. Llega el Embaxador, y aviendo de hablarla de futuro, la faluda de presente; porque al vet que Dios so avia adelantado, no dize que vendrà, sino que ya ha venido: Dominus tecum.

18 Mas alma oculta. No ay amor que llegando à ser sino, no pique en el frenesi de zeloso. Fueron vnos, como zelos discretos del Angel. Ana fiofo Dios de redimir el mundo, bufcaba para defahogar lu anfia el con-

sentimiento de Maria: Despacha al Angel : Miffus es: y como Principe en. cubierto, que se adelanta, para crecer fu fineza, al correo, baja primero presuroso; porque buena gloria era para Maria embiarla Dios à bufcar con vn Angel; pero mayor era bufçarla vn Dios en Persona ; porque es tal Maria, que no solo la busca Dios por vn tercero, sino que baja à buscarla el mismo Christo.

19 Siendo esta demonstracion la mas alta gloria de Maria, admira que la retrate Catalina tan puntual, que casi se confunda el original de la Reyna, con el retrato de la esclava. Si vn Angel viene à buscar à Catalina para labrarla vrua en el Sinai, bien podia bajar con el poder de Christo para desposarle con su pureza. Casamientos por poderes, se ylan entre distantes; y no pueden ser mas distantes, que Christo, y Catalina; porque ay la distancia que và del Cielo à la tierra.

20 No dudo que assi se pudo executar ; pero no se executo : y de esta accion se insieren dos insignes glorias de Catalina, sin exemplo de otras Esposas. La primera es, que queda vencida de su Reyna, pues fue por muchos titulos primero bufcada Maria: Pero no puede negar la devocion, que fino la iguala, la imita; y no puede fer mayor gioria de lo humano, que imitar a lo fu-

La fegunda gloria es mas tierna. Buscò Dios à Maria por si, adelantandole al Angel; porque pareciera descredito de su ansia, no bajar a buscarla en persona. Bajo Dios à desposarle con Catalina, sin querer dar los poderes para el desposorio a vn Angel; porque en los cafamientos le declara el mutuo, y reciproco consentimiento de los conersyentes para darfe las manos: y es Catalina Virgen tan pura, y Christo In amante tan zeloso, que no quiso consentir el amor de Christo, que diesse à vo Angel la mano.

22 He convencido, que fer bufcada Catalina de Chrilto, es argumento del amor foberano. Aora probare, que este can singular privilegio de fineza , la acredita de la mayor

23 Todos los silencios de la noche esperaron las Virgenes prudentes desveladas à su Dueño, porque tanta costa tiene vn Divino Desposorio. A Catalina se le baja toda la Esfera, sin costa de vna ligera esperanza, y el amor de Christo la galantea. Pretendan otras purezas comercios celestiales, y soberanos Desposorios: Desvenlense para conseguirlos; que Caralina los tiene tan feguros que sin costa de pretensiones, serà la solicitada, porque ha de let la querida.

24 Vna grave diterencia, y no advertida, refiere la Escritura de los dos Juanes : Entrambos fueron infignes. No formo pueriles, y imprudentes competencias; solo refiero sus movimientos, y acciones, para inferir

sus grandezas de sus passos.

25 El Evangelista buscò, y siguio à Christo: Vidit illum discipulum, Ioann. 216 quem diligebat Iesus, sequentem. v. 20. Noten el sequentem. El Bautista, sue buscado del mismo Christo: Vidit Ioan. 1. 0. Ioannes Iesum venientem ad Je. Con. 29. trapongan este venientem con aquel sequentem. El Evangelista busca. y si. gue à su Maestro: Sequentem. Christo, Divino Maestro, busca al Bautista: Venientem. Grandes cariños debio el Evangelista à su Dueño, pues se intitula con el caracter de amado: Pero como el Baucista avia de ser el mayor de los nacidos: Non surrexit inter natos mulierum maior, le busca Christo por su Persona; porque el privitegio de ser buscado de Christo, solo esta concedido al mayor Santo: Non Jurrexit major.

Penetremos aora la diferencia que ay de buscar à ser buscado, para elevar la gloria de Catalina. Quien busca à otro, pretende : Quien es buscado, no es pretendiente, fino pres tendido. Ser todos los mortales pretendientes de Dios, es deuda de la racionalidad , porque es nueltro vitimo fin. Ser pretendido vn hombres o vna muger del milmo Dios, es alterar los eflacutos, porque Dios no necessita para sus glorias de los mortales. Pero como Dios es el centro de las finezas, lo que en nototros obra el interès, exceuta en Dias el amor. Los hombres pretenden & Dias, porque interessan su gloria. Dios pretende à los hombres, porque contenta lu llama. KK 2 Los

Pfal. 144.

Cantic. 3.

v. I.

de gozar. Dies nos busca por la verdad de su amor. Pero lo mas que promente por David, es, que de qualquiera que le invocare, se dexara encontrar: Prope est Dominus omnibus invocantibus eum: y aun tal vez afecta esconderse de quien le busca, para enceuder la fineza. Siendo tan amante la Esposa, le buscaba, y se escondia: Quassioi illum, o non inveni. Y siendo la Esposa imagen de vna alma perfecta, es tan grande Catalina, que quando la Esposa, siendo tan sina pretendiente de su Esposo, no le halla, Catalina, como buscada, es la pretendida.

Los hombres le buscan por el interès

27 De este firme, y solido discurso se và elevando mas el argumento: porque si dexarse Dios hallar de la Esposa, es sineza; què fineza serà bajar

à buscar à su Esposa?

28 Ya escucho que me replican, que con todas las Esposas es Christo igual, porque à todas da vn propio si. El gusto del casamiento se explica por aquel reciproco contrato de voluntades: y dando Christo à todas las Virgenes la mano, y el si de Esposo, no excede Catalina à las restantes Virgenes en su casamiento.

No puede convenir en el argumento el discurso; porque el mismo si, y la misma mano se puede dar con designal asecto. Las vozes, y las manos como señales exteriores, son vnas; pero como regidas del interior, son designales. Dar el si Christo, y la mano de Esposo dexandose buscar, es dignacion de su amor; pero dar el si buscando, es excesso de su voluntad.

30 Pruebo con claridad, que ser bulcada Catalina para Esposa, es evidente argumenro de mas querida. La contradicion entre dos Esposas, es ajultada. Casò Isaac con su sobrina Rebeca. Caso Tobias el mozo con fu parienta Sara : Fueron iguales en las prendas de las Espolas, y de las riquezas, pero defiguales en las aficiones: porque Isaac amo a Rebeca con tal ternura, que su amor le hizo olvidar el fentimiento, y dolor de la muerte de fu madre : In tantum dilexit eam, ve dolorem, qui ex morte matris eius accis derat, temperaret. De Tobias ni explica el Texto el gozo, ni quenta fu carino.

diente el amor de Tobias con Sara, que el de Itaac con Rebeca; porque como los peligros crecen los gozos, y la fucefsion de los hijos aumenta las aficiones de los padres, Tobias debió el beneficio de fer entre ocho esposos el reservado, y se corono de siete hijos: Isaac debió à Rebeca menos. Pues como se expressa tanto su amor, y el de Tobias no se encarece, ni dize:

32 Creo que no fue ingratitud, ni tibieza de Tobias, sino comprehension de las prendas. Isaac se casò con Rebeca, aviendola embiado à buscar tan larga distancia, como desde Canaan à Mesopotamia. Tobias se casò con Sara tan impensadamente, que se ajusto el desposorio tan acaso, como de camino: y como Rebeca sue solo la Esposa buscada, Rebeca sola sue la Esposa buscada sue la cambia de la

pola querida.

33 Desde la larga distancia de la Estera bajo Christo à buscar por Esposa à Catalina. Con las restantes Virgenes se casa, y dà la mano, como Tobias, de viage, y de camino: Exierunt obviam, que dize el Evangelio: Y ay tanta diserencia para la estimacion entre vna Esposa buscada, y otra Esposa venida, que no expressandose el amor de la venida, solo se pondera el amor de la buscada: Vt dolorem, qui ex morte matris eius acciderat, temperaret.

34 Es verdad que sale Christo como sino Galàn à esperar al camino à las Esposas: Ecce Sponsus venit: pero interviene grande discrencia en buscar por su persona, ò dexarse hallar de quien le busca. Salir al camino à recibir, es política: Salir à buscar, es anssa: y quando à todas las Esposas sale Christo à recibirlas como cortesano, solo à Catalina sale, à buscar como sono

35 Otra contradicion es puntual. Madalena, y Zaques desearon ver al Redemptor, movidos del aplauso de su fama, y la veneracion à sus prendas. Salen à buscarle ansiosos, y de Madalena se pondera tanto el cariño, que se alaba de mucho: Ditexie muttum. De Zaqueo no se engrandece el amor, ni la fineza. Pues si entrambos salen à buscar à Christo, como no son iguales en los clovios?

36 Porque fueron muy defiguales en los passos. Madalena faliò à buscarle

Tob. 3.0.8.
Tob. 14. 0.

Genef. 24.

Tob. 7. v.

Luc. 7. V.

Genef. 24. v. 67. Tob. 8. Verf. 37.

Luc. 19. V.

ansiofa, y dexò su casa: Vt cognovit, quod acubuiffet in domo Pharifei. Zaqueo saliò à esperarle al camino: Vt videret eun , quia inde erat transiturus: Y ay tanta diferencia de salir al camino à recibir, ò salir de casa à buscar, que de Zaqueo, que sale à recibir, no se quenta el cariño; y de Madalena, que busca, se admira por excessivo:

Dilexit multum. 37 Todos los silencios de vna noche larga, y larga dos vezes, por las tinieblas, v por las esperanças, estuvieron desveladas las virgenes prudenres esperando al Esposo: Media nocte clamor factus eft. Y como Christo es tan atento con quien le espera, vino cortesano à recibir, à quien con desvelos le supo esperar : Ecce Sponsus venit. Este es amor como el de Zaqueo, que mas se acredita de cortesano, que de fino. Con Catalina no sale Christo à recibirla, fino que traslada el Palacio de su gloria por venir à buscarla : Y si el amor de Madalena se dize que sue excessivo, por buscar vna criatura à vna Deydad; què excello serà bajar à buscar à vna criatura vn Dios? Si buscar la tierra al Cielo se llama fineza excesfiva, como se llamara buscar el Cielo à la tierra?

PVNTO SEGVNDO.

L Segundo Punto era la gloria de respetar los Angeles su Tumulo, aviendo bajado los Espiritus Celeftes à sepultar su cuer-

po en las eminencias del Sinai. 39 Dos admiraciones las mas principales, tocare en este Mausoleo. Los inftrumentos del Sepulcro, y el fitio del entierro, si puede llamarse assi vna concha, que encierra tan hermosa perla,

40 Sino reynan acasos en los destinos de la Providencia, para que elige la combre del Sinai, mas que la del Libano, Tabòr, ò Moria? Dificil es penerrar folidas razones; pero dare algunas bien fundadas congeturas.

41 En la cumbre del Sinai fue donde le dictaron las Leyes Divinas y se escrivieron las Escrituras Sagradas. Vn Dios dictaba, y vn Moyfes eferivia : y como Catalina fue ran fabia. que convirtio à trescientos Philosofos en publica disputa, donde podia sepultarfe su sabiduria, sino en el censo de la sciencia?

42 Todos convendran en la proporcion por la parte de las letras : pero algun escrupuloso notarà el sitio por la parte de las virtudes ; porque en el Sinai le quebraron las Leyes Divinas : y como quebrar las Leyes, es argumento de pecadores, no parece buen ficio el Sinai, donde es verdad que se dieron ; pero tambien es verdad, que se quebraron.

43 A esta bien fundada replica, ha de satisfacer con su Oracion la Iglesia. Sepultaron los Angeles à Catalina en el Sinai ; pero no en la falda del monte, sino en su misma cumbre: In summitate montis Sinai. En lo mas alco, y encumbrado ; porque en la cumbre se dictaron las Leves, y en la falda del monte le quebraron : Confregit eas ad radicem montis : y està tan superior Ca- v. 19. ralina à la quiebra de la Ley, que dista mucho de su cumbre à la faida.

44 Repartiendo el Cielo los premios en fiel distributiva al compas de las virtudes, sospecho que este Tuntulo fue Honorario, pero fue debido. Ocupa Catalina muerta la cumbre mas alta, porque llegò su merito à la mas alta cumbre. Ocupa el sicio en que se manifestò la sciencia Divina, porque fue su sciencia soberana. Se deposita en el Sinai, que fignifica foledad; porque fue en sus prendas tan sola, que sue vnica. Ocupa la cumbre del monte, y no la talda; porque en la falda ay apariencia de culpa; y aviendo sido superior à todas las culpas viva, era justo que quedasse superior à ellas quando

No sè si debo retratar la voz de difunta. Como pudo Catalina morir? Fue muerte, ò transito? Rapto, ò exalacion?

A esta duda me ha provocado 46 la Oracion, que canta la Igletia. Noten el verbo que pone: Corpus collocasti. No parece que ha de dezir, fino Sepelifti. No ha de dezir colocar, sino sepultar. Pues como dize, que los Angeles la colocan, aviendo de dezir, que la entierran?

47 Mas quitiera oir la respuessa; que darla ; pero con respeto dire mi congetura. Elta vna Imagen miligrofa con menos decencia, y anno de lo que pide, no folo fu Magellad, fuo la atenta devocion: y ditereta la piedad, labra vn fumpruoto l'emplo, è vna rica

Exod. 340 0.28.

O'N LOW TO

Capilla donde colocarla, para que goze su debido culto. A esto llamamos colocar, en todo el rigor de la

48 No eran las virtudes, y prendas de Catalina para el mundo, sino para el Cielo. No la merecian ignorantes los hombres, porque folo la conocian, como discretos, los Angeles. Mira el Cielo, que no tiene en el mundo su cuerpo cultos, sino martyrios; y manda à los Angeles fabriquen vrna en el Sinai para colocarla: Collocasti: porque trata el Cielo à su cuerpo como à vna Imagen del primer culto; y como para colocacion de vna Imagen tan infigne, se necessitaba el mejor sitio, eligio el Cielo el mas alto: Y como tambien se requerian los mas primorofos instrumentos, la colocaron Espiritus Soberanos; porque como no eran dignos de colocarla los hombres, solo debian colocarla los Angeles.

49 No es el de Catalina entierro, fino colocacion. No la fepultan, fino colòcan; porque no la tratan como à mortal difunta, fino como à Imagen milagrosa. Vida de tales virtudes, espira, porque se acaba; pero no se debe dezir, que se sepulta, porque para

el respeto nunca acaba.

50 Del Sepulcro de Christo advirtieron San Lucas, y San Juan vna discretissima circunstancia: In quo non dum quisquam positus fuerat. Noten la voz positus. Lo natural era dezir Sepultus. Era vn Monumento, y Sepulcro tan nuevo, en que ninguno se avia sepultado: Pero como era Sepulcro glorioso de vn Redemptor, no toman en la boca la voz de sepultado, sino de puesto; porque la voz de positus es indiferente para vn muerto, y para vn vivo: y de quien muere fin culpa, como Christo, no se debe dezir, que està sepultado.

51 No quiero inferir, que Caralina muere aviendo ignorado toda culpa; pero mal se negarà, que es muy parecida à fu Esposo en el privilegio del Sepulero. El Entierro de Christo no fe llama Sepulero, fino puelto : Pofisus. El de Caralina no fe llama entlerzo, fino colocacion : Collocafti :porque es tan vna Catalina con fu Esposo, que si Christo fue puesto en el Sepulcro, para que le admiraffen triunfante à Catalina fue colocada en vna cumbre, para que la adoren eminente.

Yà que he cumplido con el fitio, resta contemplar el instrumento. Angeles fueron los que colocaron à Catalina. Sin paffar adelante el difcurlo, admira el respeto. A Christo le sepultaron Joseph, y Nicodemus, dos Varones jultos. A Maria fu Madre (en tradicion piadosa) los Apostoles. Y quando para sepultar à vn Dios, y à su Madre, bastan hombres, para sepultar à Catalina, se buscan Ange-

5; Es verdad, que assistieron como fieles criados al Sepulcro de su Dueño: Assi los mirò Madalena en el Sepulcro: Angelos in albis, sedentes: Ioan.20.0. Pero ay grande distancia entre ser sepul- 12. turero, ò custodia; porque guardar vn Sepulcro, es accion de vigilancia : fabricarle por sus manos, es excesso de fineza: Y no sè que responder à esta complicada duda, fino dezir, que à Christo le guardan el Sepulcro, porque le sirven como criados: A Catalina la esconden, porque la tratan como compañeros. Para su Dueño, es guardarle con el respeto: para Catalina, es aplicar sus manos con el cariño,

54 En la cuna del Redemptor assistieron aladas inteligencias en volantes tropas, aclamandole Rey Celeftial en acordes musicas. Esto obraron, escrive Gregorio, porque le daban la obediencia al recien nacido de Rey de Cielo, y Mundo, y le adoraban humanado: Y pues obran lo mismo con Catalina, parece que la miran como à sa Reyna.

Luc. 2. V.

55 Mas admiracion causa otra voz de la Oracion : Per Sanctos Angelos tuos. Si bastaba vno , para que se ocupan tantos? Vn Angel bastò para purificar à Isaias. Vna inteligencia para librar à Daniel. Vn Querubin para defender el Paraylo. Vno bastaba para colòcar à Catalina ; pero pudo ser entre los Angeles vna porfia amorofa, y competencia correfana. Bajaron muchos à colòcarla, porque no se llevara vno la gloria, y ser todos iguales en la dicha.

I/az.6.0.6. Dan. 6. v. Genef. 3.00

56 De este numero se infiere su grandeza; y que no està, como dixe, su gloria sepultada, y escondida, sino encumbrada : In Summitate montia Sinar

Luc. 23. 0. Ioan.19.0. 41. Inquo non dum quifquam poli-

tus crat.

57 Vna contradicion es gustofa. Para encarnar el Verbo, descendiò Luc. 1. V. vn Angel folo: Miffus eft Angelus Gabriel. Para nacer, descendiò la Milicia Celestial : Multitudo militia Cales-1.46. 2. V. tis. Puessi para la Encarnacion basta vno, como para su Nacimiento descienden tantos? Si es por el servicio, y por el Dueño, el mismo era encarnando, que naciendo. Es verdad, pero con diverso trage ; porque Maria se interpreta el Monte de Dios : Mons Dei. Bajaba Christo à esconderse en este Sacro Monte nueve messes; y viene à esconderle vn Angel. Descubrese esta gloria escondida saliendo à luz en su Nacimiento, y descienden muchos: Multitudo militiæ Cælestis; porque basta vn Angel para testigo de vna gloria escondida ; pero se necessitan

26.

130

58 Si fuera para sepultar à Catalina, bastaba solo vn Angel, porque vno solo basta para vna gloria escondida : Pero como no es para sepul-

muchos para celebrar essa gloria ver-

dadera.

tar su gloria, sino para colocar su grandeza, baja en amantes tropas la Celestial Milicia; porque si balta vno para esconderla, quieren tener parte rodos en revelarla.

59 Perdona, discretissima Catalina, este torpe borron, que por defalinado no merec llamarfe copia. Difcreta eres, y de los sabios es la clemencia. Mal puedo servirte con el discurso, aunque te venera el pecho : no llega tan alto el humano difcurso. aunque se atreva el respeto. Dilata la luz de tu iluminada scien ia en nuestros entendimientos, para que defterrando lo fallo figamos folo lo verdadero. Derrama de to corazon ardores ( que à ningun volcan le hizieron falta centellas ) para encender las tibiezas de nuefiros corazones. Y pues debieron tanto tus virtudes a tu amante Esposo, intercede por el alto favor

de la gracia, para acompañarte en eternidades de gloria. Amen.





# RACIO

# DEL SANTISSIMO

## SACRAMENTO

DOMINICA INFRAOCTAVA DEL CORPVS.

ENLA CAPILLA REAL.

Homo quidam fecit canam magnam, & vocavit multos. Seq. S. Evang. sec. Luc. cap. 14.



Ivilar en la pureza de esta nieve sacros restimonios de las ansias, y liberalidades Divinas, sin apelar al discurso, parece que lo encuentra la torpe groseria de los ojos. No es todo el primor de sus nobles ideas hazer à esta candidez hermosa, desahogo de sus manos, y su pecho; de sus bizarrias, y sus incendios, La discrecion sue hazer à esta Hostia, memoria, y

compendio de todas sus maravillas.

Todos los Mysterios de Christo son liberales fuentes, que derraman à mares los favores: Aun despues de muerto, salieron de su pecho copiosos raudales de beneficios. Siendo tan immensos sus favores, es este Sacramento memoria y compendio de todos; porque en el recapitulo su amor todas las finezas de su ardiente voluntad.

opusc.57.

Pero reparo, que la Iglesia le llama con expression memoria de su Passion; y su Cruz: Recolitur memoria Passionis eius, sin darle este titulo respecto de otros Mysterios. De todos es memoria, y compendio; pero solo se expressa que le dexa por eterno memorial de su Passion: Passionis sua momoriale peremne. Mas grandeza parecia dexar vna memoria de su Ascension triunsante, de su Resureco cion immortal; pues para los triunfos, y laureles se inventaron las memorias, y los arcos triunfales. Esto obraran los Principes del mundo, como altivos; pero no vn Dios, como amante.

Yo descubria la razon, reparando en sus Mysterios. Dexò vna eterna memoria de su Passion, y no de los restantes laureles; porque su Ascension sue infigne triunfo de su Poder : su Resurreccion sue alto blason de su immortalidad: La Passion, y la Cruz sue ardiente impulso de su Amor: Oblatus est quia ipse voluit : y como el amor vence la Magestad, no dexa memoria de la Magestad; fino del amor; porque mas que no tengan memoria de su Magestad, como la

rengan de su amor.

A costa de su Sangre Divina instituyo Christo esta ererna memoria de su fineza; porque como el amor fino es can escrupuloso, à costa de la Sangre de esre Divino Sacramento, perperua los incendios de fino.

6 La mas peregrina accion que admira el respeto de los siglos, sue la que executo el Pontifice Theodoro con el herege Pirro, Para condenarie fu errors

celebro el Pontifice en San Pedro de Roma, y consangrando en la Missa copiosa cantidad de Sangre Divina, encendiò con ella los finos caractères de la sentencia.

Suspende, heroyco brazo de nuestra sirme Religion, la pluma, que aunque lo pida la caufa, lo desmerece el objeto. No se vertio la fineza de este animado coral para condenar, sino para absolver. Infaustas piedras eran las que en la antiguedad notaban el vltimo suplicio ; que los pareciò discrecion cortar el instrumento del color del destino. Si esta soberana Purpura borra culpas, como las escrive aora? Como las eterniza si las limpia? Què ha de dezir, mi Dios, el mundo, viendo que vueltra sacramentada Sangre, escrive sentencias de muerte, sino que se ha transformado en muerte la corriente de la vida ? Ni parece lo pide la gravedad de la causa; porque Pirro es vn herege, ni conocido, ni seguido. Que se dexa para essas viles reliquias del clado Septentrion, que han encendido en tantas Provincias tan voràz suego; que si bien humèan sus zenizas, aun perseveran ardientes las llamas?

Pero que fatigo el discurso, examinando el motivo, o dificultando la accion: En tales puntos obra el Pontifice, como instrumento Divino; con

que sue impulso del Cielo. El motivo le descubriremos en su error.

9 Deliro Arrio, diziendo, que el Hijo era menor, que el Padre. Nestorio contra la pureza de la Madre. Macedonio afirmando, que no era el Hijo todo poderolo. Vnos le negaron la grandeza. Otros la honra à su Madre. Otros la autoridad ; y no pueden ser mas sacrilegas maldades, que negarle autoridad, honor, y poder. Estos no se castigan con la demonstracion, que Pirro, porque este herege dezia, que no tenia Christo propia voluntad. Luego este, dirà Christo, no me quita el honor, la autoridad, ni el poder, pero me quita el amor. Pues venga mi sacramentada Sangre para defenderme ; porque quiero defender mi Amor, aun à costa de mi Sangre.

10 No tolèra la fineza sospechas contra su ansia. El mayor tormento de Exed. 3.00 vn amante, es ponerle à pleyto si quiere. Desde lo sagrado de la Essera se vino Dios à los ardores de la Zarça. Dos riesgos pudiera presumir la ignorancia, que tenia su grandeza: abrasarse con las llamas, y picarse con las puntas; pero entrambos los despreció su Amor, porque solo le picaba, y abrasaba la voluntad. Viò à los suyos padecer, y como dexarlos sin alivio, pudiera interpretatse à defecto de voluntad, porque no sospechen, que no los ama, se manifiesta entre el fuego, y las espinas; porque vn Principe tan supre-

mo, à todo se expone por assegurar del amor à sus vassallos.

Manifieltafe en la Zarza, y en el fuego, para que de su amor quede el Pueblo assegurado; pues el aparecer en la Zarça, fue teltificar su remaporal Nacimiento, para manifestat padeciendo, su amor con el hombre, dize Gregotio. Pero como el nacer, y morir, avia de ser solo vna vez, no le D. Gregolio contento con que naciendo, y muriendo, se manifestasse su amor. Doyme, dize 28. Morala Christo, Sacramentado, para que se eternize en este grande teatro de mi amor, cap. 2. la memoria de mi voluntad ; que aunque puede tener mi vida fin , no le ha de tener mi amor: Siempre ha de quedar patente el tellimonio mayor de mi fineza, para que no dude el hombre de mi voluntad, y gracia, AVE MARIA.

#### 表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表

Homo quidam fecit cœnam magnam. Seq.S. Evang. fec. Luc. cap. 14.

L Norte del Evangelio (S.C.R. M.) es el milagro mayor, en dictamen de mi Angel Santo Thomas ; porque siendo todos los milagros excellos de la naturaleza, este llega à ser admiracion de la gracia. El Mysterio nos reparte vna comida. El Evangelio de oy vna olientofa ce-

na. Divino Principe, que no se contenta con dar à sus vassallos de comer, sino tambien de cenar, Discurri lo latgo de la bizarcia por el camino del Poder, y del Amor, es discurlo repetido, Senda mas nueva pitera mi cuydado.

quanto venceu mas crecidas repug-LI

nancias. Cafar vna suma bizarria con vna distributiva muy ajustada, v que fean provechos los que parecen desperdicios, son tan distantes extremos, que suena impossible vnirlos. Pues esta vnion dificilima, se admira en esta dadiva prodigiosa. Parece prodigalidad el darse à si en comida, y es bizarria justificada. Parece el darse à si desperdicio de quien arroja, y es economia de quien sustenza. A estos dos Puntos se reducirà mi Oracion. El primero serà, que le que parece ser prodigo, es ser justo, El segundo serà, que lo que parece desperdicio, es provecho.

#### PVNTO PRIMERO.

M Al graduò al Amor quien dixo, que excefsos amorosos mas eran hijos de la voluntad, que del entendimiento. O hablò de amores, que mas son interessadas ceguedades, que atenciones cor. reses: ò trasladò à la codicia de los sentidos la noble aficion de las potencias. Mi dictamen es, que las groserias son hijas del deseo; pero las finezas son hijas del juizio.

Descendiò Christo al mundo para remediarle como Principe Soberano. La calidad de vn Principe, en facras, y profanas historias, es llamare Isai.35.8.7. se Medico, y Padre. Raro epitero de Clem. Alex. Principe. A Padres de la Patria aspiraron en dulze vocablo las Romanas Diademas; pero desdeñaron el nombre Bas. Seleuc. de Medicos. Pues en vn Principe Soberano se vne todo. No ay Padre por Vir. Enei. mas que castigue à su hijo, que le nie. gue la aficion, ni Medico por mas que disguste con lo desabrido de las medi. cinas al paciente, que no busque su sa-Jud ; porque ni el caftigo preciso, ha de entibiar lo amorolo ini lo desabrido de los remedios, hazer à las medicinas mas sensibles. El mayor motivo de penetrarfe los dos oficios, es , que al Padre le toca alimentar à fut hijos : Al Medico , curar los enfermos; y es obligacion de Principe, darlos en los alimentos los bienes ; quitarlos con las medicinas los males.

16 En este Divinino Pan es Chris. to Padre , porque sustenta , y es Medico, porque cura. Bizarria foberanat Ordenaba Dios en elLevitico, que ningun facilicio le ofrecielle fin fal ; In omni oblatione tua offeres sal. Holocaustos Levit. 2. v. desabridos, mas son sinsabores, que res- 13. petos. La causa de pedir sal en los sa. crificios, es, porque la sal reprelenta, la sabiduria : el sacrificio, es la alhaja que le dà nuestro culto : y queriendo Dios, que siempre le demos con prudencia, a nosotros parece que nos da con excesso. Vengan los sacrificios, que me dan con prudencia en lo ofrecido; pero buelva el facrificio que yo los doy, con el mayor excesso en lo dado.

17 Baste de exordio, y entremos en lo profundo. Es el milagro mayor este Pan, porque vence la mas alta repugnancia, que juzgò Bernardo de Magestad, y amor: Non convenient, neque in una sede morantur maiestas, O amor. Junta la Magestad de Soherano con los excessos de fino: Lo magestuoso de Principe con las humanidades de Amante. La vulgar policica enlaza estos extremos, para ser temido, y amado: la Magestad,para el respeto; el amor, para el ca-

18 Yo contemplo lo soberano por mas profundo, y escondido camino. Es alimento publico en este Sacramento; pero no es alimento para los indignos, es folo para los benemeritos. Por esto le llama este Sacramento de vivos Como enamorado, se quisiera dar à todos; pero como Principe, se concede solo à los dignos; porque se deben cumplir las leyes de su fineza, sin faltar à las obligaciones de la Justicia.

De su amoroso corazon corriò en hermofos mares sangre, y agua, sin que se mezclassen las ondas. Cirilo di ze, que la sangre correspondio como castigo à la que pidieron sobre si los Hebreos, y en sus hijos. La agua correspondiò à la afectada del iniquo Juez Pilatos, en cuyo cristal intentò lavar su delito cruel. Pues tambien dize Agustino, que representan los Sacramentos. Pues como se componen dos reprefentaciones tan opuellas, nacidas de vn corazon? Por quê se mira con el título de Rey. Pues falgan mares de gracia, y corran mares de justicia : Pero no le mezele , ni la justicia con la gracia, pi la gracia con la justicia : Estèn arrimadas ; pero no confundidas ; porque mezclar

Ioan, 19.0. D. Cyrill. Ierofolim. Catech. 13. Iudicanti aqua , clamantibus fan-

lib.4. Stros orat. 30. 120

la gracia en puntos de justicia, es desacreditar lo recto: mezclar la justicia en puntos de gracia, es desayrar lo bizarro. Pues salgan las ondas tan divididas, y tan claras, que mire el indigno, que solo ay para el justicia; que vea el digno, que folo corre para èl la gracia.

20 La vanidad del humano entendimiento, ha pretendido hazerlo arbitrable todo. Reduce à batallas de opinion, las certidumbres de la verdad. y haziendo de las Leyes arbitrios, mas deben llamarse Legisladores los que las interpretan, que los que las escriven. No ay Ley tan clara, que no sufra las cansadas sutilezas de mil explicaciones contrarias: y siendo preciso que la Ley sea fixa, y constance, para fer Ley, la han sacado de los Palacios immobles de su quietud, à los territorios

errantes de la opinion.

Necelsitaba refuscitar vn Agustino, que bolviesse à escrivir contra los Academicos; como fi las quietudes gloriosas de su sepulcro, acrassassen las verdades de sus argumentos. De la justicia se haze gracia, porque se beneficia la justicia. De la gracia se haze justicia, porque le pide como juscicia la gracia. De lo primero, es interprete el interes. De lo fegundo, es Legislador el amor. Reducido todo à arbitrable, es vano fudor bufcar mas textos, que solicitar afables los arbitrios. O justicia infeliz, que siendo la Reyna de las verdades, te han hecho

esclava de las opiniones!

22 Dieltros en esta sagàz inteligencia los Hebreos, meditaron en la muerre de Christo arbitrio para hazer que muriesse segun su voluntad, y dezir que no le mataban segun su Ley. No es licito matar à ninguno nosotros, fegun nueltra Ley, dizen à Pilatos. Pues como piden que muera? Porque expedit vobis et unus meriatur bomo. Era la glossa de la Ley su conveniencia;y quando gloffan las Leyes las conveniencias propias, es precifo que mueran los inocemes. Con elta apariencia hazen que cumplen la Ley, y executan fu intencion; porque nunca falta el ara birrio de buscar vn Pilatos, que crucia fique à quien delean, para poder dezie ellos, que no le maran.

23 El arbitrio no puede falir de la esfera de lo graciolo; ni es capaz lo

venerable de la justicia de anchas latitudes de dispensaciones, que llamandose opiniones, son traudes.

24 Vna diversidad de castigos admira à los entendimientos. Angnias por defraudar el precio de vn campo. que vendiò, escucha vna reprehension de Pedro, que immediatamente le quitò la vida. Simon Mago por intentar comprar la gracia del Espiritu Santo. escucho à San Pedro otra reprehension, que si bien alpera, le dexò la vida. Mas deliro parece comprar al Espiritu Santo, que vender vn campo, defraudando el precio. Pues como castiga mas à quien delinque menos? Es mas dize Chrisoltomo en el objeto, pero no en el fignificado. Porque elle precio del vendido campo, le avia de entregar al Principe de los Apostoles Pedro: Defraudar su precio, eta engaño, y latrocinio, y punto de justicia: Vender el Espiritu Santo, era vender la gracia; y si merece venia intentar vender la gracia, no merece elemencia vender la julticia.

Con licencia de Chrisostomo añadiera mi cortedad, que en Ananias fue execucion, lo que en Simon fue intencion. Ananias vendiò: Simon quie io comprar para vender. Pues tama bien se castiga, aunque no con pena de muerte. Pues noten aora la confequencia. Si agriamente le castiga la intencion de venderla, como le castigarà la

execucion de beneficiarla?

26 Ni balta para disculpa, que est 2 era gracia Divina, y las demás son humanas ; porque todas las humanas reductive, como enfeña la Theo. logia, se pueden llamar Divinas. Si los Juezes, en voz Divina, se ilaman Dioses : Ego dixi Dij estis : Siendo en el juzgar vnas como Deydades, foberanas feran en quanto al juizio fus acciones. Està exerciendo vn Juez en su Tribunal el altissimo biason de Dios;y diviniza sus operaciones el respeto, quado le mira con substituciones de soberano.

27 Ignora mi corredad, fi llamando todos los Padres à este Sacramento centro de gracia, le llame yo con igual razon centro de jufficia. Ten 4 go à la Fè por razon, y à mi Angel San to Thomas. No fe miden en elte Sacramento las gracias por la Magestad de quien da, sino por el merito de quie resibe.Le buena, o mala disposicion del q LI 2

AST.5. U.St.

Ibi8 . V. 200 O 21.

D. Chrifaft. inGloff.hic.

Pfalm. 814

Ioan, 18. V. 0.31. Ioan. 11.00 500

(66 M 20 2)

unu neccel

JWT PRODUCTION

social to

llega à comulgar, es la medicina del favor. Al digno, le da vida : Al indigno, le dà muerte. Al que llega con quatro grados de disposicion, le dà quatro grados de gracia mas:al que llega con dos, le da dos. No es proceder corto, fino obrar jultificado; porque no arreglar al merito la gracia, se llama bizarria en el mundo; se llama in-

justicia en el Cielo.

28 Advirtio profundo Chrisostomo, medir Christo los alimentos à proporcion de las virtudes de los sujetos. A la Cananea se le ofrece la gracia Divina, como Pan : Non eft bonum sumere panem. A la Samaritana se le ofrece, como agua: Dedisset tibi aquam vivam. De la diferencia de sus genios, naciò la diversidad de regalos. La Cananea ardia en viva fe: Magna est fides tua : salio de sus fines : Afinibus illis egressa, que representa dexar lus vicios. La Samaritana vivia entre ellos: Quinque viros babuisti, O nunc quem babes, non est euus vir. Pues conforme las virtudes, ò los vicios, mide los fustentos. A vna Cananea virtuola, pan, y no agua. A vna Samaritana delinquente, agua, y no pan; porque dà à los pecadores agua, para llorar fus culpas: Dà à los virtuosos pan, para aumentar fus gracias.

29 No es, Señor, el pan para los delinquentes, es para los que figuen, como esta muger, con vivate, y dura necessidad, Clamaba en vozes altas, porque tienen altissima voz las miferias. No pudo negarle Christo à sus instancias; porque fuera inhumanidad, negar à quien sabe mas aun merecer,

que pedir.

30 No escuso vnas elegantissimas vozes de Nazianzeno : Ita petitionum chamor internis Templi cantibus ex adverso respondet; atque è regione myfticarum vocum miserabilis luctus excitatur. Elegante contrapolicion. Considera lo que sucede en la grande sestividad de vn Real Templo, embarazadas fus puerras con efquadro nes de miserables , solicitando limosnas aunque coreas, y passando el oido de las miserias à las musicas, escucha en el Coro agradables canticos, Què vozes can disonantes son estas? Vnos lloran, y otros cantan. O mundo Muchos cantan de lo que otros lloran. En la puerta, los llantos pidiendo: En el Coro, los musicos cantando. Pues ex adverso respondet. Toda aquella alegria se confunde con aquella tristeza ; y quizà aquella tristeza serà mejor oida, que la alegria; porque las musicas pueden suspen. derle;pero las miserias saben arrastrarle.

31 Como apurado el amor de Christo de no tener que dar , se da à si : Caro mes verè est cibus. O Principe Soberano, que no te comes à tus vassallos, sino que tus vassallos te, comen à ti!Esta bizarria cierra la puerta à la escusa comun. La escusa regular, es. No tengo para dàr, porque no tengo para mi. No discurro si convence en lo politico, pero tengo vn Texto expresso, con la inteligencia de Chrisologo, para que no corra en lo Sagrado.

32 Propuso Christo la parabola del que pedia en el silencio de la me- Luc. 11.00 dia noche los tres panes à vn amigo 5. 6. & 8. para vn repentino huesped, y movido de sus instancias dexaba el lecho, y los concedia. De este Texto infiere el mismo Christo dos consequencias. La obligacion de dar pedido en lo humano. Y la seguridad de recibir pidiendo à lo Divino.

Reparò Chrisologo vna delicadissima viveza. Aqui concurren dos necessidades, del que pide, y del que duerme. El que pide, tiene la necessidad del alimento: el que duerme, la necessidad del sueño. Pues esta misma necessidad, que tiene de dormir, le obliga à dar : Dare compellas somnus, el sueño le compè'e à dar, escrive Chrisologo. Profundo discurso!

24 El sueño le obliga à dar, ò el amor? El sueño le compèle, porque aqui concurren dos necessidades, de quien pide,y de quien duerme. l'anto, y mas necessita à media noche el enerpo humano del sueño, que necessitaba el huesped del regalo. Pues esta misma necessidad de dormir, le obliga à dar ; porque entre la necessidad propia, y la agena, primero es la agena, que la propia.

Menos mal lo dire. Quando parece estàn menos obligados à dar, estan mas en leyes de amor ; porque en tiempo destinado à su precido descanso, es primero el socorros

Chrisolog: Serm. 39. Indicit in hac humanitate gemi nam necel-Statis speciem petentis, & dormientis; vt illum petere hospes, dare compellar hunc fomnus.

D. Grego Nazian. orat. de ramore pastperismo

Matth. 15.

Ioan. 4. V.

D.Chrisoft.

bom. 45. in

Ioan. 4. Ve

D.25.

10.

Loan.

18.

que el sueño. Señala el tiempo de la media noche, porque no es tiempo de pedir, solo es hora de descansar. Pues sepa la caridad, que no es disculpa no ser à tiempo la peticion; porque siempre es tiempo para dar, aunque no sea tiempo para pedir.

36 Convengo en que siempre dà. Pero sepamos à quien. Para todos se ofrece como bizarro, pero con referva

de lo justo.

No miden sus Aras los frutos de este Sacramento por la vara de las Dignidades, fino por la pauta de las virtudes. No recibe mas aumento de gracia el Sacerdote, si llega indevoto, que el secular, que llega con devocion; antes es fiscal à su indevocion, la mayor dignidad. A poder caber ignorancia en lo Divino, folo residiera vna No conocer de vista las personas, porque solo atiende sus prendas. El nescio vos de San Matheo lo declara; pues afirma, que no conoce à quien llama à las puertas de su Palacio, quando tiene razones para no admitirle den-

38 Vn grave Texto he notado para este grande sitio. Numera Juan el feliz esquadron de los predestinados, y señala en primer lugar à la Tribu de Juda. Pues como no observa el orden ò de naturaleza, ò de fortuna? No guarda el orden de nacimiento, porque era primero Rubèn. No el orden de las bendiciones, porque fue el tercero Judas. No por la possession de las cierras conquistadas, porque fue la primera Gad. No por las dignidades, pues si à Judas se dio el Reyno, a Levi se concedio el Sacerdocio, y es la octava en el numero de los predeltinados. Pues que orden observa para llenar las fillas del Cielo? No descubro en toda la Escritura sino vno, pero estoberano.

No atiende para las primeras fillas del Cielo, orden de naturaleza en nacer; orden de bendiciones en favor; orden de possessiones en enriquecer; orden de Dignidades en mandar ; Pero observo el orden de las vanderas con que guiaban sus esquadrones, para guardar en el defierto el Tabernaculo, retrato de este Sacramento. En esta campaña eran las primeras vanderas las de Judas : Y han de fer los primeros en triunfar, los que fueron los prime.

ros en 'ervir : han de ser los primeros en el Cielo, los Reyes, que fon primero en este cuito en el mundo.

De este varicinio Sagrado el respeto serà comento. Es Judas el primero en el Cielo, porque es el primero que explica sus vanderas, y dilata sus estandartes para el cuito del Taberna. culo, voz, que propiamente fignifica este Santuario Santissimo. No tema esquadrones enemigos el que religioso estiende sus respetos. Pan, que supo figurado, fer espada para triuntar Ge- Judic. 7.00 deon, lerà mas poderoso en las verda- 13. des, que fue en las reprefentaciones.

41 Quando el año de 955. (elcri- Baron.tom: ve el doctissimo Baronio ) inundaron 10. Annal. los Vingaros delde las margenes del ad Ann.955 Danubio hasta la selva negra, y cercaton a Augusta, no tuvo su Rey O ton mas presidio, que recurrir à este grande Sacramento; pero à sus dulçes rayos, quedaron de los enemigos los mas rebeldes, muertos; los menos obstinados, fugicivos.

42 De toda la fertil Sicilia triun- paron.tom. faron los Sarracenos año de 1040, fe- 11. Annal. gun Baronio. Governava à Mecina ad Ann. Catalaco, Prefecto del Emperador 1040. Miguel; y armados de este Sacramena to, su devocion, y sus pocos Soldados, los desbarataron en medrofa fuga, y con lus pocas vanderas restauraron à Sicilia toda.

43 Con estas armas triunfo el Emperador Henrico Nono. Con efta espada año de 1066, triunfo en la gran Bretaña Guillelmo, Conde de Normandia contra Haroldo, tyrano Rey Baron, Ana

de la Noruega.

44 Memorable fue vencer Henrico, Rey de la granBretaña año de 1415. con ocho mil Soldados, telenta mil AneasSyl Francos enemigos, O.vido por de cara, lib. 3. comy mas sabida la del año de 848, que ment intaobtuvieron en tiempo de Leon Quar- nor. 5. 50. to los Napolitanos de los Sarracenos. Dexo à la eternidad las de Aultria, pues fuera remeridad intentar reducirlas à la breve estera de los labios, quando por no caber en los conocidos espacios, te han dilatado à nuevos mundos

45 Arda generolo el corazon en la Sagrada armeria de ellas Aras, y desprecie christianamente valeroto todas las enemigas vanderas. Ni faltarà à las bistorias humanas el presidio de

las divinas-

B. 1066:

Gen. 49. 02 16, 0.8. Numerozza v. 29. 0 Folue 7. v. 8. Numer. 2. 0.3. Ad Orientem Iudas

Apoc. 7. 0.

Matth. 250

U. 12.

Numer . 10. V. 13. 0 14. Moverunt-

Fget tento-

que castra primi iuxta imperium Domini in manuMoyli. ber turmas fuas.

Abras

4. Reg. 19. 0.35. Ifai. 37.0. 36.

45 Abrasò vn Angel (San Miguèl dizen la Glossa, y Lyra) ciento y ochenta y cinco mil Soldados de Senacherib, que tenia affediado à Jerusalèn. Con que fuego los reduxo à cenizas? Sacando del Templo el fuego de los facrificios, dizen algunos Rabinos, como exponen Cornelio, y Forerio. Descienda del Cielo como bajo para abrasar las Ciudades infames ;ò como en tiempo de Elias descendiò para quemar los Soldados. Pues como fale del Templo, y no baja de la Esfera? Porque es mas conveniente llama. Era Ezequias el assediado, Rey Santo, devoto, y justo: Era su cuydado el suego perpetuo del sacrificio, imagen, por lo perpetuo, de este Sacramento. Pues salga esta llama del Templo para abrasar à sus enemigos; porque luzes que se emplean en estas Aras, son vnas vivas llamas, que hazen à los enemigos cenizas.

#### PUNTO SEGUNDO.

L Segundo Punto era, que lo que parece delperdicio, es provecho. Nada de lo que parece profusion àzia el comun, lo es, escrivia discreto Casiodoro. Solo en los Templos de la victoria se pueden pagar los sudores de la batalla, dixo profundo Ennodio: Solo en los Palacios de la libertad, se puede com-Ennod. Di- penfar vna gloriofa fervirud : Bene fol-Etion. 7. in vuntur sudoris prætia vbi sunt templa Dedicat. Au victorie : bene effugatur servitus inter ditor. fol. atria libertatis. A quien fabe aventurar la vida por mi, es deuda alimentarle la vida, para que la pueda aventu-

47 Sustento Christo à su Pueblo desde su primera infancia con las luzes de predicacion, milagros, y doctrina. Gran sustento; pero sustento de palabra: faltaba el alimento en la obra. Sultentan los Principes con palabras, porque fon augustas honras ; pero este, como noble alimento, es plato de las almas. El indispensable peso del cuerpo pide alimento mas basto; porque si vna alma vive folo con lo honrado; va cuerpo, folo vive con lo grofero.

48 En el primer alimento de las honras, deben fer prodigos los Prin-Genef. 49. cipes. Jacob maldice à Ruben, y Moyles le bendice, Parece oponerle

en las voluntades, y no es fino arreglarfe à sus ocupaciones. Era Jacob particular: era Principe Moyfes; y como Principe le honra, yà que no puede escusarle su desdicha,

49 Tan medidas deben ser las palabras de los Principes, que formen reflexion al pronunciarias, pues siendo de ira, matan; y siendo de favor, refucitan. A vna reprehension de Pedro, espirò Ananias : Audiens Ananias bæc Actor. 5. v. verba ,cecidit, & expiravit. A vna voz 5. de Christo, saliò de su sepulcro Lazaro: Lazare veni foras. Et flatim prodift: Ioan. 1000 y si en vna voz sola consiste la muerte, ò la vida, mucho debe medir sus palabras, quientiene en ellas vidas, ò muertes.

BARTTON WAS

50 Falta la razon del Texto. Matò Pedro con su voz à Ananias, por que le noto de mentiroso: Non est Actor s. v. mentitus hominibus, sed Deo. Resucitò Christo con su voz à Lazaro, porque le llamò amigo ; y palabras tan afperas, matan; vozes tan afables, refu-

No sè si reforme mi cobardia. Murio Ananias, porque su Principe San Pedro le encontrò en vna mentira. Solo en morirfe tuvo este desdichado honra. No sè si se mueren aora por mentir. No errarà el concepto el que lo entendiere como fuena, por equivo-

52 Passò Christo de las vozes de la doctrina, al alimento de su Coerpo: Caro mea verè est cibus. Y lo primero, que advierto con novedad, es darfe en alimento, y no en medicamento. Mejur parecia darse como medicina, que como comida; porque mas alarga la vida vna medicina que cura, que vna comida que alimenta.

53 No puede desarre la duda fin el presidio de la Philosofia. El alimento se diffingue del medicamento en voa grave razon: Omne agens in agendo repatitur, dize el Philosofo: Pero el alimento mas padece, que haze; el medicamento mas haze, que padece, Entrambos reparan la vida; pero no gasta Christo de ser medicamento, que haze mas que padece, fino fer alimento, que padece mas que haze; porque hazer mas que padecer en quien le recibe, fuera llevar quien le recibe la peor parce : padecer mas que hazer, es cargar con lo peor; y entre prove-

W190

chos agenos, y martyrios propios, carga con los martyrios propios, por hazer mayores los provechos agenos.

54 Daba Christo su Cuerpo en alimento à todos; y Pueblos, y particulares, no entienden de bizarrias agenas, fino resultan en vtilidades

propias.

Matth. 15.

v. 22. 20.

Luc. 1. V.

Pfalm.131.

Genef. 22.

Matth.9.0.

Matth. 26.

D. 270

71. 20.

U. 11.

v. 18.

Grave contradicion encuentro 55 en los epiretos que dan à Christo, El Pueblo, necessitados, y enfermos, le llaman siempre hijo de David: Fili David. Zacarias, hijo de Abrahan : Sicut locutus es ad patres nostros, Abrabam. La mudança nacia de los genios, y las promessas. A David sue prometido Christo para su casa: De fructu ventris tui ponam super sedem tuam. A Abrahan fue prometido para todo el mundo : Benedicentur in semine tuo omnes gentes. Era la promessa en David, bien particular : era la de Abrahan, bien comun: y el Pueblo como Pueblo, se acuerda del bien particular, y no del comun. Zacarias, como Principe, solo se acuerda del comun , y olvida el particular.

Tambien fuera bien comun el darle en medicamento, mas no fuera tan comun: es muy clara la razon, Porque el medicamento le necessitan los enfermos, pero no los sanos; Non est opus valentibus medicus. El alimento le necessiran sin distincion sanos, y enfermos. Si solo fuera medicamento, folo fuera provechoso para algunos; siendo tambien alimento, es vtil, y favorable para todos: Bibite ex bos omnes. Y como Christo aspiraba à hazernos en este Plato el mayor favor, se empeño su bizarria en hazerle tan

comun.

Pero vn favor tan comun, no pareze parto de la liberalidad, fino excesso de la profusion. Bastaba menos tavor, para los que can mal le faben corresponder: Respondo, que bastaba, y no bastaba: bastaba si se midiera el favor con el corazon humano: pero no baltaba, si medimos el favor con el genio divino. Es aquella Mela Soberana vn combite Real, que tranquea Dios a los hombres para oftentacion de su magnificencia. Luego no es desperdicio, sino grandeza, que hallen todos los hombres la puerta fran-

gran parabola que refiere S. Matheo. Combida aquel magnifico Rey al banquete de sus bodas, y vnos no azetan con afectadas elcufas; otros se resillen con groferas, y villanas descortefias. Enojado el Rey de tan mala correspondencia, mando traer à su Mesa à quantos encontrassen sus siervos por los caminos, ò plazas. Obedecieron los siervos, pero tan sin eleccion, ni diftincion de sugetos, que dieron entrada a todos, buenos, y malos: Congregaverunt omnes, quos invenerunt, malos, O bonos. Pues como a todos admite an distincion? Respondo, que porque era Mesa de Rey : Homini Regi ; y lo que fuera desperdicio en vn particular, es bizarria digna de la magnificencia de vn Rey: Congregaverunt omnes.

59 Divina profusion parece la gran dadiva de aquel alto Sacramento: Assi lo considera el Sagrado Concilio Tridentino: In quo divitias amoris [ui erga bomines, velut effudit : porque además de ser vn compendio de los Tesoros Divinos, vemos que se difpende, y franquea fin distincion, à todos: Bibite ex boc omnes: Pues como vn favor tan derramado puede escularse de prodigo : Velut effudit? Respondo, que porque es demonstracion Real de vn Dios tan Poderolo, como bizarro. Y quando los Principes miden por su magnificencia los tavores, los mayores excellos, no fon prodigalida-

des.

Aqui si que se puede construir sin riesgo, aun en lo político, la sentencia tan sabida de Casiodoro: Beneficialem effe Principem licet; neque intra Regulas constituti, potest munificientia regalis arctari: No teman, dize, no teman los Reyes pecar, ò exceder jamas en punto de liberales, porque el noble dispendio de sus tavores, no vive fujeto a los comunes estatutos, y leyes. No me arreyo a afirmar que gozen de esta excepcion los Principes mortales, porque temo, que mas que dueños, fon adminieradores. Y los que son vnos honrados administradores de los bienes comunes, no se que tengan ditpentacion para viar de ellos en desperdicios, y vanidades. Pero hablando de vn Dios, que es señor abío-lnto de redos, corre la feutencia fin riefgo. Este bien puede hazer alarde de sus bizarras a la medida de su mag-

Matth. 225 v. 10.

Verf. 28

Conc. Trid: Secto 13. in Decret. de Santissimo Eucharift. Sacramente cup. 2.

Cafiodor li: 2. Variar Epiftel.30.

Confirms ella verdad aquella

nificencia: Porque como es tan suyo el tesoro de que gasta, nadie puede dezir que le lo quita : Neque intra Regulas constituti potest munificentia Regalis arctari.

Esta es la razon, porque la dadiva del Sacramento, siendo tan larga, no se puede llamar prodiga, sino liberalissima, porque su fin principal es la ostentacion de la Divina magnificencia. Por esso es tan desmedida la dadiva, porque fola la Divina liberali-

dad es su medida.

Pfalme II. v. 10.

Genebr 1013

Celad . Fudith. ca. 5.0010.

62 Secundum altitudinem tuam multiplicasti filios hominum. Señor, dize David à Dios, tu multiplicaste, y dilataste el vulgo numeroso de criaturas à la medida de tu grandeza: Secundum altitudinem tuam. Fuera muy clara la inteligencia del Texto, à no interponerse la especial construccion, ò version de Genebrardo, el qual trasladò assi de el original Hebreo : Secundum altitudinem tuam epulatio filis kominum: A la medida, Señor, de tu gran Soberania, es la comida, y manjar, con que nos alimentas. No puede hablar del sustento, y alimento co. mun, con que nos mantiene su Providencia; porque como esse se debe à su Providencia ordinaria, no les debe à los hombres ponderacion can fubida.

63 Pues de que manjar, de que alimento, de que comida habla en este lugar el sabio Profeta? Habla del Sacramento de la Eucaristia, responde el docto P. Celada, figuiendo la mas comun doctrina : Soilicet sublimis Eucharistici Mysterij tanta est, ot amuletur augustam (ublimitatem Mysteriorum Dei. Pues aora construiremos el Texto sin violencia : Secundum altitudinem tuam epulatio filijs hominum: Schor, el manjar Eucaristico, que franqueais à los hombres, es tan alto, can fublime, can grande, que no se halla mas vara, que vueltra mifma grandeza, para medirle : Secundum altitudinem tuam : porque en orros favores , os aremperais al remedio que piden nueftras miferias : Efte favor le refervo vueltro amor para oftentacion de vuestras bizarrias: Y favor en que pretendeis hazer offentacion de vueltra magnificencia, folo puede medirfe con essa vara: Secudum altitudine tuam.

64 Luego nunca es desperdicio va beneficio tan largo, porque fiempre lo-

gra el fin de oftentar las bizarrias del amor divino. Pues aun tiene otro fin mas piadolo. Son llamados à comer de esse Plato los hombres todos:omnes. Luego à todos se expone, malos, y buenos. Es verdad, que la suerte no es vna misma; pero el comer del Plato, à ninguno se niega: Sumunt boni, Sumunt mali, sorte tamen inaquali: El bueno, halla en comer su regalo; el malo, come su juizio: Iudicium sibi manducat. Luego si en los malos se malogra, en los malos se desperdicia? Respondo, que el desperdicio no està de parte de la divina liberalidad, sino de parte de su indigna disposicion. Dies expone essa Mesa para todos, buenos, y malos, con dos fines, igualmente piadofos : La expone para los buenos, con el noble fin de premiarlos ; la expone para los malos, con el heroyco fin de arraera los. Cabe el ser ingrato à Dios, hombre que come sa Pan? Aun en el mundo se tiene por deslealtad, y traycion. Luego aunque los malos malogren este tan gran beneficio, nunca de parte de Dios se desperdicia else Plato: Porque viendo en ellos todos sus beneficios malogrados, se dà à simismo, como por vitima prueba, para atraerlos.

65 O ingratitud humana! O bizarria divina! O bizarria divina, que à suerça de industrias, pretendes que los hombres no malogren tus finezas! O ingratitud humana, à quien tal vez las bizarrias de vn Dios endurezen, y obstinan! Dios se dà a rodos, y son muy pocos los que se dan à Dios. Dios se dà à todos los hombres, potque siempre halla su amor motivo para darfe. Se dà à los buenos, para vnirse con ellos mas; se da los malos, para atraerlos à si. No es de su genio el conquistarlos à fuerça de severidades, y de rigores, sino al dulce atractide favores, y de liberalidades. Puede humillarnos à golpes de su jufficiero brazo, v elige el atraernos à lluvias de beneficios.

66 Este genio divino le manifestò el Profeta con emphasis mysteriosoa In Charitate perpetua dilexi te: ideò attraxi te, miserans: Habla Dios con los hombres por boca del Profeta, y dize, que los ama con caridad perpema, y los atrahe por medio de fu comI.adCorino II. V. 29.

Ferenz: 31.0.30

Prov. 17.

fion , y su misericordia. Dos cosas afirma, vna que los ama con vna perpetua caridad : In charitate perpetua: En esto se conoce que es buen amigo, porque no està sugeto su amor à las variedades del tiempo : Omni tempore diligit, qui amicus eft. Otra, que por effa razon los atrahe à sì : Ideo atraxi te: Noten el ideo, que explica causalidad: De suerte, que la razon de atraerlos, es el amarlos. Escuchen como lo percibo. Antiguamente vsaba Dios del rigor con los rebeldes, y los ingratos: confeguia el fin de arruinarlos, pero no de reducirlos: Embio el diluvio. y quedò el Mundo castigado, pero desierto. Ahogò à Faraon en el Mar; pero no ablandò en las aguas su obstinacion. Llena està la Sagrada Escritura de aquestos exemplares de su Justicia: Pero và apelò Dios à su misericordia. Viò, que el castigarlos, era perderlos, y tratò su amor de sufrirlos, y beneficiarlos. Pues este medio afirma, que le ha estado mejor, porque por este medio, dize, que los arrahe à si : In charitate perpetua dilexi te, ideò atraxi se. Luego no desperdicia sus beneficios con los ingratos, el que los favoreze por atraerlos.

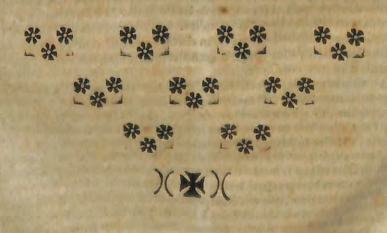
67 O gran Dios, que villanos que fomos, pues tan poco nos mueven los beneficios! Confundidos debieramos vivir, de vèr que nuestras desatenciones pretenden competir con vuestras liberalidades. Con lo mismo que pretendeis atraernos, nos obstinas

mos: con lo milmo que intentais conquistarnos, nos endurecemos: O quanto debo temer, Señor, que enojado de ver tan desaprovechadas vuestras misericordias, os bolvais à ser Dios de las venganças.

68 En esse manjar Divino nos dais todo quanto sois: Parece queda apurada vueltra liberalidad. Pues aun teneis mas que dar, y nosotros mas que pedir. Tenemos que pedir, y vos que dar, gracia para vsar de este beneficio tan dignamente, que no le desperdicie la vil correspondencia de nuestros corazones. En Pan, que es tan de vida, no seamos can infelizes, que encontrêmos la muerte. Y yà que todos los demás seamos defatentos, daos por fervido de el Zelo Real, que tan sacrificado tiene su corazon à vueltros cultos. Desempeñe nuestras tia biezas este Catolicissimo Josias, à cuya ardiente piedad debe aqueste Mysterio tantas Aras. Inspiradle Reales aciertos, y Sagrados dictamenes. Hazed, Señor, que falte tierra à sus Leones, y esfera à sus Aguilas. Capitanead sus justas tropas, y batallen hasta los elementos por su justicia. Dilarad sus Reales alientos à medida de nuestros votos, para que embarazados de triuntos, coronados de laureles, y favorecidos todos de vuestra gracia, os besemos los Pies en eternida-

des de gloria.

Amen.





# RACIO LA SANTISSIMA

## TRINIDAD.

### EN NYESTRO CONVENTO DE MADRID.

Data est mihi omnis potestas in Calo, & in Terra. Euntes ergo decete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, & Filij & Spiritus Sancti. Seq. S. Evang. sec. Matth. cap. 28.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang. sec. Ioan. cap. 6.

I à la luz de este Mysterio llega cobarde el respeto, como llegarà el discurso : Suda la Theologia para explicarle, y mientras mas le explica, menos le declara; porque no fuera Mysterio, si se enten-

Es este Mysterio can oculto, que no le alcanza el humano entendimiento. Se huye del entendimiento, y se huye tambien del labio. Sin la Fè, no

puede el entendimiento conocerle: y aun supuesta la Fe, ay gran dificultad en explicarle. No ay Mysterio, donde sea el hablar mas arriesgado. Con una voz, se dize vna verdad Catolica; y en mudando la voz, se dà en el escollo de vna heregia. El Padre, y el Hijo fon vna misma cosa: Es verdad, si se entiende de la Essencia: Es heregia, si se entiende de las Personas. El Padre engendra, y comunica el ser al Hijo: Es verdad Catolica. El Padre es causa del Hijo, es heregia. Con que el Mysterio esene la gran disseulead do conocerse, y tiene tambien la dificultad de hablarse; porque es menester grande atencion en hablarse, aun supuesta la Fe para conocerle.

3 Con lo tarramudo se escusaba Moyses de ir à la Corte de Faraon: Non sum eloquens :: impeditioris, O tardioris lingua sum. Dizele Dios, que se anime: Perge igitur, O ego ero in ore tuo, doceboque te quid loquaris. Noten el Ego ero in ore tuo. Yo estare en tu boca para irte dando palabras. Insiste Moyles en escusarse, y le dize su Magestad, que hablara por el la gran retorica de su hermano Aaron: Ipfe loquetur pro te. Vna de las dos prevenciones parece que chà de màs. Si Dios està en la boca de Moyses, no necessita de Aaron; porque no ha menester vozes humanas, quien riene frases divinas.

Pues imagino, que vna, y otra prevencion era precisa, si se contemplan los cargos. Primero le mando Dios à Moyses, que hablasse del alto Mysterio de la Trinidad : Hae dices :: Deus Abraham , Deus Isase, & Deus Iacob, misse me ad vos. Despues le dize, que hable à su hermano Aaron, y que este hable à Faraon, Exod.7. v. para que de al Pueblo libertad : Loquetur ad Pharaonem, ve dimittat filide Ifrael:

Ioan, 1000. Ego,& Pater vnum

fumus.

Exodo 4. V. 10. Verso 12.

Pues para hablar de la Trinidad, le da las palabras Dios : Ego ero in ore tuo: Para que saque al Pueblo de la esclavitud, suplen las vozes de Aaron: Loquetur pro te; porque para otros sucessos, basta la eloquencia humana : para el Myste-

rio de la Trinidad, es menester retorica Divina.

Menos mal lo dire. Dos cosas dize Dios à Moyses, que estara en sus labios : Ero in ore tuo ; y que ha de iluminar su entendimiento : Doceboque te quid loquaris. Noten el loquaris, que es misterioso. No dize, que le ensenarà à conocer, sino que le enseñara à hablar. Parece que bastaba iluminar su encendimiento, sin dar enseñanza al labio. Pues sepan que no bastaba en la presente ocasion: porque avia de hablar Moyses del Soberano Mysterio de la Trinidad; y para tan gran Mysterio, no basta la ilustracion del entendimiento para conocer, sino ensena à los labios para hablar; porque aunque no se ignoren las socilezas, puede aver grande riefgo en las palabras.

6 De este altissimo Mysterio ha de hablar oy mi insusciencia. Y para que no tropieze la lengua en las palabras, necessito de que me enseñe, y dirija la luz de la gracia. Mi Señora me la alcanzarà benigna, por la invocacion de su dulcis-

simo Nombre. AVE MARIA.



Data est mibi omnis potestas in Cælo, & in Terra. Euntes ergo docete omnes guntes , baprizantes eos in nomine Patris, & Filij, & Spiritus Sancti. Seq. Sanct. Evang. sec. Matth. cap. 28.

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang. Sec. Ioan cap. 6.

L Norte delEvangelio es vna Trinidad de revelaciones. Revela Christo las luzes de la Trinidad. Revela las soberanias de su Poder: y revela los cristales del Bautismo, nueftro remedio vniversal. Son hermanas estas tres revelaciones ; porque de ostentarse Dios Trino, se sigue por confequencia forzofa, mostrarse poderoso, y derramarse benefico: Euntes ergo.

8 Lo vulgar que se ha dicho aqui. es, que del antecedente del Poder, se infiere por consequencia el favor. Convengo en la consequencia, pero resta roda la duda. Aqui concurre vn Mysterio de su Trinidad revelado, y vn Bautismo instituido: y mas favor parece vn Bautisino que lava nuestros delitos, que vna Trinidad, que confunde nucltros entendimientos. No puedo como fiel hijo, convenir en el argumento : y aunque conozco la fuma di . ficultad, y novedad del affinipto, elijo como leal, perderme ances en mares no conocidos, que navegar cobarde golfos furcados. Mi Oración fe ha de reducir à covencer, que su mayor favor, es revelar el Mysterio de la Trinidad. 9 ElEvangelio me fundara las dudas.

y el me prestarà despues las respuestas.

En el Evangelio se miran altissimos favores. El primero, es revelar el Mylterio de la Trinidad. El (egundo, prometer vna continua assistencia: Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus vsque ad confummationem fiecult. Mas benefico parece, assistiendo con auxilios, que revelando obscuros Mysterios. Luego mas nos beneficia con las afsiltencias que assegura, que con la Trinidad que revela.

10 Quiero subir de punto el argumento con dos razones mas eficazes. Estas assistencias, que oy nos promete fu cuy dado, consisten, segun el Evangelio, en el Bautismo que nos dà: Baptizantes eos; y en el Sacramento de la Encarittia, que durara hasta la confumacion de los figlos. El Bautismo, nos dà la vida; el Sacramento, nos da aumento de gracia : La revelacion del Mysterio de la Trinidad, nos da vna viva Fe. Menos favor parece hazernos creer, que hazernos vivir. Lucgo mas beneficio fera afsittirnos con los Sucramentos para nucltro reparo, que revelarnos el Mysterio para su credito.

La legunda razon es mas efia caz. No es el beneficio mas infigne sel que mira la viilidad del benefaciente: En la Fe rendimos el entendimiento à

Mm a

la obscuridad; v es magestad del credito Divino, obligar à sujetar la libertad del entendimiento. En el Bautismo, y Sacramento no faca Dios mas interesses, que nuestras veilidades. Rendir en la Fe nuestro credito, es respeto suyo: Darnos vida con estos Sacramentos, es provecho nuestro. Luego mas libe. ral ferà quando haze solo el favor para nuestro provecho, que quando le obra para fu culto.

12 Parece que son las razones can eficazes, que son convincentes. Pero esta la Trinidad en possession de vencer los que parecen à nueltro aspecto impossibles. Sentencio, que es mayor favor revelar el Mysterio de la Trinidad, para que le creamos, que darnos los Sacramentos con que vivimos. Cinco razones darè, que compondran

mi Oracion.

#### RAZON PRIMERA.

A Primera Razon se fan-da en vna distincion hermosa. En lo politico mayor dadiva serà la vida, que la creencia; pero en lo sagrado, mayor parece la creencia, que la vida; porque en lo espiritual de la vida, interessamos el remedio de la alma; en la Fè, ganamos el merecimiento de la vida: y si en buena ley de razon se debe estimar mas el merecimiento, que el remedio, mas vale la Fè con que merecemos, que la vida con que nos remediamos.

Sobre las razones assientan hermolamente los Textos. Enfermo respiraba Ezequias, y tierno el Cielo à fus congojas, le anadiò quinze anos de vida. Oye la promessa, y pide vna señal milagrosa para creerla. Pues como pide milagros, siendo can discreto, porque no es discrecion pedir milagros? Ve magis manifestaretur gloria Dei , responde el Abulente. Para manifestar mejor la gloria Divina.

Mas dificil parece la respuesta. que la duda. Si estaba Ezequias rozan. dose en las obscuridades del sepulcro, bien se manisestaba el poder de la Omnipotencia en rellituirle la vida, fin necessidad de maravilla nueva. Pues como resplandece mas su Poder en el Soi que le arrassa, que en la vida, que le conferva?

La diferencia de milagros da-

rà la razon. Mas Divino fe manifiesta en hazer que rerroceda el Sol, que en dar à vn desauciado salud; porque en la falud que le daba, le hazia merced de la vida: en el Sol que retrocedia, le daba la fè de que crevelle firmemente la promessa de sanarle. Con el milagro de la falud, le daba vna vida natural: con el milagro del Sol, le daba vna viva Fè. Pues venga este segundo milagro, dize Ezequias; porque mas beneficio es hazer vn milagro, para que crea, que hazer vn milagro para que viva : mayor beneficio es , darme vn merito, que darme vn gusto.

17 En aquel celebrado combite de Christo en Becania, ocupaba Lazaro la mesa, y diligente Marta servia: Marta ministrabat, Lazarus vero vnus erat ex discumbentibus. No admiro que Ioan. 13. V. sirva Marta como agradecida, pero 2. estraño, que Lazaro no se acuerde de su insigne deuda. Lazaro debia à Christo el milagro de averle resuscitado. Pues como no firve Lazaro, que debe mas, y sirve Marta, que debe menos? Parece estilo del mundo, donde el mas favorceido, suele ser el mas olvidado.

18 Pues yo fiento, que como difcreros, y Santos, pelaron las obligaciones; y que no firve Lazaro, fino Marta, porque era la mas deudora. Lazaro debia a Christo el milagroso favor de averle lacado de vn sepulcro: Marca quando estaba congojada con su muerte, y proponia inconvenientes, debio à Christo, que la dixesse. Crees firmeméte, que puedo resuscitarle? Cre- Ioan. 11. v. dis boo? Creo firmemente, responde 26. Marta : Vt aue Domine, ego credidi. Pues mucho mas debe Marta, que Lazaro; porque Lazaro debia la vida: Marta debia la Fe; y mas obliga à fervir la dadiva de vna Fè Catolica, que el milagro de vna vida refuscirada.

19 Ociosa parece la aplicacion en pruehas tan claras; pero no la escuso por inferir vna ilacion. Al Bautismo, Sacrantento, y assistencia de sus auxilios, debe nuestra mortal vida sus milagrofos reparos: A la revelacion del Mysterio mas alto de su Trinidad, debe la alma la Fe : y siendo mayor favor la dadiva de vna Fè Carolica, que el milagro de vna vida refutcicada, mas debemos il Mysterio de su Trinidad, que da Fé à nucltras almas, que à quantos Sacramentos dan reparos a nucliras Vidas, Aora

4. Reg. 20: 0.5.00 6. Ecce fanavi te ::: & addam diebus quintuis decim annoso Verl. 8. Abulen , bis 9.140

20 Aora entra el desengaño del juizio. Si es el mayor favor dar vna viva fe, ninguna Nacion mas favorecida, que la Española. Su timbre es lo catolico, blasonando mas de averse rendido al Imperio divino, que de aver alcançado el mayor dominio humano. No ay favor que no obligue à corresponder; y por el excesso de los favores, se miden las obligaciones de las correspondencias. Solo à la higuera pidiò Christo fruto, y no à otro arbol; porque solo à este arbol le concediò dos frutos al año; y es julto, que pague primero, à quien dieron dupli-

21 Sin agravio pudo disponer su Providencia, que naciessemos, ò en los desiertos arenales de la Libia, en los yelos de la Scitia, en los ardores de la Africa, ò en los interiores paramos de la Asia, donde infelizes viven los hombres entre las obscuridades de fus gentilicos errores. Tan favorables miraron nucliras cunas los Astros, que nacimos en el centro de la verdad, y en la Corte de la luz. Aun no aviamos nacido, y yà nos tenia prevenidos en el Bautismo el remedio: Aun no aviamos tropezado, y ya nos avia preparado en el Sacramento el alivio. Anres de los males, estaban las medicinas. No eran remedios, fino preservaciones. Dendores à favores tantos, vivimos catolicos, porque creemos; pero no tenemos vidas de catolicos segun obramos. Tenemos de la Fè el caracter, pero borran las manos lo que cree el entendimiento; y con vnas acciones encontradas à lo que creemos, tenemos vna fe como muerta, y vivimos con vna esperança muy viva. O infeliz España de puro dichosa! Si assi tratan la Fè nuestros vicios, como nos confienten el blason de catolicos?

22 Saben de què servirà este mayor favor? Pues yo fe lo dirè. El aver sido con su Fè mas favorecidos, servirà de ser en el julzio mas severamente cas-

tigados,

23 Vna contradicion admira, Caurivan los Philifteos la Arca del Testamento, introducenla en su falso Templo de Dagon , y por la irreverencia de querer casar las tinieblas con la luz, la verdad con el error, y lo profano con lo Divino, los castiga con vn severo achaque el Cielo. Restituyen

la Arca, y al mirarla los Betsamitas en t. Reg. 6. el campo, espiran por el delito de verla, v. 19. mas de cinquenta mil hombres. Quie- 2. Reg. 6. re detenerla Oza, presumiendo que se v. 7. arruinaba, y le castiga el Cielo con

muerte repentina.

24 Tan obscuros parecen estos decretos, que no se perciben los motivos. Mas delito fue tocar irreverentes los Philisteos à la Arca, que mirarla los Betsamitas, y intentar detenerla Oza. Pues como fiendo menores fus excellos, fon mas severamente castigados? Como castiga mas à los Israelicas, que à los Philisteos? Escuchen la ra-

Ad Heb 9.

25 La Arca ocultaba las Tablas de la Ley, la Vara de Aaron, y el v. 4. Manà. Era imagen de toda la Fè Divina, yà porque entonces era essala Ley verdadera; ya por ser vna sombra de la Ley de gracia ; las Tablas , imagen de nuestras Leyes; la Vara, espejo de la Cruz; el Manà, rerraro del Sacramento. Eran los Philisteos Gentiles, Era Oza Sacerdote, y los Berfamitas, del Pueblo escogido, que guardaba entonces la Ley verdadera. Mayor delito era en sì introducir en vn Templo profano esta Arca, que mirarla, ò tocarla sin la justa reverencia; pero la circunstancia del mayor conocimiento. mudò de especie el delito. Los Philisteos, dize Dios, como Gentiles, no es mucho que traten sia respeto la Arca de la Ley verdadera; perorel Pueblo que guarda la Ley, y que vive con la Fe, tiene muy distinta obligacion. Pues enfermen los Philitteo, , y mueran los Betfamitas; porque faltar al respeto de la Ley quien no la conoce, merece enfermar, pero faltar a lu respeto quienla guarda, merece morir.

#### RAZON SEGUNDA.

A Segunda Razon de mi condida. Admiro, que los dos favores de Bautismo, y Sacramento, que cora ren oy de lu Poder Soberano, fean los mas altos beneficios : Pero puede proceder de dos causas; à por ser suentes de la vida, y de la gracia, o por ir en ellos la Trinidad embuelea: in nomine Patris, & Filit & Spiritus Sancti. Llevan escondida la Fe de su Mysterio , para que puedan hazer fu fruro.

1. Reg. 5. 0.2.

1. Rog. 4.

V. II.

Cat. Lat. Th.

Marco II.

v. 13.

3 W. C. O.

Habacuc.3º

Drog. Serm.

Ioano 19.

Matth. 270

V. 113

de Paf.

D. 34.

D. 48.

Sin la explicacion de este Mysterio, no diera gracia el Bantismo: y pendiendo lu favor, de la Fe, y expression de la Trinidad, no serà el mayor favor por la gracia que canía, fino por la Trini-

dad, que consigo lleva.

27 Doy Texto. Ya sè, que la Iglesia llama à la lanza cruel; pero tambien'sè, que Abacuc la llama lucida: Ibunt in splendore fulgurantis basta tua. Drogo siente, que en este instrumento confissio el mayor lucimiento Divino; y esso declara el Texto dizien-

do in [plendore.

En la lanza luze el mayor poder de Dios : Si : porque yo reparo, que huvo dos especies de lanzas; vna que le rasgò à Christo el Sagrario hermoso del pecho; y otra que le ministrò la esponja de hiel à los dulzes, y secos labios: Acceptam spongiam implevit aceto, O imposult arundini. En qual lanza de estas consisten sus maravillas?

29 El Profeta no individua: con que es constante, en leyes philosoficas, que puede, y debe entenderse de entrambas; porque las proposiciones indefinidas, equivalen à universales.

30 La razon, aunque escondida, serà clara. Los centros de estas lanzas, fueron corazon, y boca. En el pecho estaban depositados los Sacramentos de Bautilmo, y Eucarillia; porque corrieron de su vivo relicario mares de sangre, y agua; la agua, elemento del Bautismo; la sangre, conversion del Sagramento, En la boca estaban cerrados los Sermones, y Mysterios, que revelò Christo à sus Discipulos. Vna lanza abre la boca, de donde corren los Myfterios que revela. Otra rasga el pecho, de donde mana la agua, y sangre del Bautilmo, y Sacramento que comunica. Pues en entrambas lanzas confisten igualmente fus lucimientos; porque tanto favorece en abrir la boca para revelar fus Mysterios, como en rasgar fu corazon para derramar beneficios,

Yà escucho que me replican los diferetos. El Texto es corriente en el Bautilmo, pero no en la Eucariftia: y la razon es clara. Es conftante, que la Trinidad se halla embuelta en el Baucilino:pero no le encuentra en el Sacramento. Mirale embebida en el Bautifmo, porque la expression de la Trini. dad es lu forma : In nomine Patris, o. Illi, O' Spiritus Sancti. No fe halla en el Sacramento: porque en esta Hoftia, solo assiste la Persona del Hijo.

32 No gusto hazer del Pulpito Catedra; y este punto es delicadissimo en la Theologia. La sentencia mas agradable, que harè clara, y inteligible, es que en el Sacramento està el Padre, y el Espiritu Santo con vna assistencia substancial, pero no con assistencia sacramental.

Declaro el discurso. Tiene la Trinidad en el Sacramento vna fubstancial assistencia, porque assiste en la Hostia consagrada la Essencia Divina: y como es yna, y fola en las tres Divinas Personas, assisten todas en suerza de la vnidad de la Essencia con vna assistencia Real de substancia. No assisten con assistencia sacramental, porque las palabras no confagran sus Personas. No recibimos en el Sacramento al Padre, ni al Espiritu Santo; porque como las palabras son efectivas de lo que dizen, y dizen cuerpo: Horest Corpus meum, solo ponen con assistencia sa. cramental al Cuerpo del Hijo, y no à las Personas del Padre, y Espiritu Santo. Este es vn breve compendio de lo que ocupa muchas ojas en los libros.

34 Sentada esta solida basa, respondo à la duda, que ay Trinidad en el Sacramento, porque ay tres Divinas Personas, dos para la assistencia, y vua para la comida : Dos para ornato (difimulen la voz ) y vna para alimento: y tanto tiene de grande el combite por la Persona del alimento, como por las dos del ornato.

Tengo para este discurso vn elegante Texto : Amice , commoda mi. Luc. bi tres panes, quoniam amicus meus venit de via. Para combidar à vn amigo, pidiò vn hombre provido tres panes prestados. Mi reparo consiste en el tres, y en el amicus. Este hombre serà provido', pero parece superfluo. Si el ami. go es vno, pida vn Pan, y no tres?

36 Era preciso que fuellen tres,elcrive Agustino; porque era el combite de Pan, imagen del Sacramento, y estos D. Aug. in tres Panes eran retrato de las tres Di- Cas.D.Th. vinas Perionas. Admito la alufion,pe- hic. ro padece vna grave replica. No puede ser esse Pan retrato del Padre, ni del Espiritu Santo, porque como no se san cramentan, no se comen.

Pues por esso pide tres Panespara vno responde discretissimo Agus-

\*3年5期

tino; porque es la Eucaristia vna Mesa donde ay mas Pan del que se puede comer. Aviendo vn Pan solo, huviera lo preciso para el banquete: Aviendo tres Panes, ay vn Pan para alimento, y dos para ornato; vno para la comida, y dos para la assistencia: Y como en este Pan assisten tambien las dos Personas, aunque no se comen, son tres Panes para vno; porque assiste la vna Persona para el alimento, y las otras dos para el ornato: Vna para la comida, y dos para la grandeza.

#### RAZON TERCERA.

A Tercera Razon del excesso, es fundada en vna distincion hermosa. Mas es el favor del Bautismo para el interès, pero menos para la estimacion. Con el favor del Bautismo, quedamos mas interesados. Con la revelacion de la Trinidad, salimos mas favorecidos; porque con el Bautismo interesamos la vida de la gracia : Con la revelacion del Mysterio, alentamos vna Fè viva. Recibiendo el Bautismo, quedamos dendores : Creyendo el Mysterio , quedamos acrehedores. En el Bautismo, debemos: en la Fè, obligamos; y no es tan digno de cstimarse, que debamos à la Trinidad beneficios, como que la Trinidad deba à nuestra Fè rendimientos.

39 Por ser el discurso delicado, le adelanto, y explico. No puede ser mayor favor en vn Monarca, que dexarse obligar de vn insimo vasallo. Obrar con el galanterias, es cumplir con su poder: dexarse obligar, es dignacion del amor. Favoreciendo à sus vassallos, le quedan deudores à sus benes ficios: Dexandose obligar de ellos, que, da como inferior à sus vassallos; y mas es la dignacion de querer quedar obligado, que la bizarria de querer acreditarse de benesico.

40 Doy segunda razon, y mas delicada. En darnos el favor del Bautismo, muestra Dios lo Sessor: en dexarse obligar de nuestra Fè, muestra la Deydad; porque el dar, es atributo del poder: dexarse obligar, es testimonio del amar; y à Dios, como Sessor, toca lo poderoso; à Dios como Dios, toca lo enamorado.

41 Adelanto mas el discurso. Der-

ramarnos favores en sus Sacramentos, es bizarria de su Poder: Dexarse vn Dios obligar de vn mortal, es caracter de su Amor. En dàr, ostenta lo poderoso: en dexarse obligar, muestra lo sino; y no es tanta sineza savoregernos para autoridad de su Omnipotencia, como dexarse obligar para dignacion de su ansia.

42 Tomèmos el dicho à Jacob. y su discrecion dirà quando le tiene por Señor, y quando le conoce por Dios. Al contemplarle à Dios en la Escala, le venera Señor: Dominum innixum Scale. Al pedirle veltido, alimento, y la buelta à su casa, le reconoce por Dios: Si dederit mibi panem ad vescendum, O vestimentum ad induendum, reversusque fuero prosperè ad domum patris mei, erit mihi Dominus in Deum. Noten el transito de Senor à Dios : Dominus in Doum. Lue. go en la Escala es Señor. En el alimento, vestido, y regresso, es Dios. Pues no es engaño de dormido, sino comprehension de discreto.

43 Vna Trinidad de Mysterios pedia Jacob, en dictamen de la Glossa, y Lira. En el vestido, la Encarnacion. En el alimento del Pan, la Encaristia: En la buelta à su casa, la Ascension. Hizo voto de creerle por Dios, si le mostraba esta Mysteriosa Trinidad: Votum vovit. En la Escala solo le tiene por Señor; porque en la Escala le estaba Dios savoreciendo, y guardando el sueño. Creyendo esta Trinidad, dexaba obligado con su Fè à Dios: y es vn Señor, quando sabe favorecer; pero es vn Dios, quando se dexa obligar.

44 Mas alma oculta. Quando derrama favores fobre Jacob dor nia do, le venera Jacob por beñor. Quando le da la Fe de tres Mysterios, le adora por Dios ;porque recibir Jacob sus favores, era quedar obligado de sus bizarrias: Creer sus Mysterios, era obligarle con los votos, y los cultos; y derramar Dios sus bizarrias, es cumplir con la Magestad de Señor: dexaste obligar de nuestra Fè, es cumplir con el amor de Deydad.

45 Quiero rompèr otro camino mas delicado. Es Dios quando fe dexa obligar, y es Señor quando fe derrama en favorecer; porque Dios es correlativo de hombre, y Criador de criatura. Las condiciones de estos Correlatio

Gen 28. v.
13.
Vers. 20. 6.

38.

330

vos, son can dituntas, como las Essencias. Aqui veneramos vn Bautismo, que recibimos, y vna Fè que renemos: Dios primero fe acuerda para la estimacion de la Fè que tenemos, que del Rautismo que recibimos; porque con el Bautismo, nos dexa obligados; con la Fe, le dexamos obligado nofotros: y no se acuerda de las obligaciones, en que nos ponen sus favores, sino de las obligaciones en que le ponen nuestros rendimientos,

46 En el tropèl de finezas de mi ilustre Madalena se mira vna alta contradicion. Derramò mas lagrimas que aromas; pero con tan infigne diferencia, que las lagrimas, apenas se miraban derramadas, quando se hallaban enjutas: Capit rigare, O capillis capi-Inc. 7. V. tis fui tergebut. Los aromas ungebat, pero no tergebat : Derramaba las fragancias, pero no las enjugaba con fus ca. bellos. La razon seria, porque las lagrimas indicaban fu amor; los aromas, representaban su liberalidad; y teniendo valor para ocultar las finezas, no labe esconder las bizarrias.

47 Esta es condicion de los hombres; pero aqui residiò impulso mas soberano. Dispuso la Providencia, que se ocultassen entre las cortinas de sus cabellos las lagrimas, y que se viessen los aromas; porque las lagrimas servian para el perdon de sus culpas; los aro. mas servian para el obsequio de Christo. En fuerza de las lagrimas, quedaba Madalena perdonada, pero deudora de tan infigne clemencia. En fuerza de los aromas, quedaba obligado Christo à fus bizarrias : y dispone que se vean los aromas con que le obliga, y no las lagrimas con que la dexa obligada; porque esconde los favores con que nos dexa cautivos, v divulga las acciones con que le obligamos nosotros.

48 Mas viva ferà la fegunda prue-Ioan. 6. v. ba: Collegeruns, & impleverunt duodecim cophinos fragmentorum ex quinque panibus. De los cinco panes divinamente multiplicados en el desierto, recogieron doze cestillas de fragmentos. No parece ha de dezir, que fueron fragmentos de los cinco panes, que recibio del niño, fino del pan, que multiplico como Soberano ; porque los cinco panes por sì, aun no cran capazes para embarazar vna breve cestilla; Pues como los llama reliquias del pan

recibido, y no del pan milagrofamen? te multiplicado?

49 La razon es hermofa. El pan recibido, era dadiva con que obligo à Dios el niño. El pan multiplicado, era vn insigne milagro con que dexò obligados à todos los hombres:y quiere que queden esfos fragmentos, como dadivas de obligaciones en que le pusieron nuestras bizarrias, y no como memorias de obligaciones en que nos pusieron sus piedades. Queden, pues; como reliquias del pan recibido, y no del pan multiplicado; porque han de quedar como memoria de la obligacion, en que los hombres pusieron à Dios, pero no como memoria de la obligacion en que Dios puso à los hombres.

50 El monte Moria tiene vn tan noble atributo, como llamarse Dominus videt, y videbit. El monte de los ojos de Dios. Mas propio epiteto era este del Calvario, pues en èl se sacrificò en no visto holocausto, vn Cielo. Mas propio era, escrive Geronimo, para el genio humano, mas no para el amor Divino; porque en el monte Moria se lacrificaba Isaac, y obligaba vn hombre à Dios; en el Calvario moria vn Dios, y obligaba vn Dios à los hombres : y no se lleva sus ojos el monte, donde derrama el mayor favor, fino el monte, donde le sabe obligar Abrahan con su generosa Fe : Credidit, O reputatum est illi ad iustitiam.

si Cierro, dando la rezon de este genio. Dios tiene memoria de los beneficios que recibe, y no de los favores que haze (hablo à nuestro modo, que à Dios nada se le olvida, ni puede)porque tiene memoria del fervicio, para pagarle; y no del beneficio, para pedirle. Como olvidarse los hombres del beneficio recibido, arguye faltas de agradecimiento, mostrar Dios que no tiene prefente los servicios que recibe, arguyera defectos de buen correspondiente. Tiene, pues, memoria de lo que recibe, y no la muestra de lo que haze; porque no acordando fus favo: res, tiene por menores nueltras ingra-

titudes: acordandose de nuestros fervicios, le obligan à mayores piedades.

Gen, 22. 0.

Ad Rom. 40

#### RAZON QUARTA.

RAZON QUINTA.

A Quarta Razon es. Los A Sacramentos fon remedio de entermos, y medicinas: La Fè es proponernos motivos de lealtad, v de obediencia. Con los Sacramentos, fanamos: con la Fe, merecemos; y mas es hazernos merecer con la obedien.

cia que fanar con la medicina.

No es leal amor el que defea 53 fanar, fino el que anhela merecer. Enferma respiraba la Esposa, y no pedia medicinas, fino que diessen noticia à Cantie. 5.v. su Esposo del rigor que padecia : Vt nuncietis ei quia amore langueo. Esta tenora sera fina, pero no parece discreta; porque primero era acudir al achaque con el remedio, que al Esposo con el aviso. Pues no entienden de males, los que aisi arguyen. Entre dos accidentes complicados, fiempre atiende la discrecion al mas executivo. No pide la Esposa curacion à sus males, fino que den noticia de sus dolores; porque con la medicina, lanaba; con el fufrimiento, merecia; y no bufca medicinas para fanar, fino que fepa fu amado, que sabe sufrir, y mere-

Matth. 14. V. 28.

Mark at

Iube me ad te venire super aguas, exclama Pedro à Christo: Mandame, Senor, que camine sobre estas inconstantes fugitivas olas, para llegar à tu presencia. No parece discreta la Suplica; porque Pedro estaba fluctuando: Luego mas discrecion era pedir remedio para su ahogo, que pedir vu milagro, que parece ocioso. El prodigio de pisar las ondas, no passaba, al parecer, la esfera de curiofidad : era vn milagro fin necessidad; y primero era acudir à la neccisidad de la vida, que à la curiofidad de vua maravilla, que tiene visos de ociosa.

55 Pues digo, que pidiò como discreto: porque suplicando à Christo, que hiziesse el milagro de serenar la tormenta, pedia remedio para fu vida: pidiendole, que le patiesse precepto para arrojarle à las aguas, moltraba fu fe animola, y mas estima va precepco para moftrae fu le, que en mila.

gro para vivir.

1(303)(

A Quinta, v vltima Razon es. La Fe de su Trinidad, es la basa de todo el christiano edificio; sobre ella se levantan las columnas hermofas de los Sacramentos. Es la Fè la que sustenta todo el Christiano Palacio; y como del fundamento pende toda la seguridad del edificio, mucho debemos à la hermofura de lo edificado; pero mas deberèmos à lo que haze eterno el edi-

57 Esta razon tiene contra si otra mas grave, y Texto claro. Es constante, que la Fe empieza; pero tambien es cierto, que los Sacramentos lo confuman. Luego mas debemos à los Sacramentos; porque mas debemos al instrumento glorioso, que lo consuma, que al dichoso, que lo empieza.

58 Tengo para este discurso vn grande fiador de Texto. Con la piedra derribò David al Gigante, y con la espada le cortò el blassemo cuello. Mas noblemente sirviò à la victoria la piedra, que la espada; porque quando llegò el azero, và se hallaba Goliat poltrado, y caido. La piedra derribò su arrogancia: la espada se ensangrentò en vn rendido. Siendo tan clara la diferencia, veo, que David estima mas la espada, que la piedra; porque à la piedra la dexa olvidada en el campo, y à la espada la colòca en el Templo, para memoria eterna de su tros feo.

99 Pues no fue desgracia de la piedra, sino penetracion de la victoria. Mas estimada debe fer la espada; porque con la piedra, le derribo al fuelo: con la espada, le corrò el cuello enemigo; y como la piedra empezò el triunfo, y la espada dexò consumado el trofco, no debe estimarse tanto el influmento que le empieza, como el instrumento que le consuma.

60 Es verdad, que la Fè es el gloriolo instrumento, que empieza todos los triunfos en lo Christiano pero no puede dudarfe, que los Sacramentos fon la confumacion de fas glorias; Luego mas debemos al instrumento, que lo acaba, que a la Fè, que solo lo

empieza.

61 Confiello toda la verdad al argue

1, Reg. 173

Verso 541

Ioan. 2. V.

Very 82

II.

340

argumento; y con su misma verdad defiendo mi discurso; porque condicion de la Fè, es muy profunda. Es vn instrumento tan insigne, que es el principio, y el fin; el fundamento, y la consumacion. Es verdad, que todo lo empieza, pero tambien es verdad, que todo lo acaba. Luego viene à ser el mayor instrumento; porque no solo tiene la gloria de que lo empieza, fino el laurèl de que lo acaba.

62 Este reparo estimo. El primer milagro de Christo, fue en agua; y el vltimo milagro, fue agua. En las bodas de Canà, fue la agua transformada, lu primera maravilla: Hoc fecit initium signorum. En la Cruz, yà anochecido su resplandor, sue la agua que derramò fu corazon herido, el vltimo milagro: Ioan. 19.00 Exicit sanguis, O aqua. Dexo varias razones, per no moleitar, y doy la que conduce à mi fin. Es la agua vn espejo claro de la Fè, porque las condiciones de la agua, son los atributos de la Fè. La agua para ser pertecta, no ha de tener color, olor, ni sabor: y esta es la Fè, ni se regittra con los ojos, ni se averigua con los sentidos, ni se apura con las razones: y fiendo la agua retrato de la Fè, era preciso que fuesse la agua el primer milagro, y el vitimo; porque no solo es la Fè la primera baía de los prodigios, sino la

> He cumplido con la batalla entre el Mysterio, y los Favores. Pero donde vna acaba, otra empieza. Qual fer i mas favor de la Trinidad, Bautismo, o Sacramento? Tardellego à esta hermofa duda : brevemente infinuare de lo dicho alguna ref-

corona de los milagros.

pucita.

64 En el Bautifino , nos da los principios de la vida: en este Sacramento, los aumentos de ella. Qual ferà mas, el principio, ò el aumento? No es facil la decission, porque à voa luz, parece mayor el aumento ;yà otra, el principio, El Bautismo, principio de nueltro aliento, nos traslada de la muerte à la vida. El Sacramento nos aumenta la vida dada : Y mas parece resuscitar vna vida, que aumentarla,

6, Para componer brevemente la oposicion, digo, que de los dos favores le compone vno Soberano; porque faltara fu bizarria à lo generofo, fine diera aumento al principio. Las

acciones heroycas no se empiezan para no acabarle: el empezar, toca al valor: la consumacion à la prudencia ; y tanto le acredita de Principe Soberano dando en este Sacramento el aumento, como dando en el Bautismo el princi-

Maliciosa clemencia vozeaba al Redemptor, que descendiesse de la Cruz, para venerarle Soberano Rey: Descendat nunc de Cruce, O credimus ei. En otra ocasion dixe, que pudo ser discrecion, porque la Cruz era su trono; y aunque era insigne accion perder la vida por el bien publico, mas le creerian por bajar de la Cruz, que por perder la vida; porque es mayor accion renunciar el trono, como modela to, que perder el aliento, como valerolo.

Matth. 27:

67 Aora discurro insigne malicia la que suena compassion, ò prudencia. Dexe su trono, y le creeremos Divino. Las vozes suenan prudencia, y son malicia; porque no era amor à su virtud, sino malicia para que no consuma se la Redempcion. Piadosamente le dexaban la vida, para borrarle cruelmente la fama; porque como tenia el titulo de Rey, y avia empezado en la Cruz la Redempcion, que no se consumaba dexando su trono, piden que dexe el trono, para que no profiga el remedio començado; porque no fuera Principe Soberano, si aunque perdiera la vida, no profiguiera en el reme-

68 A vueltra Magestad, Padre Omnipotente, Hijo Sabio, Espiritu Amoroso, Inaccesible Luz, indefectible, primera, incapàz de sombras, y obscuridades, de quien todas mendigan resplandores, buelve rendido à pedir venia de mis errores mi respeto. No la debia esperar mi ignorancia, pero la aguarda confiada mi dicha, pues me veo dos vezes vuestro hijo, vna por el Bautismo reengendrado, y orra por esta infignia, que indignamente dichofo vilto.

69 Y tu Religion Sagrada, gloriola Madre mia, gloriate santamente vana de que toda la Trinidad te apadrina. Eita lana del Escapulario, que blancamente lucida resplandece, de las manos divinas facò la limpieza; fegura està de que la manche la embidia. De esta Sacra Redemptora Cruz fue el

tiran-

tirante todo el Poder del Padre en lo ceruleo, toda la Passion del Hijo en lo rojo, y todo el Amor del Espiritu Divino en lo azulado: Siendo Divinos los matizes, mal pueden ser temporales sus colores. Si la señal de vn Arco puesta en las nubes, es empeño de sus gracias, mas alta señal tenemos en su Cruz, por prenda de sus favores.

70 Vestidos vivimos de las señas mas gloriosas, siendo à su piedad empeños, lo que à nuestra obligacion cuydados. Tremòle al viento nuestro amáte Instituto estos sagrados tafetanes de laChristiana Redempcion, y conozca el infiel para confusion, y el triste cautivo para remedio, que sino admiten competencias sus incendios, consienten, à lo menos, fimilitud sus passos. Corte el hermoso bagel de la caridad las espumas sin temer los assaltos de las olas; pues todo esse immenso golfo es poca agua à fuego tanto. Rompa las peladas cadenas, que obligaron à vnDios en Oreb à arrojarse à las espinas. No ay que rezelar,ni Faraones,ni mares; herederos somos primogenitos de su Imperio; pues à Moyses por primer Redemptor, le siò el Cielo la vara de su Poder.

71 Assista vuestra clemencia à este nobilissimo, y sabio Teatro, que mas nos honra, que nos ocupa; mas nos ilustra, que nos llena. Conservese en Domingo, y Francisco inmortal su resplandor, para firmes columnas de la

Religion, y la Fe. Mayores son sus luzes, que las naturales, pues arden en su Cicio Soles, y Estrellas; y aunque faltara enDomingo la citrella de su luz, ballara para eternizar su dia, todo vn Sol de Thomas. Remontese Agustino fobre las Esferas, y como Aguila Real lleve à sus Hijos en alas. Desprecie Cayetano el Orbe, y renueven sus Apostolicos Hijos la conquista primera, para que sea el mundo dos vezes su trofeo, vua como pilado, y otra como reducido. Brille Ignacio con la luz de su doctrina, y encienda con su predicacion el Occidente. Passe su luz las lineas, y emisferios del Sol; que Altro de mayor resplandor, mayores circulos pide de latitud. Suba Elias al Parayfo, dexando su milagrosa capa à Eliseo; que no haze foledad fu zelo, pues dexò en Terefa fu Hija, su espiritu duplicado.

Dilatad, Trinidad Immensa; en nuestros corazones vuestros Atributos. Sirvan todos à nuestro remedio. Como Poderoso, nos aveis de dar esicazes auxilios. Como sabio, aveis de iluminar auestros entendimientos. Como Amante, aveis de encender nuestros corazones. Y pues prometen vuestras Piedades continuas assistencias, assistidnos en esta vida con la graz

cia, para befarlos los pies en eternidades de gloria. Amen.



 $\frac{1}{2}\begin{pmatrix} *^** \\ *_** \end{pmatrix}\begin{pmatrix} *^* \\ *_** \end{pmatrix}\begin{pmatrix} *^* \\ *_** \end{pmatrix}\begin{pmatrix} *^* \\ *_** \end{pmatrix}\begin{pmatrix} * \\ *_* \end{pmatrix}\begin{pmatrix} *^* \\ *_** \end{pmatrix}\begin{pmatrix} * \\ *_** \end{pmatrix}\begin{pmatrix} *_* \\ *_* \end{pmatrix}\begin{pmatrix} *_* \\ *_$ 

# ORACION

## EN LAS HONRAS

DEL EXCELENTISSIMO SEÑOR

## DON JOSEPH PONCE DE LEON,

QVE CELEBRO LA CONGREGACION del Espiritu Santo, sita en Don Juan de Alarcòn, de que sue Hermano Mayor.



Esgrinados son los dolores, poco cultos los sentimientos; que en la retorica del llanto, solo son elegancias los excessos. Motivos ay tan soberanos de dolor, que forman la impaciencia de la quexa, mas naturaleza que culpa. Ninguno mas paciente que Job, y mala dize aquella templada luz, rasgo primero de suconcepcion: Pereat dies, in qua natus sum: sobtenebrentur ste-

flæ caligine: Cubra horroroso manto el benigno ardor de essos Altros, favorables ojos del Cielo, con que nos mira compassivo; que si el Cielo està dormido à mis anassas, bien puede la noche cerrar sus lucientes ojos. Ninguna voz de estos atrevidos dolores sue culpa; porque al mirar Job sus disuntas prendas arrebatadas en las primicias de la vida, à soplos de vna desgracia, era tan justa la quexa, que aun

lo que suena delito, no es culpa.

Mas dexo de quexarme, Señor, por falta de instrumento, que por decoro. Va el discurso à formar las vozes, y ahogadas en el camino, las que avian
de llegar à la boca como palabras, salen como suspiros. No es la respiracion
voz, sino lamento; no es sonido, sino sollozo; no es achaque de mi ignorancia,
sino comprehension del accidente: hable quien no conoce, que desdize de vn corazon sentido vna lengua eloquente; pues quien puede vestir de gala las vozes,
no riene muy de luto los ascetos. Al Philosofo Secundo, le enmudeció vn impensado accidente de su madre; porque como tuvo discrecion para comprehenderle, no tuvo vozes para explicarle.

El dia fatal del bayben vitimo del Vniverso, serà el dia de mayor concurso, pero de menos vozes: assistirà al expectaculo triste todo vn mundo, y refonarà solo vna voz sonòra de bronce. Para exequias donde assiste todo vn mundo, de bronce avian de ser las vozes, y animadas de vn Angel sus palabras: no tengo aliento para animar ecos tan altos; mas yà que no puedo convocar à todo este mundo, à que escuche la trompeta, convoco à que penetre la causa.

Maiol. Colloq. 2. fol. 33.

Fob. cap.3"

0.3.0 9.

7002.0,100

In omnibus

peccavit

his

100.

1. ad Cor.
15.0. 52.
Canet enim

4 No muera el discurso à pausas, que sobre imprudencia, es cobardia: baste de exordio, y apuremos de vn golpe el veneno al vaso. Muriò el Excelentissimo Señor Don Joseph Ponze de Leon. Aqui lo avia de dexar, porque ya no ay mas que dezir. No me enoja tanto la fatalidad, como aversa podido explicar sin dessayos mi voz; que en motivos tan supremos de compassion, es poco honrado entendimiento, el que no se va à fondo zozobrando.

Que maligno accidente arrebato vida tan importante? De que murio este alto Principe? Pero no ay que consultar à los Phisicos, si conocieron sus prendas todos. Murio de achaque de sus grandes prendas, porque son achaques in-

curables.

combre del Tabor, los lutos: Dicebant excessam, y no pudieron errar el conocimiento, porque sueron Moyses, y Elias los que desataron tan alto oraculo. La razon diò Agustino, y Chrisostomo. A esta blanca cumbre destinò Christo, por Teatro de sus glorias: Era tan mozo que llenaban su feliz edad treinta y tres años: tan bello como un Sol, y tan puro como una nieve: tan celebrado, que el Cielo le aclamò con honroso testimonio de su altissima nobleza: tan assistido, y cortejado, que aun para cortejarle, dexaron Moyses, y Elias sus retiros. A estas prendas juntaba ser el Mesias, que significa el Embaxador, y Embiado; y como le miraron tan glorioso, encumbrado, mozo, bello, aclamado, noble, cortejado, Embaxador, y Poderoso, empezaron à cortarle los lutos; por que tantas prendas juntas en un sujeto, son claras señales de difunto.

7 Ofendiera la diferecion del auditorio, si aplicara texto tan claro. Esto dizciel dia de oy en lo Divino: pues tambien nos enseña en lo profano. Oy, escrive Petavio, era dia, que llamaban los antiguos Egypciaco. Fue Egypto la mas sabia Corte del mundo, porque sueron los Egypcios, los primeros Politicos Sabios. Oy es dia de la mas política, y sabia Corte; pero dia Egypcio, por negro, y triste. O Providencia, que de las telas de nueltros corazones, vittes

al negro dia de capuzes!

8 A tres de Julio, dia del rapto de este Excelentissimo Principe, escrive, Tolomeo, que espira al amanecer la estrella Corona: es tan hermosa esta luz, que la llama la Astrologia, pupilla Cæli, niña de los ojos del Cielo; porque al

desparecerse esta hermosa vida, nos falto la mas ilustre Corona.

9 Pero enjuga nueltra congoja vna oportuna observacion de Hyparco: Co-rona Oriente, Zodiaci Arcus oritur à gradu virginis 27. Quando se descubre esta Corona, yà nochecida, ò eclypsada, sale el Arco del Zodiaco en veinte y siete grados de virgo: es verdad, que muere la Corona; pero se descubre resplandeciente el Arco, fundado en la Virgen; porque Arcos sundados en la devo cion de esta soberana Reyna, pierden, como mortales, la corona de la vida, pero es para brillar con luzes en la Essera.

Patrono, pero tendremos vn Abogado. De grande Patrocinio necessita oy mi dolor. Y no sè, si me atreva a acutar averme deltinado por Orador; pero en las improporciones se acreditan las soberanias; que a Pescadores, y no à Le-

trados, eligio Dios por Predicadores.

declamaba el Padre por el Hijo, como del Gesar advictio Seneca; o del marido a su esposa, como del mismo Julio escrivio Suetonio: Corneliam defunctam Jaudavit e more pro rostris.

Pero los discretos Romanos (escrive Lubencio) elegian para declamar al hijo menor, para que moviesse mas la compassion con la ternura, que la dis-

crecion con la eloquencia.

13 En la grande Vniversidad de Salamanca fuimos concurrentes algunos años, tan favorecido de sus agrados, como testigo de sus reales prendas; pero no me ha tocado oy por obligado, sino por hijo mas pequeño, pues siendo el hijo menor de aquella Vniversidad, me toca de justicia la declamación; no podrà ser con gracia, sino me la concede la benignidad de mi Señora.

AVE MARIA.

Predicòfe dia de la Tranfiguran cion. Luc. 9. v. 21

August.

Petav; in Vranol. fol. 116.

Ptolom. ap.
Petav. bic.

Ap. Petav.
inVran.lib.
2 fol. 229i
Era hijo de
los Excelentilsimos Señores Duques de Arz
cos.

Sensoan Sueton.

Ioan. Betha Lubenc.l.2: de Iun. Rod m.c. 18.



Nemo natus est in terra, ut Ioseph, natus est homo. Princeps fratrum, firmamentum gentis, Rector fratrum, stabilimentum Populi, Offa ipsius visitata sunt O post mortem prophetaverunt. Ecclesiast. 49. v. 16. 17. & 18.

14 | I logun mortal(dize el Efpititu Santo ) igualò à Toseph; porque naciò hombre, Principe de su familia, firmeza de su casa, Rector de sus Hermanos, y Patrocinio del Pueblo : sus huessos fueron visitados; y sus zenizas profeticas. Esta es la fiel conftruccion del Texto, que ha

elegido mi cuydado.

15 Este insigne testimonio de vn Joseph, viene ajustado al nuestro: de Joseph de Egypto, fue elogio verdadero; de nuettro Joseph arrebatado, es vaticinio cumplido. Mi Oracion se reducirà à mirar à nuestro Toseph, en Joseph; equivocar sus virtudes, pues se vnivocan los nombres, y contemplar en este testimonio, los altos desempenos de su empleo.

Natus est homo: ningun mortal naciò como nueltro Joseph, porque nació hombre: esta voz fignifica nobleza, y fabiduria; y ninguno naciò mayor hombre, porque ninguno naciò, ni mas noble, ni mas inteligente.

17 Nacio Princeps fratrum, Principe de su Familia: no naciò Joseph el de Egypto Primogenito, fino de los yltimos. No nacio nueltro Joseph con las primacias de la naturaleza;pero naciò con los principados de la industria. Era el vicimo de sus hermanos, y sue como Joseph, el primero en los Tronos: fueron fus hermanos Principes, naciendo : fue Joseph Principe dos vez zes; Principe como sus hermanos, naciendo; y Principe como fabio, governando.

Firmamentum gentis. Fue 18 loseph de Egypto, sirmeza de su cala ; pues à lu industria debieron fus hermanos al Rey agrados, y à la Corte respetos. Fue nuestro Joseph exaltacion de la fuya ; pues à meritos de fu industria , y habilidades de su prudencia, debiò la firmeza de Maqueda fu Cafa. Razon tenian los hermanos de Joseph para fer favorecidos; pero como por la disposicion de Joteph lo alcanzaron, por la indultria del nuestro lo configuieron.

19 Rector fratrum : Fue Joseph de Egypto, Rector de sus hermanos. Hasta la menudencia de aver sido Reca tor del mayor Colegio de Cuenca de Salamanca, se copia: fue Rector de fus fabios hermanos; que obligacion fue de venerarle superior, à quien no

se dedigno de parecer igual.

20 Stabilimentum Populi. Fue Joseph de Egypto, Patrocinio del Pueblo: fue nueltro Joseph Patrono publico de todas las Gerarquias. Principe mas benigno; Ministro mas piadofo; animo mas caritativo; gracia mas prompta; favor mas hallado, no le han admirado los figlos: si esto no es assi, desmientame todo el Pueblo.

21 Osa ipsius visitata sunt, O post mortem prophetaverunt: fueron fus huesfos visitados; y oy vemos que viene à visitarlos todo vu mundo politi; co, y cortesano : son sus zenizas profericas; porque la Profecia es yna voz del Espirita Santo, que toma vn mortal instrumento; y para que resuenen oy sus virtudes, toma a su cadaver por instrumento esta ilustre Congregacion del Espiritu Santo.

22 Haze el Espiritu Santo à sus zenizas profeticas; porque es justa correspondencia hazer el Espiritu Santo, que hable para su elogio, yà deshecho, à quien se deshizo por su culto.

Sus huestos hablan, porque no han de ser oy las vozes de mi difcurso, sino los passos de su empleo; siendo las vozes mias, podian ser, ò erradas, o lifongeras; fiendo fuyas, feran como de Principe, verdaderas , y como de cadaver, defengañadas.

24 Los setenta leveron por prophetaverunt, erudierunt: Ensenaron fus zenizas;porque siendo de vn Joseph de tales prendas, no ay eloquencias, que mas enfeñen, porque no ay difereciones que mas delengañen.

25 Este ha sido el canto llano del Texto: aora falta el contrapunto. Esta Sa la junagen en difeño; aora resta ilu-

minar el retrato. Vamos tirando las lineas en esta pintura muerta: assi llama à la imagen bosquexada la pintura. Muchos fon los colores propueftos, y grandissimo el retrato, porque he de pintar à vn grande Leon; pero como no tira mi prefuncion al pulimento, me contentare con sacarle parecido , aunque no pueda por la brevedad, dexarle retocado.

#### NATVS EST HOMO.

TAciò Joseph hombre. Parece materialidad, y es discrecion; todos los mortales nacen niños, solo Joseph naciò con primores de hombre; porque nacer niño, es nacer pequeño; nacer hombre, es nacer grande : y fue Joseph tan grande , que desde la cuna fue grande hombre.

27 Naciò hombre, porque naciò grande: tantas grandezas sobran à su Cala, que à no ser tan capaz, no cupieran. Ilustre sagrado avia encontrado mi ignorancia con entrarse aora en el Templo de su nobleza; pero en casa donde se pierde la memoria, mejor se perderà la lengua. No vengo à ser Panegirista de sus ascendientes, sino Coronista de sus virtudes.

28 Naciò, pues, Joseph grande hombre; porque de verdad que fue hombre grande. A su dorada cuna debio nacer con immortales glorias; pero à sus altos empleos debio hazerlas mas immortales.

29 Son las capacidades humanas valos tan estrechos, que se ahogan con un licor; solo en este capacissimo vaso, pudieron caber sin rebosar, ser Principe, Eclesiastico, Ministro, Embaxador, Politico, Letrado, y Juez. Tanto en vn hombre folo ? Entendi-

miento pide de vn Angel.

30 Aquel lucido varon, que miraba en su Apocalipsis Juan , no era hombre, fino Angel; porque como tenia vn pie en la mar, y otro en la rierra, para empleos juntos de mar , y rierra, no basta el entendimiento de vn hombre, fino la comprehension de vn Angel.

yn pie tenia nuestro Joseph en el govierno de las Indias, otro en las nieves de Alemania : no era Angel. aunque lo parecia; pero era Leon de fu cafa, y parecia lo que era.

32 La virtud del Leon, dize Isidoro, que consiste en el pecho: Virtus Isid.lib.123 eius apparet in pectore: pecho dize valor, magnanimidad, y compassion: tenia pecho de Leon; porque no solo es el pecho mas generolo, fino el mas ancho; y era su pecho tan dilatado, que. le cabia el govierno de todo vn mun-

Quando no supiera dilatar su corazon como Leon, le explayara co. mo sabio : nunca se ahogò su comprehension en las inconstancias, que suelen mover los fluxos, y refluxos de las Cortes : sabia, que las mas furiosas olas del mar, son vanas amenazas, no ruinas. Conocia, que dentro del golfo es colera, lo que en la playa espuma; y era tan dilatado su corazon, que no

le ahogara todo vn mar.

Con elegante frase pinta la Escritura el pecho del Rey Salomon: Dedit ei latitudinem cordis, quasi arenam maris. Era vn corazon dilacado; porque es grande borron en Principes, tener estrechos corazones. Era como la arena del mar; porque es tan infeliz, y varia su fortuna, que no tiene ancora de firmeza; yà se vè la triste arena con serenidad, y yà con borrasca; yà se puebla de Navios, y yà de Galeras; yà se mira con Bageles amigos, y ya con enemigos: en tan yarias representaciones, siempre vive quieta en su centro, mostrando à todo vn roltro; y no puede fer mayor corazon, que adonde caben dichas, y delgracias; y à quien, ni los amigos le llenan para desvanecerle, ni los enemigos le embarazan para alterarle.

35 Bien podian hazerse à la vela en el mar de su corazon los bageles mas contrarios; porque como no le hazia peso su enemistad, de ningun soplo contrario padecia alteracion: era con propiedad vn mar, que nada le

embaraza, y todo lo llena.

36 Era Leon generoso en el ardimiento. Pero replicarame algun melindrolo, que tambien el Leon es timido, pues en dictamen de Plinio, le assombra del movimiento de vna rue-

Convengo en el temar, y estimo dàr razon de èl. Es la rueda imagen de la inconfrancia : à la que llaman ciega fortuna , la pinean presidiendo en fus mudanças; porque ciegamente

3. Reg. 4. W. 29.

Senec. liboz: de tra cap.

Curriculi motus rotarumque ver fara facies Leones redigit in car VCRS.

Apoc. 10.0.

Pedem dezerum luper mare , finiste um luper terram.

fube à vnos, v abate à otros, fin reparar en meritos, ni en demeritos. De ella rueda ciega de la torcuna se alombra el Leon; porque es para alombrarle ver ciegamente à vuos enfalçados, y à otros abatidos : no teme el Leon exercitos de enemigos, y huye de eltos movimientos; porque no puede fer mayor valor, que tener aliento para vencer peligros, y no tenerle para ver indignidades.

38 Ya vn corazon tan grande rindiò en tan breve espacio vn traydor accidente? A toda la Corte fue su rapto de admiracion; y yerra la comun Philosofia creyendo, que la admiracion procede siempre de ignorancia, porque esta tuvo por padres a la fabi-

Avisan à Pilatos la muerte del 39 Redemptor, y quedo admirado de la celevidad : Mirabatur fi iam obij fet: Marco 150 Bueno es averle crucificado, y admirarle de que ava muerto; ò es ignorancia muy gruella, o admiracion muy August. in hypocrita, No sae (escrive Agustino) c. 17. Luc. fino trocar en compassion el enojo; que Eutim. Spen tal vez llora la piedad muerto, à quien rabat cum aborreciò la embidia vivo. No fue (eltarde mori- crive Eutimio) fino impulso de la proturum tan- videncia que le movio a justa admiquam divi- racion; porque no admira fu muerte, num quen- fino la celeridad ; Si tam obijffet ; pordam homi- que como Christo era Leon de Juda, nem , qui babio , Letrado , Cordero en sutracareros ex- to, aclamado, y mozo, y que moria por el bien publico, canta admiracion, que vida de canta importancia acabe con tanta prila.

40 A mi me admira lo arrebatado, pero no convengo en la quexa comun de mozo. Tenia pocos años, pero vivio muchos; porque la vida no fe mide por las horas, fino por las hazahas. El riempo le mide por computos de minutos: la edad por acciones de meritos. Quien ha vivido largos efpacios ocioso, ha tenido vna vida breve repartida en tiempo largo. Aunque la vida fe mide por el tiempo, no es la vida el tiempo que corre, fino el empleo en que le confume.

De esta ignorada Philosofia. pretendo atrevido dar la caufa. El tiempo es va movimiento comun, que firve à todos los alientos : es vua general medida de las vidas, con que vies ne à fer como vua materia Primera,

de que se forman todas las vitales respiraciones; todos eltamos viviendo con este instante; y siendo el mismo initante de tiempo, son muy distantes las vidas; porque fon muy opueltas las acciones: y como en las fabricas naturales no se distinguen los compuestos por las materias, fino por las formas, fiendo el tiempo la materia con que vivimos, son can enemigas las vidas que respiramos.

42 Tuvo, pues, nuestro Joseph vna vida con poca materia; pero con mucha forma; con tiempo poco, con empleo mucho. Vn vaso pequeño puede ser tan primoroso en la hermosura, que exceda à vno grande en la fabrica; porque no se regula el vaso de la vida por la cantidad de la materia, fino por la belleza de la hechura.

De David, dize el Espiritu Santo , que murio : Plenus dierum , lle. no de dias : Consta que sue arrebarado Parat. 23. cite grande Principe en la edad consif- v. 1. tente de la prudencia; y averle excedi- Grev. ser. do los mas Patriarcas en duraciones 151, de vida. De Matusalen sonaba mejor Eutim. in; la sentencia. No, sino de David (dize comm. Pf. Chrisostomo) porque Matusalen vi- 72. viò mil años de largos espacios; pero con ignorados empleos: David viviò pocos años;pero con Reales exercicios; y mas montan cien dias llenos,

que mil años vacios.

44 Registremos aora de que los llenaba: Plenus dierum. Murio David con pocos años; pero con dias llenos; porque supo llenar sus pocos años de nobilissimos empleos. Era David de Sangre Real; tan diestro Cortesano, que robò las voluntades de Palacio: Si quando mozo le arraftrò vn divertimiento, supo su dolor hazerle gloriofo : Fue el primero que tomo por armas vn Leon; fu nombre, fegun Lorino, fignifica entendimiento, y voluntad; era discreto, y era finissimo; grande enrendimiento para emprenders finissimo corazon para executar : in nombre, segun Geronimo significa Ma-, nus fortis, facrte de manos, constante nom. Hobr. en sus acciones, valeroso en sus movi: mientos; conociose su valor, en que supo tirar, y templar, derribar, y entretener; con las piedras, que tiraba, derribo Gigantes; con la destreza de las cuerdas, divertia Reyes, y soslegaba malos espiritus; proporcionaba in

Lor bic.

Hieron. de

cederet.

Some of The Va

do ins con

V. 44.

providencia las medicinas à los esta. dos: para sossegar à vn Rey Saul, mal aconsejado de su espiritu, puntos de dulzura en la harpa; para derrivar la vanidad de vn entronizado Gigante, vna pedrada; pero tirada con limpieza : Limpidissimos lapides : v como llenò su vida de tan gloriosos empleos, muriò lleno de dias; porque mal pudiera aver obrado tanto en tan pocos años, à no aver sido sus dias can llenos.

46 Ofendiera tan discreto, y grave Teatro, si aplicara el texto. No es dia oy de repetir, sino de adelantar. Muriò lleno de dias nueltro grande Joseph, porque obrò en su eclypsada edad, lo que el Leon coronado de David : Plenus dierum. Hemos cum; plido con el natus est homo.

#### PRINCEPS FRATRYM.

Principe de fus hermanos; porque siendo de los vitimos en las lineas de la naturaleza, fue el primero en agrados de forcuna: fue nuef. tro Excelentissimo Joseph, Principe de sus hermanos, porque siendo de los vlcimos en el tiempo, fue el primero en la soberania del Trono.

48 Todos sus hermanos mayores adoraron à Joseph; porque siendo por su edad el menor, por sus virtudes se hizo adorar.

49 A mas se estendiò la virtud de vno, y otro Joseph: al de Egypto le adoraban espigas, y estrellas, porque al nuestro le adoraron estrellas, y elpigas: en estas opuestas, y distantes condiciones, se retratan (en dictamen de Philon) los propios, y los estraños, los Nobles, y los plebeyos: en las onze estrellas, sus hermanos, como nobles; en las espigas, los estraños, y los Pueblos; porque fue por fus virtue, des tan querido, que de Nobles, y plebeyos fue adorado.

50 A esta grande Corre hago testigo : no ha conocido sujeto mas adorado: elta noticia, de los ojos, y los labios de quantos le trataron, la he cogido. Grande vaticinio para vna fiel esperanza de su quietud eterna, A las vniversales aclamaciones Ilaman en las informaciones de les Sansos : Eumus sanotitatis : humo de

fancidad, porque no canoniza la general aclamacion ; pero como el humo es fenal evidente del fuego, es vo humo la aclamacion, que señala grande llama de virtud.

51 No configuiò de valde las aclamaciones; que la fortuna vende sus interesses muy caros : con las prendas de Joseph consiguiò adoracion tan fingular. Era Joseph Ministro del Rey; pero padre del Pueblo. Dictaba al Rey arbitrios para enriquecerle, como provido Ministro; pero consultaba en ellos la publica veilidad de los pobres como piadoso. Gastaba Joseph sus rentas con los necessitados; y no ay mas fuerte hechizo, para fer adorado, que amparar à los pobres vn Ministro.

52 Que necessidad ilegò à nueltro Excelentissimo Joseph, que no llegasse à sus oidos miseria, y saliesse de sus manos fortuna ? Quien le pidiò favor, intercession, ò gracia, à que se escufalle su ansia generosa? Quando voto en las sentencias, que sin violar los apices de la Ley, no escriviesse su voto la piedad? No he conocido corazon mas ambicioso de favorecer. O infigne Ministro, no estraño que fuelles tan adorado!

No estraño Lactancio entre Latt.deDia los sueños Gentilicos, la adoracion vin. inst. del Sol, y la Luna; no porque los arrastrasse à la idolarria su hermosura, sino porque los movio à la adoracion su beneficencia. Los Ro- Dempst. manos inventaron Diofes, y Templos para divertir necessidades: Divinizaron muchas vanas Devdades. por ser las necessidades muchas, juzgando impossible, que vna sola Devdad alcanzasse à todas. Para desmentir su error, bastaba nuestro Joleph; pues si juzgaron imprudentes, que no bastaba vn Dios, ni va Templo à tantos ahogos, baltaba elte vivo Templo para codas las necelfidades.

Desempeño en esta generalidad la diadema heredada de Leon, Ovido Cor-Principe tan benefico, que ann no agravia injuriado , juzgando mayor blason para su corona la clemencia, tis est posque la venganza : por esta prenda le jura leales obediencias vaffalla la campaña; y no ce mucho,

Un

Phil. lib.de Tofspho

Gen. 37, 0.

70

1. Reg. 17.

V. 40.

pora magnanimo (atraffe Leon

IC.

0. 2.

lib. falo

que vn Leon benefico se hiziesse ado. rar de los hombres, si aun se haze respetar de los brutos.

75 Esta larga aclamacion de respetos, vaticina, que avrà conmutado esta Diadema terrena en gloriosa. Al Luc. 2, v. Leon de Judà Christo, le adoraron en su Oriente Pastores, y Reyes: parece Matth, 2" que bastaban los Reves, v sobraban los Pastores; porque en los juramentos de los Principes, solo rinden la obediencia los Nobles, y Cindades, Baftaba (escrive Ruperto ) à ser solo Rev del mundo, pero era tambien Rey del Cielo ; y en lo que se conoce su Corona soberana, es, en poltrarse Pasto. res, y Reyes, porque es adorarle Nobles, y Populares.

16 Dos vaticinios ofrece esta adoracion de Joseph, de estrellas, y espigas; vno tritte, y otro alegre; fue vaticinio alegre de su quietud eterna; pues ser adorado de las estrellas del Cielo, estratarle và como à su Cortesano. A quien adoran estrellas , paren-

57 Fue vaticinio triste, porque

telco tiene con las luzes.

adorarie espigas, es adoracion ran caduca, como de paja. Los Astros, como immortales, varicinaban su inmortalidad lucida. Las espigas, como , ligeras vaticinaban fu feli-Dempft. l. cidad arrebatada. El chandarte Real Ant. Ovid. de los Romanos, era vn hazezillo de espigas, tremolado en las vande-Pertica sul- ras ; porque es tan ligero el triunfo, pensos por- como paja arrebatada del viento. tabat longa Concurrieron, pues, las estrel as, y manipulos. espigas para desengaño, y para confuelo : como livianas pajas moltea. ban, quan ligeras fon las adoraciones del mundo; como estrellas fixas asseguraban, ferìa perpetua fu adoracion en el Cielo ; porque solo con el confuelo de aver subido a ser estrella adorada, se templa el dolor de verle arrebatado, como paja fugitiva.

FIRMAMENTVM GENTIS.

Ve Joseph de Egypto, firmeza de su casa ; porque traxo con fu industria a fus hermanos àla Corre; y por meritos de fus fervicios, los enriquecio el atento Rey. En aver enriquecido fu cafa, no es puntual retrato, siendo en nueltro Joseph elogio, lo que en la pintura delecto,

Fue nuestro Joseph firmeza de su casa, porque ayudaron sus meritos à la justicia. Yo no entiendo de pleytos, porque, ni los he professado, ni los he tenido; pero oigo dezir, que importa mucho saber las entradas, y salidas : juzgue, que à estas llamaban trampas legales, y aora defcubro, que no son sino canonizadas discreciones,

60 Escusabase Salomon con Dios del peso del govierno; y la escusa rextual era esta: Sum puer parvulus ignorans egressum, & introitum: mal podrè acertar el govierno de vna Corte tan dilatada como Jerusalen, siendo mozo, y no diettro en las entradas, y salidas: no parece escusa de vn Rey como Salomon; porque faber las entradas, y salidas de la Corte, serà bueno para vn ambicioso, que pretende, ò para vn Ladron que huye; mas no para vn Rey que govierna. Pues mas le importa à vn Rey (dize el Abulen- Ab ulenf.g. se) porque como las Cortes suelen ser centros de engaños, fino conoce con deltreza las entradas, y falidas, con que pretende la ambicion, le venderan por zelo el interes.

61 La primera prenda de Miniftros, es la comprehension de los sujetos, saber por què portillo se le ha de entrar à este entendimiento ; y por que vado se ha de escusar del empeño ambicioso, es prenda tan principal, que por esso la pidiò vn Salomon.

62 Mas diestro Ministro en las eneradas, y falidas de los golfos cortesanos, no le han venerado los respetos : bien lo calificò la eleccion de su Magestad en la Embaxada de Alemania, con que le avia honrado; pues no ay empleo, que tanto pida el conocimiento de genios. y de Naciones, y correr el velo à los privados interesses de los Principes confinantes.

63 Yo no admiro subiesse escalones tan altos, folo eltraño el estilo de ocuparlos : cumpliò con su merito en tenerlos, y con su discrecion en no folicirarlos : mas pudiera aver subido, à aver estendido las velas de su deteo ; pero siempre mirò la pretenfion con ceño : no prerendiò los puellos, pero recibio los honores; figuio como ran infigne Letrado, a Vipiano, I. 1. ff. de var.

3. Reg. 30

extraord. cognit. Quadam enim, 6 si honeste accipiantur, inhoneste tamen petuntur : El recibir , es obediencia;

pero el pedir, es codicia,

64 Es verdad, que no ay Sol sin nubes, ni prendas fin emulaciones. La embidia dixo, que avia pretendido la Embaxada. Por no porfiar con vn embidioso, quiero darle esta pretension de barato; pero convencere, que fue merito heroyco.

65 Moyses se escusò à vna Embaxada, y Isaias se ofreciò à vua Legacia: tanto desinterès ( escrive Geronimo) fue en Moyles escularle, como en Isaias ofrecerse; porque ay ofrecimientos, que parecen ambiciones de mandar, y son zelos de ser:

Penetremos aora la caufa. Ocupaba Dios su Real Trono, assistido de seis Angeles, sus Ministros; estaba comunicando con ellos la eleccion de Embaxador : Quem mittam? Quis ibit ? Escuchaba Isaias la consulta, y no fuera buena lealtad, no ofrecerse con su persona : Eccs ego, mitte me. Era Isaias tan noble, que mi Geronimo le juzga descendiente de Reyes; tan diestro Cortesano, que todas sus profecias, son Reales documentos; sentia aver callado en medio de vn Pueblo tan corrupto: Væ mihi quia tacut::in medio Populi polluta labia babentis; y como via tan corrompido su Pueblo, por dexar la corrupcion, que no podia remediar, queria ir à otro Reyno à servir.

67 Fue escogido este grande Leon para tan alto empleo; porque en las ilustres almas, parece que se heredan las virtudes. Leones sustentaban el Trono de Salomon, y advierte el 2. Reg. 10. Texto, que estaban iuxta manus, junto à las manos, porque como era Salomon can sabio, solo à Leones caltizos, daba la mano del govierno.

68 Oy entra en el Cielo el Sol en la imagen del Leon; en el signo de Leon entrò à 23. de Julio : oy, y mahana en la imagen, que confta de 27. estrellas. Grande vaticinio de este dia, ver oy coronada la imagen de este Leon de luzes; y que encienda oy el Cielo, ò antorchas para su tumulo, ò luminarias para in rrotco. Quando entra el Sol en el Leon, cobra mayor actividad, porque como el Sol es ima-

gen de esta dilatada Monarquia, à estos Leones, que la assisten en Tribus nales, y campañas, debe aciertos, y laureles.

69 Curiosa advertencia es, reparar, que en toda la Escritura no se veran los Leones, fino ocupando Tronos, como li todos estuvieran destinados para estos nobles Principes. Passo de la superficie à lo profundo; y contemplo, que San Juan en su Apocalipsis, mirò al Leon en vn Trono. ocupando el primer puesto. Ezèquiel, en el capitulo primero, le mirò ocupando el segundo: en el decimo le viò ocupando el tercero; parece variedad del mundo, y es Mysterio del Cielo : ocupan el puesto primero, segundo, y tercero, porque ay Leones para todo; ay Leones para Principes, Capitanes, Letrados, y Juezes; y como ay Leones para todos lospueltos, por esso se miran en ran varios puestos los Leones,

70 Interpretes ay que afirman, no eran muchos Leones, sino vno con diversos semblantes; y siguiendo este dictamen, ò serà nuestro Leon difunto, que ocupo tan diversos puestos. ò nuestro Leon vivo, que aunque ha quedado solo, haze visos de muchos, porque tiene los meritos de todos.

RECTOR FRATRUM. Stabilimentum Populi,

Ve Joseph de Egypto Rector de sus hermanos: fue nuestro Joseph Rector en Salamanca de los suyos: fue Joseph Patrono del Pueblo ; fue nuestro Joseph Patros cinio publico ; Principe mas caritatis vo no le veneran las edades.

Juzgan los Ministros, y los Soberanos, que llenan la obligacion de los pueltos con no recibir en los oficios. Creo que se engañan. Esta es la mitad de la obligacion, porque vive obligado à no recibir, y vive oblis gado à dar : Ministro, que se come toda fu renta, aunque no reciba, a la mitad de lu obligacion falca.

73 No avia penetrado la comparacion de los dientes de la Espofa : fon sus dientes como ovejas ef\_ quiladas , limpias , y fecundas : Dentes Cant. 4. 0. tui ficut greges tonfarum, que afcende\_ 2. runt de lavacro a omnes gemellis fa-

Apoc. V. 5.

Ezecb, t.v.

Facies hominis , & facies leo-Ezech. 10. ver . 14. In tertio facies legnis.

v. 190

Verf. 3.

Exed.3. v.

II. Quis

fum ego.

Hieron.

8.

Ifai. 6. V.

Iunt. Arg. O alsi,

00 3 \$148550

tibus, O fterilis non eft in eis. La vanidad de los Poctas, compara los dientes à marfil, perlas, y alabastro; pero el Esposo idea la mistica perfeccion de vna alma,

74 El oficio de los dientes, es comer : y para ser vna alma perfecta ha de tener dientes como ovejas; y con tres propiedades, esquiladas, lavadas, y fecundas : esquiladas , y sin vellon, porque todo lo han de dar : lavadas, y limpias, porque han de comer con limpieza: fecundas, porque no solo se han de sustentar à si, sino à otros tambien; y como el no recibir, es solamente co. mer con limpieza, juntò las propiedades de esquiladas, y fecundas; porque no basta la limpieza de no recibir, sino

se junta la bizarria del dar,

Adelanta mas esta inteligencia vna observancia elegante de Plinio, acreditada con la rustica experiencia; Plin. lib. por lo elegante la digo: Luxuria fege-18. ca. 17. sum castigatur dente pecoris in berba dumtaxat, O depafta quidem, vel sapius nullam in spica iniuriam fentiunt, No solo comparò los dientes à las propiedades de la oveja, fino à la subitancia: Sieut greges: Porque reside grave diferencia entre otros ganados, y este vivo campo de armiños. Quantos ganados entran en vna fertil republica de espigas, la destruyen, y talan: solo la oveja quita lo ocioso à la heredad, fin injuriar la mies; no destruye, fino limpia; no come, fino mejora; y no pueden ser mas hermosos dientes de Ministro, que no comar al pobre Labrador ni vn grano.

76 Esta mitad de obligaciones, no es reciprocamente relativa, como dize la Logica; yo me explicare. No se infiere del norecibir, el dar; pero del dar se infiere el no recibir. Siempre he creido, que los Hebreos fueron idola. tras, porque eran avaros. Idolatraron el bezerrillo de oro ; porque como adoraban el oro en fus corazones, le adoraron tambien en las exteriori-

dades.

En fe de esta idolatria, fale legitima mi confequencia Christiana; quien adora el oro en su corazon, le idolarra en la exterioridad; luego quien no le adora en la exteriorioridad, mueltra que le desprecia en el cora-

No comia, como dize el Pro-

bervio, nuestro Excelentissimo Josephi mucha renta; mucha tenia, pero no la comia porque la daba. EraLeó generofo, de quien dize Plinio, que siempre reparte entre los compañeros el alimento. Era Joseph, que si aquel alargò la capa por no mancharle, el nueltro alargò muchas vezes su conveniencia, por no corromperfe.

79 Del Leon escriviò Plutarco, que quando camina, borra las huellas. Tan altas son las virtudes de este Leon, que no dexa estampas; porque como no fon imitables sus passos, borra las huellas advertidamente virtuofo; porque no sirvan à la confusion, yà que

no pueden al exemplo.

OSSA IPSIVS VISITATA SVNT, O post mortem propheta

Ueron las cenizas de Joseph reverenciadas, y profeticas; para elcuchar los ecos de elta oculta Profecia, se halla comentado este dificil lugar por David : Testimonium in Iojeph pojuit illud cum exiret de terra Egypti, linguam, quam non noverat, audivit. Trasladaron los Ifraelitas las zenizas de Joseph, y en el camino escucharon vna lengua que no fabian. Que lengua ignorada es esta? La de vn difunto ( dize Agustino ) Iba Joseph predicando desengaños desde el turaulo; y en el mundo es lenguage muy ignorado el de vn muerro.

81 Vno, y otro Joseph conviene en la translacion, y en el Sermon; el Sermon de Joseph repire el nuestro; que siendo tan parecidos en la persona, era precifo se pareciellen tambien en la lengua. Escuchemos, pues, la lengua, que no entendemos: Yo ocupo, dize Joseph, esta fria vrna, aviendo sido Principe en la cuna Real de Jacob, y Ministro del mayor Rey; el adorado de mis hermanos ; el amado de los Pueblos; el aclamado de las genres; el Templo de las necessidades; el Rector de mis hermanos; el amparo de los Paeblos: todas eitas glorias, que parece no cabian en el mundo, caben en elte arahud estrecho. May errado huviera sido mi Sermon, à no aver hecho Joseph este Sermon por mi,

82 De las zenizas de Eliseo, dize rambien el Espirica Santo, que profePfalen. 800

Exod. 32. 0. 60

W. 14.

Eccles. 48. +izaron; y esta profecia sue animar vn difunco al contacto de sus elados huel. fos;y si al resuscitar, llama el Cielo profetizar, mucho profetizan las zenizas de Joseph, porque à los mas obstinados resuscitan con lo mucho que desengahan.

83 Estrechando el discurso à la voz de profecia, sin valerme de la inreligencia de la enseñanza, hallo, que la profecia, es vna clara revelacion de lo futuro, y fon profeticas estas zenizas de Joseph; porque de estas virtudes se faca vna como profecia de su quietud

eterna.

84 Caminaban las zenizas del ilustre Joseph, desde Egypto à la Tierra de Promission; y como en la Tierra de Promission, en dictamen de los Padres, se representa la gloria, era propiamente caminar del negro Egypto del mundo, à la quietud del Cielo.

85 Llama el Esposo à vna alma perfecta para coronarla en las luzes de la gloria : Veni coronaberis ; y la faca de cubilibus Leonum, de las cuevas de los Leones ; porque parece, que de la perfecta cantera de estos Leones generosos, todos nacen para ser en la Es-

fera coronados.

Concluyo con todas las circustancias de mi Oracion. Estilo es gravar en los tumulos el escudo Real de las Armas : A ser discreto, yo le ennobleciera con algun triste Epitafio; pero no fiando de mi habilidad tanta obligacion, quiero gravar en su sepulcro vn escudo en lugar de Epitafio. El escudo ha de ser el de David, que no me atreviera à ponerle menos Real : es vna escondida noticia, que solo la he leido en Procopio Gazeo, y Gene-

Gaz, Geneb: in Chronol.

Procp.

Cant. c. 4.

v. 8.

Gen. 49:00

87 El primero que vsò las armas de Leon, sue David, por ser cabeza del Tribu de Juda, y aver sido essa su bendicion: Gatulus Leonis Iuda: en los anillos, y fellos le vso, a quien imitaron los Reyes sucessores de Israel. Batiò este insigne Principe vna moneda , y pulo por imagen la vara de Aaron ; y por orla Ifrael : en el reverfo la vrna de mana, y por orla fenu-Salen: Efte fue el primer escudo del Real Leon de David, y este conviene

tanto à nueltro Leon difunto, que no gravarle en su sepulcro, fuera conoci-

do agravio.

88 La primera imagen de este efcudo; es la vara de Aaron: No era la de Moyses, aunque Principe, y hermano; porque Moyles fue Principe Secular ; y nuestro Principe, fue Eclefiastico, como Aaron: no era la de Moyses, porque esta vara se convirtio en serpiente : la de Aaron se desaro en frutos antes de tiempo ; porque anticipandose à la ed id, se desarò en frutos la vara de este gran Juez: no era la de Moyses; porque esta no se guardò en la Arca del Testamento, sino la de Aaron; porque como la Arca del Testamento, es Maria; y el mana que encierra, la gracia del Espiritu Santo, por su dulzura, se junta esta vara con el Espiritu Santo, y Maria; porque empleò toda la vara de su Poder en ilustrar esta Real Congregacion.

En el reverso del escudo estaba gravada la vrna de mana; este fue vu beneficio llovido, y que alcanzò à todos; porque todos alcanzaban sus beneficios. Passaba el manà (en dictamen de Josepho ) por las manos del Principe, y hermano Moyles; porque 3. Ant. c.1. fue tan atento, que nada obraba, sin que passasse por tan soberana censura: Era el manà vn favor, que no diftinguia entre ricos, y pobres; porque en favorecer, no atendia a estados, sino à necessidades: Era el manà un beneficio ran callado, que descendia sin ruido; porque como no pretendia grangear con los beneficios aplanfos, como liberal los hazia, y como discreto, los callaba. Era, en fin, el manà vn favor, que sabia à todo; porque como para todo le hallaban prompto, era vn ma-

nà fu beneficio.

Hemos visto en las imagenes las virtudes; aora veremos los premios en las orlas: la orla de la vara era I/rael; la del mana era ferufaten; y como Jerusalen significa vision de paz, y Ifrael fignitica videns Deum, el que ve a Dios : es prudente profecta, que Leon de tales virtudes, està viendo a

Dios en las eternidades All quans nos perducat. 1(0)(0)(

Toseph. lib.

\*\*\*) (\*/\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*/\*\*\*) (\*

# ORACION

# DE LA EXALTACION DE LA-CRUZ.

Nunc iudicium est mundi: nunc princeps huius mundi eijcietur soras. Et ego si exaltatus suero à terra, omnia traham ad me ipsum. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap. 12.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan cap. 6.

Ara què repetimos à nuestro Redemptor su Cruz: No basta que se celèbre en sus dias, sin que tambien ocupe los estrasios? Atenta la Iglesia celèbra todos los Mysterios de Christo, y tambien su Cruz; pero con estrasa diferencia. Cada Mysterio de Christo tiene para celebrasse vn dia solo. La Cruz tiene muchos. Dia de la Passion, dia de la Invencion, dia del Triunso, dia de la Exaltacion. Pues para què tanta repeticion de Cruz?

No tuvieran los preciados de discretos por fina política acordar afrentas; y renovar ignominias; porque se tiene por cortesana discrecion en el mundo, acordar a los Principes las selicidades, y poner entredicho à las miserias.

3 Assi caminan con los Principes humanos las lisonjas; pero con este Peine cipe Divino discurren por mas sino camino las ansias. Acordar à Christo su Cruz, es atenta discrecion; porque es renovarle el gusto, y dexarle mas glorioso.

4 En dos ocasiones publicas se mirò Cristo glorioso, y triunsante; vna en vida, y otra en muerte. En vida se mirò glorioso en la cumbre del Tabòr corriendo de su rostro mas luzes, que de la montana arroyos. En muerte se mirò bras. Pero en entrambas glorias se escuchan vnas vozes muy opuestas; porque entre las glorias del Tabòr, toda la conversacion es de su Cruz, y de las assentente las glorias del Tabòr, toda la conversacion es de su Cruz, y de las assententes que ha de padecer en Jerusalen: Dicebant excessum, quem completurus evat se la lerusalem. Entre las glorias del Sepulcro le llama el Angel al buscarle las Marias, el Cruciscado: lesum quantis Nazarenum, Crucisiam. No parecen estas vozes muy propias de los sucessos; y mas admira, que las digan vnos Angeles, incapazes de errar en sus explicaciones.

ncapazes de Tabor las dizen vn Moyfes, y vn Elias; y en ei Sepulcro las dize vn Angel. Pues no yerran, dize Agustino, hablan como quien son. Es cierro, que le miran glorioso en el Tabor, y triunsante en el Sepulcro: Pues porque sea cabal el gozo de su trosco, le acuerdan en el Tabor, que ha de ser crucisseado, y

Luc. 9. 0.

Marc. 16.

en el Sepulcro, que lo ha sido; porque no tuviera por cabal su gloria, sino le

acordàran, ò yna Cruz esperada, ò yna Cruz padecida.

6 Siempre es dia de la Cruz, pues es el dia de mas gusto para el Redemptor. Discreta la devocion acuerda este dia, donde derramo a mares los beneficios, y à inundaciones las gracias. En aquel dia se exalto Christo en la Cruz, pero no se celebra oy la Exaltacion de Christo, sino la Exaltacion del Soberano Leño. En la Cruz se exaltò Christo quando obrò la Redempcion del Mundo; y en la Exaltacion de la Cruz se celebra tambien otra Redempcion. Muchos d'as estuvo cautivo este Sagrado Madero: Rescatòle el Emperador Heraclio, y le colocó en el sitio donde padeciò Christo. Esta solemnidad es la que se celebra con nombre de Exaltacion. Se celebra la Exaltacion de la Cruz, y tambien su Redempcion. No se celebra la Exaltacion de Christo redimiendo al Mundo, sino la Exaltacion de la Cruz redimida del Tyrano.

Exaltò el Rey Assuero al perseguido Mardoqueo, por muerte de Aman su primer Ministro. Exalto Demetrio a Jonatas, caudillo de Israel: Exaltavit 1. Machah. eum in conspectu omnium. Son parecidas las exaltaciones, y salen muy designa- 11.0. 160 les. La de Mardoqueo quedò escrita para eterna memoria en el Libro de los Persas: Sublimitas, qua exaltavit Mardochaum, scripta sunt in Libris Medo- Estb. 10. rum, atque Persarum. La exaltacion de Jonatas no quedo escrita, ni de ella se v. 2. hizo memoria. Pues si la de Mardoqueo se escrive, como la de Jonatas se ca-

lla?

Presumo, que es facil la respuesta. A Ionatàs le exaltò Demetrio por ser el libertador del Pueblo. A Mardoqueo le exaltò Assuero, sacandole de la opression, y cautividad en que avia vivido: Y como Jonatas logra la exaltacion redimiendo, y Mardoqueo la configue redimido, la de Jonatas se calla, y la de Mardoqueo se celebra; porque como no es mucho, que quien redime se exalte, y es prodigio, que el redimido se eleve, se calla la exaltacion primera, que se contempla debida; y se celebra la segunda, que no se presumia, ni esperaba.

9 Christo se exaltò redimiendo: La Cruz se exalta redimida del Tyrano. No se celebra la Exaltacion primera, fino la segunda; porque aquella Exaltacion, era debida, y natural : esta no se presumia, viendo à la Cruz en cautividad, y Hug in Ps. prisson. Pues celèbrese la Exaltacion de la Cruz, y no la del Redemptor. Pero 98. Cum no dixe bien, que la Exaltacion de Christo se celebra, quando se aplaude la Exalta- Crux eius cion de su Cruz; porque quando se exalta su Cruz, se exalta tambien el Redemp- exaltatur, tor. Para contemplar esta Exaltacion gloriosa, necessito de todo el Patrocinio ipse exaltade la gracia. AVE MARIA.



Nunc iudicium est mundi, nunc princeps huius mundi eifcietur foras. Si exaltatus fuero à terra, omnia trabam ad me ipfum. Sequent. Sanct. Evang, secund Ioan. cap. 12.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sand. Evang. secund, Ioan. cap. 6.

vn triunfo, y vn juizio: La fielta es vna Exaltación; y toda la improporcion de fiesta, titulo, y Evangelio, se reduce à vna dificultad. Como se puede llamar triunfo, juizio, y Exaltacion su Cruz? A esto se reducira mi Oracion, à proponer los motivos, y descubrir las razones.

A la Cruz atribuye Christo el triunfo , y el juizio : Iudicium est mun. di : Este es el Tribunal: Eigeietur foras:

L Norte del Evangelio, es este es el Laurèl. Tanto disconviene, al primer alpecto, el laurel, como el Tribunal; porque para juzgar, se necelfita entendimiento, y para vencer, le requiere valor : Y en elte noble indeu mento de la Cruz, ni se descubre el valor , ni el entendimiento ; porque mas tiene de ignominiosa pena, que de razon animola.

12 La primera razon para aver hecho à fu Gruz Teiunfo, y Tribunal, es, porque fi le requiere entendimien.

to para juzgar, y valor para vencer. nunca mejor se divisan estas prendas, que en la Cruz; porque como finrazones injustas califican, y ilustran las Deydades, no puede fer mayor valor, y entendimiento, que saber sufrir vn agravio no merecido.

13 Esta razon es vulgar : por esso no me detengo en ella, fino bulco la mas escondida. La segunda razon es, porque fue mas estimable este triunfo, y juizio, que quantos avia ganado su valor, y entendimiento. Peleò Luz-Apoco 12. bel en el Cielo, y quedò vencido. Viòse su causa, y saliò juzgado, y ar-Vid Alcaz, rojado à los abismos. Oy se repite el O Alapid, mismo juizio, y troseo, pero es mas celebrado; porque como el triunfo, y juizio en el Cielo no le costò à Dios levantaele fiquiera de su Trono, y el de oy le costo todo su aliento; no celebra canto averle vencido con las armas de su respeto, como con la espada de su martyrio.

> 14 Para penetrar mejor esta razon, le debe advertir, que Dios por su naturaleza, ni puede ser vencido, ni dexar de ser victorioso. La victoria que ganò en el Cielo contra Luzbèl, era yna victoria heredada por su ser, hija de su Magestad : La del Calvario, sue vna victoria, que la supo merecer à colta de su Sangre. No mereciò Dios en el Cielo venciendo à Luzbel, porque Dios como Dios, es incapaz de merecer: Mereciò infinito en el Calvario venciendo al demonio; y como el triunfo del Calvario fue à diligencias de su merito, y el del Cielo à possessiones de su Trono, celebra mas este triunto pequeño, por merecido, que aquel grande por heredado.

Gloriam meam alteri non dabo, dize Christo: à ninguno dare mi gloria. Es dificil exclusiva por dos razones. La primera es, porque parece contra sus bizarrias negar la comunicacion de sus glorias. Lo que yo sè es, que à ninguno da sus penas, porque como amante quifo cargar con todas. Por eslo en las visperas de sa Cruz, no quiso dexar à sus Discipulos padecer: Sinite hos abire. Por esso le llevo la Corona de espinas al Cielo, en diala. Paschar, li. men de Pascasio, para no dexarnos ni 12. in Mat. vna cipina en el mundo. Por ello no quifo llevar à sus Discipulos al Monte Salvario aviendolos llevado al Mon-

te Tabor ; porque en el Calvario: avia penas, en el Tabor avia glorias; y siendo tan liberal de sus glorias, solo es miserable en sus penas.

16 La segunda razon es mas esicaz. A todos los Justos da la gloria en la Patria: Pues como se puede componer no dar à ninguno su gloria? Facilmente; porque tiene Christo dos glorias, la de Divino, y la de humano; la de glorioso, y la de crucificado: Da la vna, y niega la otra. La gloria que dà à los Justos en el Cielo, es la gloria de Divino, porque es la clara vision de su rostro: la que niega, es la gloria de crucificado. Esta la estima tanto, que à ninguno la concede; porque la gloria de su Deydad, que comunica, es gloria de su sèr; la gloria de la Cruz, es gloria de su padecer, y sufrir; y solo vna gloria merecida, es gloria para reservada; porque es alhaja tan estimable la gloria de su Cruz, que dando à todos los benemeritos la gloria de Divino, à ninguno concede la gloria de crucificado.

17 De aqui se colige la razon de comunicar vna gloria, y negar otra: y para darla, propongo primero vna grave replica. Siempre es mas estimable la alhaja mas reservada: Pero aunque sea tan inmenso el amor que tuvo Christo à su Cruz, galanteada desde la eternidad, no puede ser mayor la gloria de crucificado, que la gloria de Divino. Luego no avra razon para comunicar los resplandores de su Deye dad, y refervar los trofeos de su Cruz.

Pues digo, que si la ay. La razon es; porque aunque la gloria de lo Soberano, excede à la gloria de la Cruz en lo Divino; pero la gloria de la Cruz, fue vna gloria merecida à mucha costa. Desde los abismos de la eternidad, fue glorioso Dios; pero es su gloria, vna gloria sin fatiga, porque la Deydad es incapàz de padecer, ni merecer: en la Cruz comprò otra nueva gloria tan cara, que le costò la vida: Pues comunica à los Justos la gloria de Divino, y referva para si la gloria de crucificado; porque parece que estima mas vna gloria que consiguio mereciendo, que vna gloria conque naciò reynando.

29 La gloria que tiene Christo de Soberano, es herencia de ser Divino: La gloria de crucificado, es trofeo de

ydad la fu merito : y aungi 12 , no es que miramos como dicha, fino deuda; doctrinar à los mortales para macion de las prendas. Celebra la victoria que ganò en el Calvario mereciendo, y no la que ganò en el Cielo heredando; el juizio que escriviò con caractères de su Sangre en la Cruz, y no el juizio que dictò entre las quietudes de su Dosel ; porque siendo el mismo Laurel , y el mismo Tribunal; el mismo Capitan, v el mismo Juez; solo celebra quando es Juez, que lo ha merecido, y no quando lo ha heredado.

vertencia à los pretendientes humanos. A todos los miro ambiciofos de puestos, y de honores. Pues sepan, que los ojos mortales como grosseros, no son precisivos. Nuestra ambicion mira à todos los puestos como iguales: no distingue entre Capitanes, y Juezes, como los vè ignales en las insignias: Mira à todos los puestos como honra, y ay muchos, que son afrenta; porque el puesto no merecido, es afrenta; el

puesto merecido, es honra.

Dos cabezas miro bien encontradas. David con la de Goliat, y Herodias con la del Bautista. A David le cantan festivos elogios las mugeres de Jerusalen. A Herodias (adoleciendo tanto en los Palacios de cortesanos, que casi es lo mismo que lisonjeros ) no huvo combidado que la diefse vn elogio: Pues mejor cabeza era la que avia ganado Herodias, que la que gano David ; pero à David le coftò salir à la campaña, y conseguirla por su destreza : a Herodias la costò vna simple merced del Rey, por aver dançado à gusto suyo su hija : y ay tanta diferencia de lo que se consigue por valor, o por merced; que lo milmo que à David le sirve de ilustre honra, à Herodias la sirve de triste atrenta.

de muger à muger. Miren à Judit con la cabeza de Holofernes. Miren à Herodias con la cabeza del Bautista. A Judit la aplauden los Ciudadanos de Betulia en festivos canticos. A Herodias, ni el respeto servil à vn Tyrano amante Rey, obliga à que los combidados la lisongeen; porque era en Judit aquella cabeza de Holofernes, trofeo de su animo; cra en Herodias

aquelia cabeza del Baututa, ceguedad de vn delirio; y aun no fabe la lifonja aplaudir, mercedes fundadas en vna ceguedad.

Exaltacion de la Cruz, ha de fervir de confirmacion. Restituyò Siroes Parricida, sucessor del insolente Cosroas al Emperador Heraclio, mas ilustre por estas ansias, que por todas sus victorias, la Cruz de nuestro Dueño: quiso solemnizar el triunso con sestiva pompa, y vestido con los aliños decentes à la Magestad, no se pudo movèr. Aconsejole el Patriarca Zacarias, que se desnudase de toda la riqueza, y en humilde trage mereciò llevar desnudo, y descalço, la que se resistiò à las

Magestades de poderoso.

24 Lo comun en este lançe, es, que està mal la Cruz con los ricos, y bien con los pobres; renida con los vanos, y amante de los humildes, Convengo en esta verdad; pero reparo, que en este sucesso se mirè Heraclio afrentado, y favorecido. Afrenta fue para Heraclio relistirle la Cruz à sus brazos enriquecidos; honra fue permitirfe despues à sus brazos devotos: Quedò afrentado quando la quiso llevar con fuerças de poderofo; quedò honrado, y tavorecido quando la lleyò à passos de su humilde desprecio; porque querer exaltarle en fuerça de la riqueza, es afrenta; exaltarle por los passos de la virtud, es honra.

Cruz Triunfo, Juizio, y Exaltacion, es, porque quiere competir con nuestra malicia su discrecion amorosa. La Cruz se la diò el impio Hebreo para dexarle vencido: Por esso se ostenta victorioso. Fue la Cruz el juizio mas falso que se ha visto en humana sentencia: Por esso le haze el juizio mas verdadero que se espera en causa. Fue la Cruz escandalo, y oprobio al Gentil: Por esso la haze su Exaltación; porque como la malicia hizo a la Cruz instrumento de sus afrentas, haze su amor a la Cruz instrumento de sus afrentas, haze su amor a la Cruz instrumento de sus glorias.

26 No tengo de discurrir por el camino audado de ser privilegio divino convertir lo enfermo en sano, en triaca el veneno, en honra la infamia, y en gloria la afrenta. Este Sacramento es prueba de cada dias pues por avensido vn bocado principio de la umera.

1.adCorin, 1.v.23. Iudais quidem feanda Ium, Gehtibus autem ffultitiam.

v. 54. Marc.6. v. 28. 1. Reg. 18. v. 7.

1. Reg. 17.

Judith. 13. V. 19. Ib. 15. V. te, hizo à este bocado principio de la

27 Dos caminos he de romper. Hizo Christo à la Cruz instrumento de sus glorias, por averla hecho la malicia instrumento de sus afrentas. La primera razon es, porque es tal fuamor, que quiso hazer à las armas de la injuria, prendas de benevolencia. Mas claro lo dirè; hizo à las armas de injuriar, prendas de favorecer. Con osta Cruz, dize Christo, me injuriò el odio humano. Pues con elta milma Cruz los tengo de abrir el Cielo.

28 Es el Cielo la mas alta dadiva del Divino amor, y gastò tanto sus cuydados con ellas celeftes esferas, que formò al Ciclo con el entendimiento: Feeit Cœlo; in intellectu: con la palabra : Verbo Domiai Cali firmati funt: Con la mano: Opera manuum tuarum sunt Cali. Pues li bastaba la voz del fiat, como balto para el largo impe. rio del mundo, para què emplea en fabricar los Cielos sus pensamientos, y lus manos? Pues todo se necessita, elcrive Hilario; porque los hombres ofenden al Cielo con el pensamiento, palabra, y obra; Pues pensamiento, palabra, y obra aplica Dios para formar el Cielo; porque los milmos sentidos, que aplican los hombres contra el Cielo para ofenderle, aplica Dios para dirlos el Ciclo en que gozarle.
29 Para alentar à Lazaro, ordes

nò Christo, que levantassen la piedra; Tollite lapidem. Intentando bolver el Redemptor à Galilea, medrolos los Discipulos le acuerdan quando la perfidia hebrea levantò las piedras para dispararlas à violencias de sus sinrazones. Despreciando Christo el recuerdo , dispuso el camino. Los Discipus los temieron como mortales, y Christo obrò como Deydad amante, escrive Agustino. Los hombres levantan piedras para macar à Christo, y Christo levanta vna piedra para refuscitar à Lazaro; porque como es amor Divi. no, tomar para beneficio la milma materia del agravio, quando los hombres levantan piedras para fu agravio, levanta Christo piedras para a beneficio.

30 La legunda razon es mas delicada. Cumplio tambien con su discrecion en transformar el instrumento de las afrentas en infignia de lus glorias;

porque con esta transformacion dexò burlados à sus enemigos; pues sacaba gloria, quando ellos intentaban afren-

31 Es discreta la ley de los contrarios, que enseña la Philosofia, y acredita la experiencia ; porque si vna afrenta es mayor à vista de vna gloria, vna gloria serà mayor à vista de vna afrenta.

32 Vna grave contadicion de vo zes me admira. Pilatos no le llamo à Christo en la Cruz Crucificado, sino Rey de los Judios: Iesus Nazarenus, Rex Indeorum- El Angel en el sepul? 19. ero no le llamo Rey, fino Crucificado: Quaritis Crucifixum. Si pudiera nuel. Mart. 16. tra cortedad disputar idiomas con vin Angel, intentara corregir la voz; porque en el sepulcro no estaba yà como crucificado, sino como Rey triunfante, y glorioso. Buena ignorancia mia, querer arguir à voa inteligencia. Sin que me responda digo, que no ay vozes mas discretas en la Escritura, porque hablò cada vno en su idoma.

33 La razon es delicada. Pilatos como mortal, no le llamo en la Cruz crucificado, sino Rey; porque tomò el nombre de Rey, para hazer mayor la afrenta con la Dignidad. El Angel al verle glorioso, no le llamo Rey, sino Crucificado; porque tomò el nombre de Grucificado, para hazer mas iluftre la gloria de su sepulcro; porque si Pilatos toma la gloria de Rey, para has zer mayor la afrenta de la Cruz al morir; el Angel toma la afrenta de la Cruz de morir, para hazer mayor la gioria de resuscitar.

34 Què diversa policica observa el Cielo, y el mundo ! Pero ay grande dife encia entre vn Pilatos, y vn Angel. Pilaros haze à las glorias , instrumento malicioso para crecer las afrencas: El Angel haze à las afrentas, inftrumento foberano para aumentar las glorias, No fuera tanta afrenea la Cruz, fino conocieran todos, que era el Crucificado vn Rey. No fue el titulo atencion à la justicia, sino politica bien ingeniola. Mirarfe vna Magestad conocida, y vitrajada, es duplicada afrens ta, que si padeciera desconocida: Hi-20, pues, Pilatos al caracter de la Magestad, complice de la irrision. Pero vengandose el Angel de su malicia, gransformò la afrenta en honra ; por

Ioan, 19. V

I. Mal

103072

Iam. II.V. 39.

Pfalm.135.

Pfalm. 32.

Pfalm. 1010

0.5.

W. 6.

W. 26.

Verf.8.

D. August. tracto 49. in Ioan,

que si vn Pilatos sabe hazer à su gloria, instrumento de su afrenta, sabe vn Angel hazer à su afrenta, instru-

mento de su gloria.

34 Yà que no solo predico de su Cruz, sino à vista de este Soberano Dueño, quiero passar à examinarle las · Hagas, no como Thomas incredulo, fino como rendido devoto. De este discurio se infiere, que conservar frescas las llagas, no es folo amor, fino discrecion, porque estas llagas que le imprimieron en la Cruz por afrenta, derraman aora mares de misericordia; y es discreto triunfo de su amor, convertir en mares de Misericordia, las que fueron fenales de vna afren-

35 Elte discurso padece vna grave replica. La refureccion es estado de felicidad, incapaz de miserias, ni antiguas , ni nuevas. Question curiofa es, como refuscitaran los esclavos, à quienes la civilidad de las Leyes estampa en sus semblantes triftes, y ignominiofas feñales. Aguirino fintio, que el esclavo, no solo resuscitarà libre, sino con tan larga libertad , que llevara borrados todos los caractères de fu elclavitud.

36 Pues como resuscita Christo con los caractères, y señales de su cautiverio amorofo? Porque era efclavo de amor, responde mi Angel Thomas, El verdadero amante, no anhela verse libre de la esclavitud, bien hallado en la prision. Conserva Christo aquellas llagas, porque fon vnas firmas que dà su amor, para que conozcamos, que es fiempre nueltro. Obligòle el amor à dulze efclavitud viviendo, y aora conferva las mismas señales reynando; porque como anhela su ansia ser eternamente esclavo, no ha querido borgar las infignias de fu cautiverio.

37 Resta vn dificil argumento contra esta fineza amorofa. Estas llagas inmortales, feran claras fenales de su Amor, pero parecen argumen-to contra su Poder. Beda renere al herege Porfirio, que mirando en Christo fus hermotas llag is , arguye Bed in capa assi contra los Christianos: Si Deus Vitima Lauc. vefter, nec fibi inflicta à Indais vulnera curare possit, qua temeritate putatis eum, veftra de pulver e mem-

bra ad integra restauraturum? Si vueltro Dios, dize el herege, no ha podido curarfe las flagas propias, que le dieron los Hebreos, como podrà reluccitar vueltros cuerpos muertos, fanos?

Antes de responder al argu-38 mento ciego del ignorante herege, es preciso contemplar a nuestro Dueno anteviendo este delirio, y vna renida dispura entre su Poder, y Amor. No passa este discurso de voa ponderacion amorofa, porque folo con ponderaciones impossibles, se pueden

explicar fus anfras.

39 Si resuscito, dize Christo, con mis llagas, no me tendrà Porfirio por Omnipotente, pues no tengo poder, en lu mal juizio, para cerrar mis llagas, ni medicina para corar misheridas: Sino las confervo, no me tendran los finos por amante; porque cíclavo que borra las infignias de su cauciverio, sin duda le peta de averlas tenido; y quien cierra faentes de gracias, à le canfa, à le arrepiente de los favores. Pero si cerrandolas, desvanezco su duda à Porfirio, y conservandolas abiertas, satisfago mi incendio, mas que me pongan pleyto a lo Omnipotente, como no me litiguen lo amante.

40 Passemos aora à desvanecer el argumento del ciego herege. Mejor mostro Christo su Omnipotencia en confervar ya gloriofo, y triunfante las heridas, que pudiera averla oftentado en cerrarlas; porque las llagas que con l ferva, no derraman fangre, fino refplans dor : fueron injurias, y acra fon mile: ricordias: Pues doblada Magestad tienen fus llagas; porque no fiendo tant 1, poder curar vna llaga, como hazer de su tealdad hermosura, y de su ignominia gloria, cumpliò con su Amor en confervarlas frefeas ; defempeño fu Poder en inmortalizarlas glorios

41 Opoderola, y fabia transforma cion de su amor, que haze de vna Croz afrentofa, laz, Magellad, y medicinal Quando la malicia le quiso poner en la Cruz mas desconocido, la veneración le dexò mas acreditado. Na le viò Christo can alcamente celebrado en fu cuna fervido de Angeles, aclamado de Pattores , y venerado de Reyes , como en la Croz agraviado de los mortales; Pp 2 pore

D.Thom 128 p.9.9 1 ant. 4. 150 des

V. 2. 0.54. Vid. Sylv. Evang lib. 8.6.20.9.3.

97.14.

porque en la cuna, aun los Reyes, siendo tan fabios, no le aciamaron por mas Matth. 2. que Rey : Vbi est qui natus est Rex. En la Cruz hasta vn ciego Longinos, Matth. 27. le reconoció por Dios: Verè filius Dei erat ifte; y no es tanta g'oria aclamarle por Rey vnos sabios, como venerartom. 5. in le por Dios hasta los ciegos.

42 Ser esta celebridad, Exaltacion para Christo, es mas dificil al conocimiento. Pero yo creo, que la historia ha de dar la respuesta. Vivia la Cruz cautiva en Persia, y perdida à la veneracion, y al culto, la restauro Hera. clio, y pagaron en veneraciones, quanto debian en deseos : Y como fue la Cruz estandarte del Divino laurel, y oy se restaura esta vandera perdida, es tanta exaltacion para Christo restaurar la vandera, como aver confeguido en el Calvario la victoria.

43 En la victoria, que gano Chrifto, huvo despojos del enemigo vencido, y huvo las armas con que gano el trofeo. Los despojos que gano, fueron Reyno, gloria accidental, veneracion, y conocimiento de su Devdad. Las armas con que los gano, fue la Cruz; y siendo tan estimables los despojos del enemigo, eltima mas las armas del triunfo, que todo su largo despojo.

44 Triunfo David de Goliat, y cogio el fruto de la victoria, llevandose las armas, y despojos del enemigo; pero fue muy diverto el aprecio; las armas, y los despojos, puso en casa 1. Reg. 17. de su Padre : Arma verò eius posuit in tabernaculo suo; la espada, la colocò en Vid. Corn. el Templo, pues quando iba fugirivo de las iras de Saul, se la diò el Sacerdore Achimelech. Obrò David como imagen del Redemptor: En el triunfo fue su retrato , dize Agustino ; y tambien lo sue en el estilo; porque las armas de Goliar, fueron los despojos que gano al enemigo ; la espada, fue el instrumento del triunfo, con que le cortò la cabeza; y mas estima el inftrumento con que gano la baralla, que los despojos que configuio en la vic-

Despojo Christo à Luzbel del largo Imperio, que por los horrores de la culpa, alcanzaron dominances las tinieblas : Abrio el Cielo, cerro en mas obscuridades el abismo, reparò las Sillas perdidas, y hizo en no visto comercio à los mortales, hijos de Dios

adoptivos. Dignos son de eterna estimacion tan ricos despojos; pero como suCruz fue el instrumento de estos laureles, mas estima el instrumento con que ganò la victoria, que tan ricos despojos como configuió en la batalla.

46 Crece tambien nuestra estima: cion mirarfe como cautiva su Cruz; y era muy fensible improporcion padecer cautiverio el instrumento de la libertad. Mirabase la Cruz como perdida, y mirar lo perdido restaurado, es mayor gozo, que tenerlo siempre polfeido.

47 Con diverso estilo habla el Texto de la estrella de los Magos, quando divisaron las primicias de su luz, y quando se bolviò à aparecer à la salida de Jerusalen. Quando divisan primero las benignas influencias de sus luzes; dize solo que la vieron : Vidimus stellameius. Quando la miran al salir de Jerusalen, dize, que se alegraron muchilsimo : Gavisi sunt gaudio magno valde. Siendo can sabios, no parece procedieron como discretos; pues mas alto motivo de alegria era mirarla, como nueva, que como repetida, porque la costumbre, desnuda à los ojos lo admirable. Pues no fue, sino discrecion como suya, escrive Gregorio; porque al entrar en la Corte de Jerusalen, se escondiò su luz, y al salir, la bolvieron a divifar; y como juzgaron averla perdido, y despues la encontraron, no los alegra la misma estrella quando dada, y los alegra muchissimo quando reffituida.

Varias esposas gozò David en dichoso permitido talamo: Pero siendo muchas, folo a vna llama el Texto con los honores de Esposa : De Egla exere David. Batallan los Interpretes en averiguar el nombre. Sigo aora à Lyra, y Cayetano, que sienten era esta muger Micol. Vencida esta dificultad, relta otra mayor ; porque si la llama Esposa por el cariño, mas amò à Bersabe. Pero vn David Rey tan atento, no dispensi favores por la ceguedad de los cariños.

49 Yo descubria en el contexto tres canfas. Solo eltinaba David por Esposa à Micol, Lo primero, por la colla. Lo legundo, por la obligacion. Lo tercero, por los accidentes. Por la colta, porque le costo à David vencer doscientos Philisteos en campana;

Matth. 2.

Verf. 10.

2. Reg. 3.0. Lyr. O Cavetan, bic.

1. Reg. 18.

0.54. bic. I. Reg. 21. 0.9. D. August. Jerm. 197.

de Temp.

Ib.19.0.16

y folo se deben estimar, alhajas merecidas por el valor. Por la obligacion, es mas facil de entender; porque perseguido de los enojos de Saul, le liberto Micol con aquella fingida imagen, que colocò en el lecho, exponiendo. se à las iras de vn Rey embidioso; y como Micol, aunque no fuesse tan hermosa como Bersabè, le sacò con su industria del peligro, y Bersabè con su hermofura, le bolviò ciego, mas debe. estimar à vna sea, que le guarda, que à vna hermofa, que le ciega.

50 Todas estas razones sirven à mi norte, pero mas puntual la tercera. Se llama vnicamente Esposa por los accidentes. Era Micòl esposa de David, y atropellando los fueros del honor, se la quitò Saul, y la casò con Phaltiel, aunque no la conoció. Agradecido David à la fineza de su libertad, se la bolviò à quitar à Phaltiel: Y siendo la esposa vna mirad de la alma, no tiene por Esposa à Bersabè, sino à Micòl; porque Micòl fue restaurada de perdida; Berfabe, fue siempre gozada; y no estima tanto à Bersabe por gozada, co no à Micol, por restaurada despues de perdida.

51 He mirado la Exaltacion de su Cruz para trofeo: aora falta mirarla para desengaño. Es consejo Divino intimado à todos, que para seguir à Christo, es preciso tomar su Cruz cada vno: Qui vult post me venire, tollat crucem suam. No se puede sin Cruz entrar en la Patria, porque es la Cruz la llave maestra de la gloria. Para esta verdad, no se necessitan discursos, porque por la Fè lo sabemos. Aora entra

vna admiracion.

52 Pues si lo sabemos, por què no la tomamos? Justissima admiracion. Pero mayor admiracion me llama. Pues si tomamos la Cruz falsa, como no tomamos la Cruz verdadera? Que Cruz falsa? Explicare el discurso. Todos es preciso, que vivamos crucifica dos; pero con esta diferencia. Los viciotos, se crucifican en cruzes del mundo; los virtuosos, en cruzes del Cielo. La cruz del mundo, es falía; la del Cie-10, es Cruz verdadera. La del mundo, es cruz de martyrlo ; la del Ciclo , es Cruz de merito. Pues que ignorancia ferà pudiendo tomar vua Cruz de merico, tomar vna cruz de martyrio?

73 Tres linages de Cruzes alcan-

zan nuestros discursos, porque no huvo mas representaciones en el teatro del Calvario. Huvo Cruz gloriofa, Cruz buena, y Cruz mala. La Cruz de Chrifto, era gloriosa. La del buen Ladron, era buena. La del mal Ladron, era mala. Con tanta igualdad de cruzes, eran tan desiguales las glorias, porque eran muy distantes las caufas.

54 Era la Cruz de Christo glorio. la, porque padecia inculpable, y amante; y Cruz por delito, es pena; Cruz por amor, es gloria, era la del buen Ladron buena Cruz, porque aunque avia sido culpado, padecia arrepentido; y medida por el delito, era justa pena; medida por el dolor, era noble honra Era la Cruz del mal Ladron, mala, porque padecia culpado, y violento; y lo justo de la sentencia, la dexaba infamia; lo violento de sufrirla, la hazia pena.

55 Solo con las dos Cruzes primeras se triunfa, porque son Cruzes verdaderas: Con la tercera se padece, pero sin gloria, porque es cruz falsa. Muchas cruzes padecenios, pero todas son cruzes merecidas por nuestros delitos; y en nosotros consiste, que sean verdaderas, y buenas; ò falsas, y ma-

Padeces alguna cruz de achaques, entermedades, cortas conveniencias, y las que llama la poca refignacion desgracias? Terrible cruz te parece. Terrible martyrio. Pues en tu mano està hazerla cruz verdadera, y del Cielo. Las mismas cruzes padecian Dimas, y Gestas; y fueron ran defiguales los fucessos, que el vno es santo, y el otro infelizmente condenado ; porque Dimas abrazò la Cruz arrepentido de fus culpas; Geltas la fufrio multiplicando blasfemias. Dimas la abrazo con puciencia; Gestas, la sufriò con repugnacia; y vna cruz bien sufrida, salva; vna cruz con impaciencia, condena!

57 Yo diera licencia à las impaciencias fi battaran las impaciencias a efcular de los males; poro, los impacientes cargan con des cruzes, la cruz que padecen, y la impaciencia que toman.

58 Catolicos mios, opre el interès, lo que avia de obrar el amor. No podemos escular el vivir con cruze Pues fino podemos huirla, abrazarla, No lea marryrio, fine merito. No fea

Matth. 16. V. 24.

Ib.25.0.44

2. Reg. 3. V.

Is.

pena, fino gloria. Abrazemos amanres lo que hemos de sufrir sino quere-

mos, impacientes.

59 Todo esto, Señor, ha de vencer vueltoo Soberano Poder. Essa Cruz fue el noble instrumento de nueltra Redempcion. Creo que tenemos necesfidad de tegunda. Vivimos efclavos del Principe de las tinieblas. Rescatadnos, Senor, de su esclavitud. Cumpla yuestro amor con vuestro apellido.

Christo sois de la salud. No pedimos. como grofferos, falud para los cuerpos; pedimos como atentos, falud para las almas. Curadnos de nuestros vicios, y pecados, para que sanos, v agradecidos, postrados à vuestras plantas os merezcamos la gracia, para be-

saros los Pies en eternidades de gloria. Amen.



# RACIO

### DEL SANTISSIMO

# SACRAMENTO.

#### EN SAN MARTIN DE LA CIVDAD DE Salamanca año de 1672.

Caromea verè est cibus, & Sanguis meus verè est potus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap. 6.



Leste Pan se amasò entre injurias, como es centro de clemencias? Galanteria es esta ensayada en las bizarrias de la naturaleza. Cana la cumbre del Ethna, disimula la lumbre de sus entrasas. Pero si el Ethna se abrasa en llamas, como tiene la cumbre vestida de armiños? Pues mas parece medicina, que batalla.

2 Escondese entre la nieve el incendio, para corregirse el incendio con la nieve. Provechosos son los enemigos, pues de la enemistad labra la discrecion rezeta de salud. Miente el Ethna sus volcanes, por mas que atestique Sicilia con sus calientes zenizas. Incendios entre nieve, folo se miran en esta Hosia. Sirve la nieve de cristal para divisar su ardor. Sobrale para abrafarle lo fino, porque se mira empeñado.

Prenda de su amor, es esta candidez; y pareciendole breve desempeño dar su Cuerpo, ofrece cambien su Sangre; porque no solo se quema, uno se desangra.

Pero no encontrò su ardiente amor medicina mas eficaz.

4 En el Fluerto se liquida tiernamente en Sangre, y abriendo portillos à la impaciencia Sacra de sus ardores, osrece noble desahogo à sus ansias. Empezo à sudar Sangre; y la que parece congoja, es discretissima sineza: Spiritus quidem promptus eft, caro autem infirma. La voz infirma, co rigor latino, fignifica enferma. Pero no era enfermedad de flaqueza, pues fe fangra; fino de pieniend, que para essa enfermedad, es remedio la evacuacion.

Contrapongamos aora aquellas vozes con las de este Sacramento : Cara

Luc. 22. 0. Matth 26.

ALIVENS

autem infirma. Caro mea verè est cibus. Mi Carne, dize Christo, està enferma. Mi Carne es vueltra comida. Pues si nos dà una comida enferma, como con ella nos fana? Porque vn hombre fana con lo que vn Dios enferma. Es la enfermedad de Christo, abundancia: es la enfermedad de los hombres, flaqueza; y se remedia nuestra flaqueza con aquella divina abundancia. Pues dispongase bien la medicina : In me manet , & ego in illo. El hombre queda en mi , y vo quedo en èl : y como yo estoy muy ardiente, y el hombre està muy tibio, con fu tibieza se refrescara mi incendio, y con mi incendio se corregira su tibieza: el hombre quedarà corregido, y yo templado; porque no se templaran mis ardores, estando tibios, y no encendidos los hombres.

6 Què tierna industria para desatar el yelo de nuestras flogedades! No se como estamos tibios, siendo tantos los cariños que debemos. En la Cruz nos reduxo à abrazos: en esta Hostia nos reduce à besos. Mas cariño es el osculo, que el abrazo. Estendiò para reducirnos, los poderosos brazos en la Cruz. Aun no bastò tanto amor. Pues sino consigo tenerlos en mi gracia à fuerça de brazos, veamos si romandome en la boca, los puedo reducir à osculos cari-

7 O elegancias de vueltra Piedad! Galamum quaffatum non conteret, elcrive la enigmatica pluma de Isaias. No desdeña Dios la pluma mas quebradas Aqui se idea, escrive mi Geronimo, vn instrumento maltratado. Contemplemos vn instrumento musico, y aunque ignoro can bien vista habilidad, bien puedo tomarle en la mano, pues he dicho que està maltratado el instrumento;

y es forçoso este maleratado, tomandole yo en la mano.

Vn instrumento musico suena destemplado por saltar, ò aflojarse las cuerdas, no pifar bien los trastes, ò tener poco velòz la mano. Reconoce el primorofo Maestro lo desapacible de sus vozes, y no le arroja, sino le rempla. La industria para remplarle, es passarle el Machro à su mano. Assoja vna cuerda. y levanta otra, para concordarlas en musicas desigualdades. Tan blandamente toca quando reduce à consonancias la perdida harmonia, que casi no hiere las cuerdas. Si falta alguna, la substituye. Si la necessita mas gruessa, la pone. Si mas delicada, la busca: y despues de tanta proligidad, quando conoce está bien templado el instrumento, y que puede herirle, empieza el Maestro à tocarle

9 Somos los mortales animados instrumentos, que labro con templança la Soberana mano del Artifice Supremo. Templò las cuerdas de los elementos. Ajustò en proporcion las qualidades. Reduxo à confonancias la designaldad de humores; y haziendo de la enemistad bien templada, harmonia, hizo musica viva à la voz de nuestro alienro. Empieza el hombre à seguir el punto de los Divinos preceptos; y no figuiendo el compas del precepto, talta al punto.

10 Pues como se destemplò can bien templado instrumento? Como se desremplan todos. La causa de destemplarse, es aflojarse las cuerdas; y aflojamos las cuerdas de los auxilios : Saltar las cuerdas del inftrumento : faltan , porque se resisten : Pisar mal los trastes ; porque pisamos sus avisos con olvido, ò con desprecio. Tener poco velòz la mano; porque no movemos bien las acciones.

Assi se destempla el racional instrumento.

Mirale Dios destemplado; y qual diestro Artifice, no le arroja, sino le templa. Para templar vn instrumento, le passa à su mano el Macitro; y para templarnos, nos tiene Dios de su mano. Afloja vna cuerda el Maeitro, y levanta otra para proporcionarlas; y Dios afloja lo tirante de su justicia, y levanta de punto su misericordia. Toca can blandamente el Maestro quando reduce à contonancias la perdida harmonia, que éass no hiere las cuerdas; porque Dios nostoca tan blando, que no quiere herirnos. Si falta alguna cuerda, la pone; porque nunca haze falta fu auxilio. Si necessita mas gruessas cuerdas, las facas porque embia mas rectos fas avilos. Ya bien templado, conoce que puede herirle, y empieza recio à tocarle; porque hasta vernos templados, no nos hiere, porque no faltemos

Todo el mortal infrumento, se destemplo en el Paraylo. Descena dio Christo, como Macstro, à templarle. En la Cruz le ajusto a su primera proporcion. Pero siempre enere contingencias de denengularie. Pues allegure. D. Hieron:

mos este riesgo. Instrumentos ay que se templan solo con la mano. Otros con los brazos, y la boca. Los brazos los sustentan, y la boca con su impulso los proporciona. Con los brazos nos templo Christo en la Cruz. Con la boca nos templa en este Pan; porque como los brazos nacieron para abrazar, y la boca para besar, nos reduce con tanta templanza, que nos abraza, y nos besa. No solo es esto reducirnos con paz, sino con gracia. AV B MARIA.

# 

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang, sec. Ioan cap.6

L Norte del Evangelio, y del Mysterio, es vn hermoso compendio del Brazo, y Pecho Divino. Buscando mi respeto alguna nueva fenda para contemplar fus finezas, ha escogido mi veneracion por luz, quexarme amorosamente de

su Magestad.

- 14 Para que (Omnipotente, y Sacramentado Señor de Cielo, y tierra) Para que reconociendo la infelicidad de nuestro genio, repite amantes excessos vuestra suprema dignación ? Si acaso, Señor, dispensa vueltra Mageltad mi distancia, y no suena infeliz arrojo de mi estilo, os pido rendidamente licencia para quexarme de vuestros favores. De vueltros favores? Si. Que tal debo de ser, pues aun me quexo del
- Lo primero me quexo de vuestra fineza, que por cumplir las tiernas Leyes de vuestra ansia, nos cargais de tan inmenso peso de obligaciones. Si no podemos corresponder à tanta prenda, para què es atarnos con la dadiva ? Parece que intentais hazer-· nos ingratos, por lograr vueltro amor la fama de liberal.
  - me suena a beneficio, sino à agravio; porque el mundo es ingrato (ojalà fuera folo fantasia, y no experiencia) y no fabe agradecer vn beneficio. Luego no es favor, sino agravio; porque ha- codos de su Amor. Yo con su venia, zer beneficios à vn ingrato, es el castigo mas discreto, pues es darle con el favor, nueva ocasion a su ingra-
  - Lo tercero me quexo, que pedis mucho al hombre por correspondencia de esta dadiva; porque le pedis, que se pruebe à si : Probet autem se ipfum bomo , O fic de pane illo edat. Elto es mucho pedir, porque es dificilimo

probarse, siendo tan disicil el conocerse. Pues que genero es este de favor, que à vn aspecto es agravio, à otro, calligo, y à otro, interes? Pero adonde camina la vanidad de mi fantasia, que pretende obscurecer el mas limpio ardor de la Esfera ? Ya me hallo empenado en delvanecer estos tres cargos; porque, ni es agravio, ni es castigo, ni interes. A estos tres Putitos le estrecharà mi Oracion.

#### PVNTO PRIMERO.

L cargo primero era, que e tira à descubrir nuestra ingratitud por lograr su liberalidad; porq en la margen de la naturaleza, es impossible corresponder a tanta dadiva; y si precisamente l'emos de ser ingratos, no serà favor obligarme à vn vicio. Mal discurro. A vivir en el Cielo el vil interès del mundo, echara menos su llama la correspondencia; pero anduvo tan fino , y liberal en la dadiva, que quiso hazerla à quien no avia de saber agradecerla, ni estimarla.

19 Dà su Cuerpo, y Alma à los hombres, y no à los Angeles. Es ver-Lo segundo me quexo; por- dad, que se llama Pan de Angeles; peque aunque viene en trage de favor, no ro fue para mostrar, que avian de llegar como Angeles los hombres : Panem Angelorum manducavit homo.

20 Esta preserencia de la naturaleza humana a la Angelica, la explican la entiendo tambien de su liberalidad.

21 Preferir la naturaleza humana à la Angelica, para vestirse de ella en la Encarnacion, fue excesso de su amor. Anteponerla tambien para darse en alimento al hombre, y no al Angel, fue trofeo de su liberalidad ; porque ay grave distinction entre Angeles, y hom bres. Los Angeles, como nobles, y espiritus perfectos, confirmados en

Pfalm. 77.

is ad Cor. 11.0, 28.

pudieran ser, aunque con tan inmensa distancia, agradecidos. Los hombres, como fragiles delinquentes, es preciso que sean ingratos; porque, ò son dignos, ò indignos: Si indigno, agravia: Si digno, aun no corresponde; porque de vna dadiva Divina, no puede aver paga humana: y como la perfecta liberalidad, no busca satisfacció, ni interès, no se diò à los Angeles, que se lo supieran agradecer, sino à los hombres, que no se lo saben esti-

Pero retrato el discurso, porque no es impossible el agradecimiento de tan grande beneficio. Beneficios ay, que no le pagan con otra dadiva. sino con la confession, ò la memoria. Quien confiessa aver recibido, yà en buena ley ha pagado. Quien le conserva fresco en su imagen, và le retorna. Luego no ay disculpa para ser ingrato, ni con el Cielo, ni con el mundo : porque nunca podràn los desordenes de la fortuna, por mas que me priven dilatar las manos, impedirme la voz, ò la memoria. Quantas vezes le repito, y me acuerdo del beneficio, le pago; porque no ay disculpa, para no pagar el mayor beneficio. Este es discurlo de cada dia, y en que corriò la pluma con su nativa eloquencia la discrecion de Seneca. Por esto no me dilato, que le sabran, quantos se preciaren de lo eminente de esta virrud.

23 Vamos aora à contemplar las industrias de su discreto amor, para que no faltasse al mundo la memoria de su dadiva. Reconoce la Providencia el vil desorden de nuestro olvido, y para obligarnos à memorias eternas, buscò los velos de este Pan. Grande favor fue conversar mortal en el mundo; pero fue disfraz, que durò treinta y tres años. Rasgose la esfera para descender el Sacro Amor, pero bolviole à

24 Lo que no se vè, no se imprime, y lo que no se imprime, con facilidad se borra; con que no teniendo presentes los beneficios, viviran en la region del olvido. Pues estè presente el favor de esta Hostia, dize Dios, para que teniendo à la vista este Pan, tropieze su gratitud en el.

25 En el Tabernaculo pufo Jofue wnas piedras. Lyra eferive, que estaban à la entrada, y alli ferian embarazo.

Pues sobre ser ral nuestra indevocion, ponernos eltorbos para entrar en el Templo, serà disculparnos con los embarazos. Pero fue expression Divina, y mysteriosa; porque estas piedras, Vers. s. eran de las corrientes del Jordan. En sus olas ostento Dios su benignidad, y lu Poder, dividiendo las espumas, y dando passo à la Arca del Testamento, vnico afilo del Hebreo. En memoria eterna de este beneficio, erigiò Josue otras doze piedras en el Jordan, por columnas firmes del favor, y la graticud. Pues trae de essas piedras, di ze Dios à Josue; porque en el Jordan estàn muy distances, y solo las veran quando caminen; y esto serà mirarlas muy de passo: mejor estaran à la entrada del Tabernaculo, donde entran à pedir favor para sus necessidades cada dia. Pues panlas à la entrada, para que tropiezen en ellas; veamos si dando de ojos en los favores, conservan la memoria de agradecidos.

Muchos beneficios he derramado en el mundo, dize Christo; pero como no han llegado a perpetuarfe. à la vista de los mortales, viviran en las Provincias del olvido. Luego necessita mi amor de vna traza para despertarlos la memoria. Venga, pues, essa Hostia, para que teniendola siempre à la vista, tropieze su agradecimiento en ella. Con esto està ya el cargo primero satisfecho. No tira à hazernos ingratos, lino à bolvernos memoriosos; porque no pide le paguen la fineza con mas correspondencia, que la memoria.

#### PVNTO SEGVNDO.

Or fer el cargo segundo hermano de este, voy à èl. Era que este beneficio parecia agravio, porque era caltigo. Discretissimo castigo es beneficiar à vn ingrato; porque bolverle mas ingrato, es castigarle con su vicio. Christo da su Cuerpo à quien conoce no ha de responder atento. Pues à ingratos beneficios? Si ienor. Esta es la cumbre de la liberalidad, dar con conocimiento. que se ha de malograr el fin del favor ; y ba- perdere, tallando amor , y conocimiento , ven magni ani cer el amor para darle, y no la antevif. ta ingratitud para fulpenderle,

No esto heroyco de la gene-

Som 20. Non eft magni animi dare , &c mi est pers dere, & da-

Iof. 4. 0. 3. O 200

rolidad, escrivia la discrecion de Seneca, dar el beneficio, y perderle; lo grande es perderle, y darle. Ya acufaran la discrecion de su pluma, ò mi ignorancia en construirle, porque parecen sinonomos. Lo mismo serà darle, y perderle, que perderle, y darle: Pues canta diferencia ay, como del Cielo al mundo. Dar , y perder el beneficio, no es conocimiento, fino acaso: Perderle, y darle, es dar el beneficio con conocimiento, que se ha de perder, Luego no es lo grande dar , y perder el beneficio. Pues es engaño: Lo grande es perderle, y darle, pues el amor de darle, arropello el conocimiento de perderle.

Los favores humanos encuentran tal vez ingratos, pero esperaron hallar agradecidos; es aqui la ingratitud, accidente, y no prevision. A los mortales cogen de susto las ingratitudes, porque esperan atenciones. Luego en el mundo se pierden los savores por acaso, Pero que sepa Dios que tengo de ser ingrato, y el juizio no le tire de la mano, es poder mas su Amor, que su juizio. O piedad como suya! Pero que fuera del mundo, à no ser mas liberal el Cielo, que ingrato el

barro?

30 Pero siempre persevera el cargo. Si hemos de ser ingratos, para que son beneficios? Para que dexemos de ser ingratos. Aora entran los primores de su discrecion. La mayor ingratitud es de quien olvida el favor. Quien le niega, yà le tiene en la memoria. Quien le olvida, se impossibilitò à la paga. Beneficios que exceden el retorno, se libra la paga de ellos en el tesoro de la memoria. No ay otra finca para pagar los Soberanos. Pues que arbitrio inventarà mi amor, dize Christo, para que los hombres no sean ingratos ? Dar mi Cuerpo, es vuo. Ser imagen de mi Passion, es el otro. Con esto no han de tener olvido; porque este Cuerpo le recibi de los hombres, y haziendoles el favor que me han dado, no tendran del favor que hago, olvido.

precepto Divino sue, que le sacrificassen los Primogenitos en la nobleza de sus Aras. Mucho dista de la generosidad Divina pedir, quando riene por blason el dar. Mysterio grande

escande esta peticion.

Sino fe profundiza el decreto, 32 tiene poca alma pedir irracionales en sacrificio. Pero contemplando esta harmonia racional, y discreta fabrica del cuerpo humano, veremos que la primera porcion, que dilata alientos de vitalidad, es la nobleza del cora zon, en dictamen de Aristoteles; porque en èl dà la naturaleza los primeros passos de la vida. Siendo el corazon el que primero empieza à vivir serà el primogenito del cuerpo humano el corazon. Pues vengan en factificio los Primogenitos, porque todos me han de dar sus corazones.

Ari lib.3: de part. an m. Plib. de gen. 42.

- Profundizemos mas. Mejor parece, que era pedir las cabezas, que los corazones. Pues como pide el corazon, y dexa la cabeza, que es tan noble ? Facil es la razon. La cabeza, es deposito del discurso; el corazon es el archivo del amor. A la cabeza toca el juizio, y conocimiento: al corazon perteneze el amor , y afecto. Dar el discurso al mundo, no es tan grave delito, como darle el corazon; porque no es delito conocerle, y es culpa fea el amarle. Conocerle para despreciar sus errores, es discrecion : Amarle para idolatrar sus engaños, es ceguedad. Pues quedente con las cabezas para conocer fus engaños, y vengan, para que no le amen los corazones.
- 34 O como temo, Señor, que erramos el facrificio! Vueltra Mageltad nos pide el corazon, y nos dexa la cabeza; y nofotros damos la cabeza, y negamos el corazon. Damos la cabeza, porque à ningun vicioso le falta el conocimiento. Entre las fombras de la culpa arde viva la luz de la razon. Parecen los delitos diferetos ; dexan el discurso, para que se castigue el delinquente de su mano. Luego và errado el facrificio ; porque damos al Cie+ lo el entendimiento con que conocemos el error, y negamos el corazon, porque nos arraftra la voluntada En+ mendemos, pues, el deforden; que facrificio fin voluntad, por mas que le confagre el difentfo, es errado; port que en las efcuelas Divinas curian muy mal los diferetos, fino se gradian de amantes
- norte. Diospide Primogenitos, par ra ennoblecerlos en sus Aras; y es

Exod: 13.

Sanctifica milit omne primogenitum :: tam de horalnibus, qu'un de iumentis.

aumiracion que pida, quien nacio para dar. El motivo fue reconocer nueltro olvido. Los hombres olvidan los favores que reciben ; pero tienen vivissima memoria de lo que dan. Monstruofo error, tener memoria para vna vanidad, y no tenerla para vna virtud! Esperar yo, dize Dios, à que los hombres me sirvan voluntariamente con dadivas, es solicitar impossibles; lo mas que se puede esperar es, que den muy rogados ; que serà sin pedirlos? Vno de los mayores favores que execute por Israel, fue anochecer los primogenitos de Egypto entre los horrores de aquella fatal noche. Pues pida. mos primogenitos en facrificio. Veamos si acordandose de los primogenitos que me dan, se acuerdan de los primogenitos, que mate en su fa-

36 Este es mi Cuerpo, dize Christo. No sino nuestro, dirà el hombre. Esse Cuerpo, sujeto à las leyes de mortal, y à los achaques de paifible, no le rocaba à vueltra Mageltad, la naturaleza humana le alargò para tan soberana vnion. Pues este es buen arbitrio para que se acuerden, y me reciban. Acordandandose de lo que dieron, conocerán mejorado el retorno. Luego viendo, que me han dado el Cuerpo que los presento, le recibiran ansiolos por cobrarse de su mano.

Que discrta industria de su amor, hazernos creer, que el recibirle, es pagarle, para que por pagarle, anhelen recibirle! Aora falta la otra industria. Esta Hostia ha de ser memoria de mi Cruz. Quien ha equivocado lo fangriento con lo festivo?

Quien sabe ser discreto.

38 Què diversas imagenes pinta en las tablas de nuestras ideas la ofenla, y el favor! Vn agravio, vive eterno en nuestra memoria. Vn favor, espira en la cuna. Què breve edad la de vn beneficio! En las manos de quien le haze, nace; y en las manos de quien le recibe, muere. Aun no llega su aliento à los breves achaques de la rofa, que ya su desgraciado rapro de belleza la permite vn dia. Que breve domicilio tiene vn favor en el pecho del favorecido; y que eterna mantion giene vna injuria en el corazon del agraviado! Què sea can cuydadosa la

ira, que sepa guardar vn agravio, sin que se le pierda, y què sea la razon tan descuydada, que al instante se le cayga el favor de la memoria! Mal puesto debia de estàr el favor, quando se cae con tanta facilidad; y fino guardamos bien los favores, en verdad que los

perderemos.

39 De esta nativa enfermedad de los hombres, se infiere la discrecion divina en el estilo de hazer sus favores. Los hombres se acuerdan de los agravios, y olvidan los beneficios, Luego se acordaran de los beneficios, si los equivoco con los agravios. Pues memoria de la Passion es este Pan;porque la Passion, sue vna injuria contra mi Persona. Este Sacramento, es la mayor dadiva de mi fineza. Los hombres professan olvidar las dadivas, y retener las injurias, seau propias, ò agenas. Luego solo vna injuria podra despertarlos la memoria; porque sino los despierra la memoria la injuria, bolarà de su memoria la fineza.

40 Equivocò Christo en este Sacramento el beneficio con la memoria del agravio; ò para que el recuerdo del agravio se le pegasse al beneficio; è para que en essa candidez, como en vidriera hermosa, mirassen el beneficio por deleytar su genio en

mirar el agravio.

41 A los cristales elevo la Deydad à padres hermolos del Cielo en la regeneracion del Bautismo. No fue acafo destinar este elemento para honor tan alto, y favor tan crecido , como caular la primera gracia vn poco de agua, que lo mas que tiene, es ser limpia; porque en las aguas oftento Dios sus rigores, quando anegò el vniverso. Pues miren essos cristales los hombres, que como limpios espejos representan fielmente vn diluvio, y vn favor, para que aunque quieran cerrar los ojos al favor, le vean de necessidad; porque por estar mirando siempre el agravio, encontraran con el beneficio.

42 La Arca del Testamento, imagen de che Pan por el Mana que ocultaba, se ennoblecia con la custodia de la vara, las tablas de la Ley, y el Mana. La vara le guardaba para terror de los delinquentes, y caltigo de los ex- Ad Heb.9. cessos. Mucho dista de la Divina v. 4.

603

Exod. 12. V. 29.

piedad, guardar las infignias del furor. Pero maltemo, que no debe de querer esgrimir las armas de su justicia, quando las encierra en vna Arca; porque no intenta ensangrentarse en justi. cias, quien pone debajo de llave las armas.

Venero, Señor, tan divina blandura; pero aun quedo escrupuloso contal hermandad : Porque essa vara, es señal de caltigo; essa Ley, contiene preceptos de severidad; esse Manà, es todo duiçura. Luego no se hermanan bien. Antes està ajustada la proporcion; porque si vnos son instrumentos de dulzura, y piedad, y otros de rigor, han de estàr eternamente juntos. porque no llega Dios à oftentar sus rigores, fino los endulza con fus pie-

Buelvo aora à mi Norte, que es la discrecion de su Providencia. Yo precendo, dize Dios, se conserve incorrupto este Manà, por beneficio que lloviò mi generofidad al Pueblo, y por ser la imagen mas clara de este Sacramento. Elte favor ha de durar eterno, aunque se olviden de tantos como he obrado. Pues para q dure en las memorias de los Ifraeliras, juntemos le con essa vara, y las tablas de la Ley: Porque la vara, es imagen del castigo : La Ley fue favor, pero tan sangriento por el Exod. 32.0. excesso de sus culpas, que se quebraron las Primeras, y por su barbara idolatria espiraron veinte y tres mil hombres. Pues juntemos estos agravios con este beneficio. Veamos si se le pega al beneficio la memoria del agravio; que por no olvidarse del agravio, quizà se acordaran del beneficio. Yà queda defvanecido el fegundo cargo. Vamos

Verf. 280

#### PVNTO TERCERO.

al tercero.

L primer aspecto parece, que no es grande bizarria esta dadiva, porque no es grande generofidad, la que pide penofa correfpondencia. Esta Hostia pide probarnos: v como para probarnos, es necessario conocernos; fiendo tan dificil conocernos, ferà muy penofo probarnos. Pues aora veran quanta hidalguia oculta ella peticion.

46 Contemplen la diferencia del mundo al Cielo. Tanta es la diferencia,

como la distancia. El mundo es tyrano dueño, que siempre me pide lo que me està mal. El Cielo es tan noble, que me pide lo que me està bien; porque solo me pide lo que ha de ser para mi vtilidad; y no puede fer peticion mas hidalga, pues la pago con mi convenien-

47 Què nos pide Christo? Que le recibamos. Luego no pide, fino da? Es verdad: Pero pide componernos al examen de la Fe. Luego nos pide nueltro alino. O generoso Dueño, que pides mi conveniencia por retorno!

48 Admiracion causa, que en rodo el Evangelio no aya voz, que fignifique pedir, todo es dar. Vna parece que suena: In me manet, O ego in illo. El hombre queda en mi,y yo en el.LuegoDios recibe al hombre? Mal construyo;porque la voz manet no fignifica recibir, fi no quedar. Yo creo, que vsò de elta expression para crecer su bizarria; porque en esto se distingue el quedar del recibir, que el recibir al hombre, cra admitir la dadiva del hombre, que se transforma en Dios, y poder vsar de ella: La voz de quedar, suena vna como indiferencia, donde no pierde el hombre su dominio.

49. Declarome con vna propor= cion. Suele la necessidad valerse de la intima confianza de vn amigo, y para difimular los contingentes femblantes de la fortuna en los ahogos que mueve sa inconstante rueda, le pide sobre vna prenda alguna cantidad que necessita. Toma el amigo la prenda, dà la cantidad, y hasta que la pague, queda la prenda en deposito; pero no por quedar en su custodia la prenda es de quien dà, sino de quien pide, porque si le buelven la cantidad, le la hazen por

justicia resticuir.

50 Varias son las infelicidades de nuestra vida, y los continuos ahogos à que nos reduxo aquel venenofo filvo del aspid que pudo desojar con vn aliento toda la amenidad del Paraylo. En las miserias que padece nueltro barro, no tenemos otro Templo, fino informar con suspiros al Cielo: pueblase de gemidos la Esfera, y como la Deydad no sabe negarse à mortales congojas, assiste docil a nuestras ansias. Tan galante nos favorece, que lo que pedimos, nos dà de gracia, pero siempre fobre prendas. Pit

gr Pido à Dios vn auxilio. Aì và, dize el Cielo; pero quedense en prendas la Fè, y Esperança. Venga el perdon de vna culpa. Ai le doy; pero venga primero la palabra de no bolver à executarla; quede la palabra en pren-

52 Corta fineza es esta, dize Dios. Aunque viviendo en el Cielo estoy fiempre vezino, me quiero poner mas cerca para que me encuentren mas presto, y empenarme para su socorro: Pues empeño mi palabra de socorrerlos en este Sacramento. Este es todo el tesero del Cielo, porque es prenda de la gloria: Para recibirla no tiene mas costa, que pedirla con dolor, y admitirla con buena fe; pero me han de dar vna prenda. Qual? Darfe à si: In me manet. Quien me recibiere, se ha de quedar conmigo en prendas. Luego no recibo al hombre porque me pague lo que le doy ; que como se lo doy de gracia, no le pido reditos, ni correspondencias: Pero la prenda que le pido por el favor que le hago, es, que se quede conmigo. Elto es hazerme su depositario; que como conozco que es vn perdido, y tiene tan poco cuydado de sì, me hago su depositario para guardarle mejor ; y para que no se pierda, le quiero tener en mi Custodia.

53 No cabia en su generosidad recibir prenda del hombre para quedarse con ella. Recibirla para guardarla, es fineza : Admitirla para gastarla, fuera viura. Pero què importaba recibir al hombre? Què es el hombre? Vn leve juguete de polvo. Vna caduca imagen de barro. Luego siendo nada, bien podia recibirle? No, que afrentara su liberalidad; porque siempre ha de ser el dar, sin imaginacion de

34 A las Divinas Personas se atribuyen diversas prendas. El Padre, ni el Hijo no se llaman Dones; solo el Espiritu Santo se llama Don, y Dadiva: y del se dize que distribuye las gracias : Donum Dei altissimi. Dator munerum. Y en buena razon parece que esta propiedad avia de tocar a todas las tres Perlonas; porque como al Padre se le atribuye el Poder, y al Hijo el entendimiento, es bueno para dar, quien puede, y fabe; porque el dar, ha de ser con juizio, y eleccion.

Pero si al Espiritu Santo se le atribuye la voluntad, bien se le apropia el dar, aunque el Padre sea el Poderoso, y el Hijo el Sabio; porque la liberalidad,

siempre fue hija del amor.

A mi norte lo imaginaba assi. El Hijo es por apropiacion el entendimiento. El Espiritu Santo la voluntad. En lo philosofico ay grande distincion entre estas potencias, aunque hermanas : porque el entendimiento recibe vnas especies de los objetos que conoce. La voluntad no recibe especies de los sujetos que adora, sino se transforma en quien ama. Es verdad, que estas especies, que recibe el entendimiento, solo las recibe en la ima: ginacion, y fantasia; pero la voluntad, ni aun por imaginacion recibe especies de quien ama. Luego el dar, no ha de tocar al Hijo, que es el entendimiento, fino al Espiritu Santo, que es el amor; porque el dar ha de ser tan sin imaginacion de recibir, que no se ha de recibir, ni aun por imaginacion.

56 Vna replica padece este desinteres. Es evidente, que Christo Sacra: mentado recibe dadivas. La prueba esta à los ojos, y a los oidos. Bien lo publica esta generosidad christiana que le celebra. Si dadivas para Dios pudieran fer prodigalidad, huvieran sido prodigos con Dios. Si lo fintiere fu modestia, quexese de la verdad.

Con musicas propias celebran al Cordero Sacramentado los Angeles; Apoc. 5. v. y tambien con fuego, porque su natu- 117 raleza es de suego vivo : Et ministros Ad Heb. T. suos flammam ignis. Luego siendo v. 7. fuego los Angeles , y siendo Espiritus tan discretos, vendran a celebrarle con fuegos discretos, no locos; porque fuegos locos, es fielta de hom-

bres; fuegos discretos, celebridad de

Angeleso

58 Ardan en incendios los corazones, que es la mas noble esfera de los facrificios; y del fuego que refulra, enciendase en discretas luzes la esfera. Se ha derramado por sus ojos la alegria. Se ha derramado la hazienda. No ay voz que adeque tante gallo, fino la voz de desperdicio. O discretos corazones, que fiendo vicio el fer prodigos, obligais al Cielo con lo que parece vicio!

59 Yo no admiro ayan galtado ranto con Dios. Le que citraño, es,

que Dios se lo dexe gastar. No lo reciba, que serà dexarlos pobres. Pues antes lo recibe para dexarlos ricos. El medio de pagarlo, es recibirlo; y llega à recibirlo, porque quiere pa-

60 El gastar con este Sacramento, es el medio de multiplicar la hazienda. Vulgar ferà (porque es lo primero que le ocurre à la idea) quando los her-Gen. 42. 0. manos de Joseph compraron el trigo, y despues encontraron, entre el mismo trigo el dinero; porque le viene à encontrar el dinero, que se avia gastado con este trigo.

> Pero no parece paga del Cielo encontrar el milmo dinero, fino le buelve duplicado. A tanto me empeño. No solo se halla el que se gastò,

fino mucho mas.

62 Recibio Zaqueo en su casa à Christo, porque quiso Christo ser en su casa hospedado: Gastò en el combite como para tanto Dueño; y movido de la benignidad con que Christo le dignò de honrar su mesa, franqueò Zaqueo, dize Cayerano, las intimidainter des de su alma. Yo he sido, dize Zaqueo, empleo de vsuras, y artifice de fraudes; pero deseando compensar maldad tan nociva, como injusta, diftribuyo de esta suerte mi hazienda. La blice, se mitad reparto à los pobres, y al que pænitentem le engane con fraude, le restituyo quatro vezes mas que le vsurpe : Ecce dimidium bonorum meorum , Domine, do pauperibus: O si quid aliquem defraudavi , reddo quadruplum. Escucha Christo la distribucion, y no solo la aprueba, fino la alaba.

Esta alabança tiene vn grande encuentro en la Theologia, y esta discribucion, otro grande escollo en la Arismetica. Primero es la justicia, que la limosna : Primero es restituir , que dar. Luego primero avia de empezar compensando las fraudes, y despues dar lo que sobrase à los pobres. Zaqueo empieza al contrario : primero dà à los pobres, y delpues fatisface las frandes.

En la Arismetica tiene otro escollo : porque es impossible , que fin milagro alcançafie la hazienda à efte empleo. El dize, que da la mitad de quanto tiene à los pobres, y quatro vezes mas por las fraudes. Quien quita de la hazienda la mitad , y la multipli-

ca despues quatro vezes, hallarà, que no puede la hazienda alcançar à quenta tan larga. Pues como hemos de ajustar esta quenta?

65 Facilmente. Era Zaqueo difcreto, y para hazer vna restitucion tan gloriosa, como sobrada, meditò industria, y la hallò con gracia. Si yo empiezo à restituir, dize Zaqueo, avrà para la restitucion, pero sobrarà muy poco. Yo quisiera dar mas de lo que vsurpe, y para esso necessito, que la hazienda se multiplique. Pues empezando à gastar en la mesa con Christo, y con los pobres, es tal la vsura de las piedades, que se multiplicarà quanto diere. Pues empiezo por la mesa de Christo, y por los pobres, para que alcançe. Para dar quatro vezes mas de lo víurpado, empiezo por Christo, y por los pobres primero; porque gaftando primero con Christo Sacramentado, y con los pobres, se multiplicarà, para dar mas de lo que debo, quatro vezes.

66 Ilustre es esta casa, exclama Christo, pues sabe hazer de lo que gasta conmigo tan fanto logro. Luego Dios admite el gasto, no de interesado, fino de generoso, pues le admite, para que pueda multiplicarfe. Luego siendo tan grandes estas bizarrias, iguales feràn las correspondencias.

67 Empeze, Senor, quexoso, y yà quedo à la luz de vuestros favores convencido. O quiera vuestra benignidad no quede convencido de ingrato. No tirais con tanto favor à hazernos ingratos, fino à que conservemos la memoria del beneficio. No derramais tan divina gracia para castigarnos con el vicio de nueltra ingratitud; fino para corregirla con la discrecion de vuestra liberalidad. No nos pedis en retorno nuestra conveniencia. Todos, Señor, amparados de las aras de vuestra clemencia os pedimos concinueis los favores. Y pues es dia de repartir gracias el dia en que se manifiescan los Principes, repartidnos, como van liberal, à rodos vn rayo de vuestra

gracia, para befaros los Pies en eternidades de gloria.

Amen.

)(303)(

ORA

Cayetano Hic pradendum Actit Zaquæus profitens pu-Luc. 19.00

35.



# ORACION DE SAN CRISPINIANO Y SAN CRISPINIANO

#### EN SAN MIGVEL DE MADRID.

Cum audieritis pralia, & seditiones, nolite terreri. Sequent. Sanct. Evang. secund. Luc. cap. 21.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. secund Ioan. cap. 6.



Icn dizen, que las pinturas son eloquentes, aunque mudas lenguas. Entre los Romanos sue señal de triuna so pintar vn pie, porque iba pisando à los prisioneros el triunsante Emperador. Para explicar el insigne Laurel de nuestros dos invictos Martyres, han imitado esta pintura discretos; porque pintarlos con vn pie en las manos, es mostrar, que tienen demonio, y mundo à sus plantas.

Justamente ilustra oy la Magestad de este Sacramento los troseos humildes de nuestros Martyres. Esta Divina nieve incluye tres prendas, Cruz, fineza, y humildad: Pues humildad, fineza, y Cruz, son las prendas de nuestos San-

3 Assiste en esta Hostia la Cruz, porque en este blanco papel se lee lo sanguento de su Passion: Recolitur memoria passionis eius. Assiste la sineza, porque esta sue la mayor, y la que slama San Juan duplicada demonstracion de su ansia: Cum dilexisset, dilexit. Assiste la humildad, porque solo en este lançe se postrò Christo à los pies de sus Discipulos: Gapit lavare pedes Discipulorum. En nuestros Santos concurren las mismas prendas, porque se mira la Cruz de su troseo, la fineza de su amor, y la humildad de su exercicio. Luego este hermoso Sacramento haze oy papel de dos traslados, vno à las sinezas divinas, y otro à las de nuestros Santos, humanas. Cruz, sineza, y humildad de ponerse à las plantas, son los troseos de nuestros Santos. Cruz, sineza, y humildad de postrarse à las plantas de sus Discipulos, son las luzes de este Sacramento. Luego parece que se equivocan con este Sacramento sus prendas, ò que en este blanco papel se trasladan tambien sus glorias.

4 Memoria de su Patsion quiere Christo que sea esta nieve hermosa y en la proporcion de las calidades reseridas, no parece solo memoria de la suya, sino tambien de la nuestra: y no puede ser mayor elogio de nuestros Santos, que pas recer este Sacramento memoria de sus prendas.

La razon es clara: porque la memoria es vna potencia que conserva las imagenes de lo que ve, o percibe. Es vn archivo donde depositan los sentidos las

Ioan. 13:

las noticias de sus desvelos. Es un antojo de larga vista, que alcanza à ver lo passado, y en medrosas congeturas se alarga à lo suturo. No caben en este breve retiro de nuestras ideas las imagenes divinas, porque necessita aunque mas grofera la concha, ser mayor que la perla; y como la ponderacion vitima de vna obra infigne, es no caber su grandeza en nuestra memoria, y la Passion de Christo, fue la mas ilustre, como divina; ò porque no se desvanecieste su fineza en nueltra breve memoria, ò por no caber tan grande imagen en ella, dexò esta blanca imagen por eterna memoria.

Esta memoria es de tres prendas que la componen, Cruz, fineza, y humildad de ponerse à vnas plantas : y como estos exercicios son las virtudes de nuestros Santos, à un tiempo parece memoria de las finezas divinas, y retrato de escas acciones humanas. Ser memoria de su Passion, es natural, porque su Passion es soberana, y csta es imagen Divina. Ser memoria de nuestra passion, es prodigio; porque la de nuestros Martyres es vna passion humana, y esta es vna memoria Divina : Pero como es tanta la grandeza de su martyrio, solo en vna

memoria Divina puede idearse bien esta passion humana.

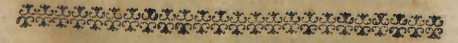
Hemos visto à nuestros Santos copiados en el espejo Divino de esta Hostia : Y si levantamos los ojos à la Patria, los veremos retratados en las luzes de la esfera. No estraña el discurso las imagenes, que de tan altas virtudes, solo pue-

den ser los retratos celestiales.

Esta noticia estimo por oportuna, y ajustada. Oy 25. de Octubre muere, en dictamen del infigne Tolomeo, vna estrella, que llaman los Astrologos Centauro. Tres sentencias hallo de la imposicion de este nombre. Llamaron à esta estrella Centauro por la similitud con los Centauros, monstruosos partos de la cumbre de Tesalia; ò de Centauro, vn rio que secunda la Provincia de Etolia; ò en mejor juizio, de la yerva centaura. Esta es vna flor de tan peregrina virtud, que escrive de ella el eloquente Plinio esta propiedad : Centaurea curatus dicitur Chiron cum Herculis excepti bospitio pertractanti arma, sagitta excidisset in pede.

9 Aviendose herido el sabio Chiron con las armas de Hercules vn pie, se curò con esta yerva centaura: y pareciò justo à la vanidad Astrologica, que virtud can prodigiosa se elevasse à lucir en lo sagrado de la Essera. Pues como se esconde oy vna estrella, que tiene su virtud para los pies? Porque se descubren oy los que la tienen mejor. Todos saben que à vista del Sol, no pueden lucir las estrellas, ò se retiran medrosas, ò se desmayan cobardes. Descubrirse oy nuestros dos Santos, es con propiedad nacer dos Soles. Pues justamente se obscurece oy la estrella abogada de los pies; porque si à vista de vn Sol no saben las estrellas lucir, à vista de dos, mal pudieran resplandecer.

20 Para que tanta luz, y tan duplicado resplandor no confunda la cortedad de mi vista, necessito de todo el patrocinio de la gracia. AVE MARIA.



Cum audieritis pralia, & seditiones, nolite terreri. Seq. S. Ev. sec. Luc. c. 2 20

Caro mea verè est cibus. Seq. S. Evang, sec. Ioan cap.6

L Norte del Evangelio, es vna fatiga coronada, y vna muerte gloriosa, Probar que nuestros Santos escalaron la cumbre del respeto por los Martyrios que padecieron, es igualarlos a rodos los Marryres, y hazerlos como todos. No han de fatir oy comunes los que nacieron can fingulares. Mi Oracion fe ha de reducir à contemplar la modestis de su exercicio, y su premio.

A dos Puntos, pues, se reducirà mi Oracion. El primero fera, contemplar lu fineza, y discrecion. El segundo serà, admirar su premio, y su interès.

#### PVNTO PRIMERO.

C Irva de exordio vna her mola Philosofia de la docta naturaleza. Las primeras ateshanzas del aspid, que con el ceño inmora

Plin.li.250 sap. 6.

0.7. Vid. Lebl. bic.

Galen. li.2.

de nat. fac.

1. cui titu-

lus an om.

nes partes

animalis li-

mul gene-

rentur, c.9.

Arift. de

invent. O

Senect. de

mort. O vit

1.3.de parta

anim. Oli.

de gen. 42 .

Plutar. l. 50

de Plac. Ph.

Albertin.

Bottonus 1.

1.de morb

mulo co 22.

23.24.

6.6.18.

, F. 3.

mortal de su veneno, infamò las de-- licias del Parayfo, fueron los pies hu-Gen.3. verf. manos : Tu insidiaveris calcaneo eius. Ips calcaneum meum observabunt. Yo Psalm. 55. presumo que la razon de esta astucia, se funda en la misma naturaleza. Propongo à los leidos vna queltion curio fa. Que porcion, y prenda del hombre se concibe primero, y se forma en el seno materno del embrion inculto? Pues tantas opiniones ay contrarias, como tiene el hombre prendas, porque las prendas andan en opiniones con; trarias. Apuntemos las mas principales.

1; Galeno siente, que se forma primero el higado como fuente de la sangre. Aristoteles afirma, que el co. razon, como Principe de la vida. Avicena escrive, que el vmbilico, como passo primero del alimento. Alemeon, y Lactancio juzgan que la cabeza, como palacio de los sentidos. Plutarco afirma, que los costados, à quienes llama con elegancia carinam navis, carena del bagel humano; y en el bagel maritimo, primero se forman los costados, para arrojarse seguros à la inconstancia de las olas.

14 Pues aora me inclino al dictamen, y sentencia singular de Albertino, Bonaciolo, Pareo, y el infigne Medico Fernelio. Estos sienten que la primera prenda que forma la naturaleza en el hombre, es el dedo grande del pie; porque quilo, como sabia, empezar nuestras formaciones por la her-

mosa planta de humildes.

15 Esta tan insigne discrecion en la Providencia, es aora torpe acufacion à nuestra malicia. Empieza la docta naturaleza à formar los hombres por los pies, y no por las cabezas; porque para librarle vna cabeza de ler vana, ha de atender à que la humildad de sus passos, y sus pies, es su primera prenda. Pues esta que fue en la Providencia medica preservacion, es en el desorden del figlo contagio; porq fegun olvidan las cabezas de los fabios, y entronizan los pallos, y pretensiones de los ambiciosos, es cierto que mas parece que empiezan a fabricar los hombres por los pies, que por las cabezas.

16 Aora le descubre clara la ralib. 206. 6. zon de fer el primer tiro del demonio Peramat.de contra los pies humanos: Calcaneum meum observabunt. Parece que era

mejor hazer el tiro à las cabezas. Pues por esso le haze à las plantas; porque de no tener firmes las plantas, nace en lo natural, el desvanecerse las cabezas. Luego el medio de arruinar las cabezas, estirar, dize el enemigo, à las plantas: Calcaneum meum observabunt. Viendo, pues, la serpiente, que nuestro mayor peligro reside en los passos, previno su malicia contra los pies, sus primeros tiros : Y viendo Crispin, y Crispiniano, que à los pies eran sus primeros tiros, cuydaron primeramente de los pies, para assegurar sus passos.

17 Grande edificio es el hombre, dize elegante Nazianzeno. En su pequeñez habita escondida grande Magestad ; porque no necessita de ser grande la concha, para ser inestimable la perla. Entre las groferias del barro, vive oculto vn rasgo de lo Divino. Es vna imagen que copio el Sol. Vna tabla de cristal donde explicò algunos rayos de su inmensa luz. Es el hombre

justo vna viva participacion de Dios. Vn Templo donde el Espiritu Santo habita. Vna Cala donde Dios le recrea

por la gracia.

18 Deseaban nueltros Santos labrar à Dios muchas Cafas vivas, y muchos animados Templos al Espiritu Santo. Todo corazon perfecto, es Templo del amor Divino, en frase de mi amado Pablo: Vos estis templum Dei vivi. Para labrar vn edificio, no 2. ad Car; se empieza por las torres, sino por 6.0.16. el fundamento; porque las torres le coronan , y el fundamento le sufo tenta. Siempre se empieza à labrar el edificio por lo mas infimo; y siendo los pies lo mas infimo de este edificio humano, para labrar à Dios muchos Templos vivos nuestros Santos, tomaron la planta de los pies, como buenos Arquirectos.

19 Este ha sido el Exordio. Entremos aora en la grandeza que configue en lo Divino su exercicio. Conocida es la infigne nobleza de nueltros Santos. Nacieron de tan ilustre familia, que se coronan algunos Reyes con su ascendencia. Pues como de Principes se pusieron à humildes Professores ? Mucho parece que se humillan, Pues effa fae fa diferecion, y fineza. Es bajar à lo del mundo. Pero es subir à lo del Cielo.

2. ad Con

Siens

Bonaciolus in Ana de muliebri c. Fernel. lib. 7. de bomo procreat. 6. 10. Paraus de bom. gen.c. 9. 0 10. Mercato de mult affect. hom. C. 4.

20 Siendo las flores can desgraciadas, dos gozaron privilegio de dichofas. Solo ocupaban las Magesta-2. Reg. 7. des del Templo de Salomon vnas v. 19.020. azuzenas, y vnas granadas. Defcojamos aora los blancos rafetanes de la azuzena, que despues hara sangriento maridage con las rojas libreas de

la granada.

21 Coronaban las azuzenas los capiteles de las columnas por non plus vitra del Templo. Es la azuzena vn raf. go olerofo de nieve. Va trozo de cristal que heredo la hermofura fin la firmeza. Vua copa de alabattro donde depotita la Aurora sus ternuras , porque perlas tan finas, necessitaban de tan bellas conchas. Defahoga la gallardia de fui estatura, y hasta en la estatura es gallar. da. Parece en la Magestad de la altura, señora de las flores todas; porque todas fe quedan à sus plantas como vassallas. Descoge sus vanderas pacificas, y haze treguas con las inclemencias: ni el Sol derrite su nieve, ni el viento la deshaze. No parece en lo consistente, y durable, Apr, sino blanca piramide de cristal.

22 Pues siendo tan bello su rostro, aun es mas hermoso su genio. Dos calidades suyas refiéren Plinio, y Ambrosio. Tiene la cabeza siempre inclinada alatierra: Languido semper collo, O non sufficiente oneri. Oculta en las ojas de arriba vuos granitos de oro. Eltaba, pues, la azuzena coronando los capiteles de las columnas del Templo; porque las columnas, en frase de Juan representan a los Santos: Faciam illum columnam in templo Dei mei. Es la azuzena tan modesta, que siendo la mayor flor en la estatura, y la mas rica, inclina la cabeza para hazerle pequeña, y pretende arrojar à los pies los granos de oro que oculta. Pues flor, que fiendo tan alta, procura hazerle pequeña, y fiendo tan rica, arroja à los pies la riqueza, ha de coronar en la Iglefia las columnas de los Santos, porque merece la corona fobre todos.

23 Pallemes aora à contemplar las granadas , para que vean hermanados los colores. Es la granada voa fruta can difereta, que ha hecho pazes to fangriento con lo hermolo; ha cafado el enojo con el gulto. Es vaz hoguera, donde fino arde el Sol, parece que amanece el dia. Son fus granos vnos rojos crepulculos ; vnas

nubes de perspectiva de aurora, que · se tineron en los enojos de desahogarse el Sol; vna bella region de ardores, à quien roba el Sol para fu Agosto algunas llamas; vna provincia de finezas, que aun estando ocultas, se abrasan de vergonzo-

24 A esta belleza junta vna propiedad hermola. Ciñe esta Real frura aquella diadema bella con que la Providencia la corona ; y es tan liberal, que se abre por divulgar las finezas, que atesora: Pero tan modesta descubre los ardientes senos de fus encendidos reforos, que fazonandose todas las frutas à los blandos enojos de la luz, que cortelena las favorece, tiene la granada tan contrario genio, que fazona fus frutos en la enemiliad de las sombras : Fructum in ombra citius mas Rumet, in turat , quam in oculis Solis , escrivia Vir. Scrip. el elegante Rumecio.

25 Este es el genio suyo en lo arboret. 5. natural. En lo sagrado ocupaba dos Ject.1. lugares. En la fimbria del vestido Pontificio à las plantas del Sumo Sa- Exod. 23. cerdote; y tambien estaban coronan- v. 33. do los capiteles de las columnas en 3. Reg. 7.0. el Templo. Rara contradiccion de lu- 20; gares! Ni podian estàr las granadas mas abatidas, ni mas elevadas. Pues como están tan elevadas? Porque estan primero abatidas.

26 No podia estàr la granada mas abarida que en las plantas. No podia estar mas elevada que en las columnas, porque es la granada tan modesta, que siendo vna fruta Real, y aviendo nacido coronada, olvida fu corona por abatirse à las plantas del Sacerdote : Y corona que sabe abatirse à vuas plancas, juilamente se levanta por non plus vicra en columnas.

27 Que hermosamente retratan estas granadas à nuestros Santos! En el Sangriento aspecto bien retratan su martyrio. Pues atiendan las restantes propiedades. Es la granada vna frata coronada, porque descendian nuestros Santos de vna coronada nobleza. Huye de la luz la granada, y fazona fu fruto en la fombra. Huyeron nuestros Sand tos del lugar que los conocia, por efconderse entre las sombras de la modeltia. La granada se postraba a las plantas del Sumo Sacerdote

Sac. lib. 1.

Plin. h. 21. 6.50

Apoc. 3.10.

con toda su corona, y por esta humildad tan no esperada, subiò despues à coronar los Capiteles de la Iglesia. Pues si nuestros Santos olvidan la corona de su Sangre, por abatirle à las plantas humildes, justo es que suban à ser coronas de la Iglesia triunfantes.

28 Descogiendo mas las ojas de estas hermosas granadas, veran reparos mas profundos. Dos lugares, como he tocado, ocupaban estas granadas, en las columnas, y en las plantas del Sumo Sacerdote. En las columnas, estaban entronizadas; en las plantas del Sumo Sacerdote, vivian abatidas. Pero en las columnas estaban mudas, y solas; en las plantas del Sacerdote, estaban acompañadas de setenta y dos campanillas, que representan, en dic-D. Hieron, tamen de Geronimo, las vocales lenepist.adFa- guas de la fama; porque al ver vnas coronas postradas à vnas plantas, fue preciso hazerse la fama lenguas.

29 Pues aora falta el mejor reparo. La misma corona cenia la granada, quando estaba en las columnas , y quando estaba en las plantas; porque siempre es fruta coronada: Pero cinendo la misma diadema, estaba en las columnas muda, y estaba en las plantas celebrada. Què desigualdad de aclamacion es esta? Pues como en las plantas vive tan aplaudida, y en las columnas tan muda,

y olvidada?

bil.

30 Escuchen la razon. No es la corona de la granada, aplaudida en lo alto de las columnas, fino en lo infimo de las plantas; porque ocupar vna corona el Trono, es deuda de su nacimiento. Abatirse à vnas plantas es trofeo de su humildad. No es culpa ostentar set coronada, pues lo es ; pero toda la oftentación de su corona, no mueve à celebridad: quando postra su corona à las platas, toca la fama à milagro con setenta lenguas; porque mas aplausos configue la nobleza por abatirse, que alcanza por entronizarle.

31 Porque tiraron las granadas à bajar, las hizo Dios subir. Parece vua discreta porfia, que traba Dios con la humildad. El humilde pretende difini. nuirse; Dios pretende engrandecerle, El modesto porfia en hazerse menos: Dios porfia en hazerle mas; porque siempre para Dios es mas, el que pre-

rende hazerle menos.

Vogiò Madalena à Christo en casa de Simon Leproso.Resieren la vncion tres Evangelistas, y segun el estilo con que lo dizen, parece que huvo dos vnciones; porque Matheo, y Marcos dizen, que le vngiò la cabeza: Effudit super caput ipsius. Juan dize, que vngio los pies : Vnxit pedes Iefu. Luego son dos, porque ay grande distancia de los pies à la cabeza en lo natural, y en lo mistico. La cabeza en Christo, representa lo Divino: los pies, figuran lo humano. Luego siendo porciones tan distantes, parece preciso, que fuessen dos vnciones. Pues no fue fino vna, resuelven los Interpre-

33 Vna sola fue aqui la vncion de Madalena. Y para la estimacion, lo mismo fue vngirle à Christo los pies, que vingirle la cabeza; porque es tan atento Dios, que levanta sobre su cabeza à quien se pone à sus pies. Luego aunque las prendas vigidas sean distintas, la vncion es vna milma ; porque Madalena bajaba humilde la mano à lo mas infimo; Christo, enamorado de su modestia, se la levantaba à lo mas supremo; porque lo milino es para conDios, buscar vn sujeto el lugar mas abatido, que subirle al mas elevado.

34 Que contradicion es esta de mano ? Si eltà tratando modesta lo abatido de vnos pies, como se mira elevada sobre la cabeza de vn Dios? De los pies à la caheza no es subir, fino bolar. Pero ya en el Bautilta le viò poner en el Bautismo la mano sobre la cabeza de la Magestad Divina, por averla juzgado indigna de tocar el calzado de su planta; porque abatirse a lo infimo de las plantas, es el medio de subir à alturas casi divinas.

35 Este succiso del Bautista ofrece vna alusion hermosa à otro sucesso de nueltros Santos. Siendo el Bautilta el mayor Santo de los nacidose Non surrevit maior, le juzgaba indigno de tocar la cinta del calzado del Redemptor : Non sum dignus vi Solvam eius corrigiam calceamenes. Pues en la vida de nuettros Santos te lee, que Christo se les apareció en trage de peregrino , y defeateo , y que cubrieron fus manos aquellos foberanes pies, que rafgaron mis yerros en la Cruz-Con

Matt. 26.0 Marc. 140 Effudie suber cabnt cius. Ioan, 12.00 I.adCorint. II. Daw 3. Caput Cheif ti Deur

Mare. I. W.

Ioan. I. V.

Matt. IX.

Ionno, I. V.

Contemplen aora la diversidad de succsos. El Bautista se juzga indigno de tocar a Christo los pies vestidos: Nuestros Santos se los tocan descalzos. El Bautista los podia tocar, quando estaba Christo mortal. y passible: Nuestros Santos los tocan, quando impassible, y inmortal. Luego parece que quiso fiar de nuestros Santos lo que no confiò del mayor de los nacidos; porque el Bautista se juzga indigno de tocarle los pies, quando pisa la tierra: Nueltros Santos se hallan capazes de tocarle los pies, quando triunfa en la gloria. No juzgarse el Bautista digno de tocar las plantas de Christo, era profunda humildad de su virtud, dize Gregorio: Tocarlos nueltros Santos, fue alrissimo favor. Pero siempre admira, que no concediendose este favor al mayor de los nacidos, se concediesse à nuestros Santos

D. Greg. bons. 7. in Euring.

Lus. 2. 86%.

Lur. 8.ver.

Orig. in

Cat. Div.

Thom. ad

6Ap. 20 Luc.

28

44.

Yà escucho que me replican los discretos, que no es tan insigne favor aver concedido à nuestros Santos los pies. A Francisco, le diò sus llagas. A Bernardo, la Sangre de su coscado. A Thomas, el pecho. Al finissimo Antonio, como amante niño, los brazos. Mas favor serà dar llagas, costado, pecho, y brazos, que dar los pies. No contradigo favores agenos; pero tanta fineza me parece en vnDios dar sus pies, como dar su corazon.

Toco el ingentoso Origenes vna discreta contradiccion de favores de brazos, y de pies. Simeon en el Templo tomò à Christo en los brazos. Vna muger enferma tocò la fimbria, y los pies de Christo. Qual feria mas favorecido, Simeon tomando à Christo en los brazos, à la muger tocando à Christo los pies? Sentenciando de prisa, todos sentenciaran por el savor de los brazos. Pues yo tengo de ser con Origenes, abogado de los pies. Escu-

chen la razon.

39 No puede negarfe, que defatado Simeon en profeticas alegrias, víurpò oficios de fonòro Cifne, mas por lo harmoniofo de fus vozes, que por lo nevado de sus cabellos. Canto en dulzes vaticinios la Redempcion del vniverso. Hustre favor fue confiarle todo vn Cielo de morrales brazos. Quando le dexaron manofeat las Deydades? Quando pudo alcanzar la tierra al Cielo? Pues mas favor fue dar à la muger, los pies, que à Simcon los brazos. En favores naturales, parece falfo; porque mas es tener à Dios en los brazos, que besarle los pies. Pues no es mas; porque es tan atento Dios, que à quien se arroja à sus pies, le levanta cortelano à sus brazos. Luego mas favor his zo a la muger, que à Simcon : porque Simeon desde los brazos, puso à Dios en su corazon humano; Dios desde los pies, pulo à la muger en su corazon Divino.

#### PVNTO SEGVNDO.

Amos al fegundo Punto. El segundo Punto era admirar su premio, y interès. Este favor que hizo Christo à nuestros Santos, es el mejor desempeño del assumpto. Ofreciò Christo à nuestros Santos los pies, pero fue para levantarlos carinoso à los brazos. Vistieron aquellas loberanas plantas, que aun no se conceden befar à los Serafines. En elta tierna accion se esconden dos insignes grandezas. No gusto de afectados hiperboles, pero ellos feran fundados. Las grandezas son dos ; vna , que no parecen hombres; otra, que parecen Angeles, y mas que Angeles.

41 Grave opolicion ha avido en: tre los Interpretes Sagrados para averiguar si nuestro Redemptor anduvo calzado, ò descalzo. No admiro las opoliciones, porque es muy natural aver opolicion entre los hombres sobre averiguar al mas virtuofo los passos.

42 Algunos creen de la altissima perfeccion de Christo, que anduvo defcalzo, por exemplar mas vivo de penitencia, y desengaño. Pero lo corriente es, que anduvo calzado. La fazon de San Gaudencio, es discreta. Escuchen la caula,

43 No ay cofa mas preciofa, que el contacto de Christo. Tronco inculto de la selva era aquel sacro madero, trofeo de nuestra Redempeion, y solo su contacto le pudo elevar à preciolo Todas las reliquias de Christo, se reducen à su contacto; porque viviendo en la Esfera su Cuerpo ya glorioso, soda la veneracion se eltrecha à las prendas. que nos dexò consagradas con el contasto de su Cuerpo. En los contuctos el mas estimable es el inmediato. Gran-

de perfeccion se necessita para tocar inmediatamente à Christo, Por esso pide perfeccion de Augel recibir este Sacramento. Por esso se llama Pan de Angeles, porque para recibirle, no he-

mos de llegar como hombres.

44 Atiendan aora el discurso de Gaudencio. Si Christo anduviera descalco, tocara su planta inmediatamente à la tierra, y su contacto la dexàra preciosa; pero ella por si era indigna, porque estaba maldita por la culpa: Maledicta terra. No podia vna Gente f. 3.0. delinquente tierra sufrir desnuda vna planta divina : Terra suffinere non poterat Maiestatis eius nuda vestigia, dize San Gaudencio. Pues noten aora la consequencia. Bien sè, que son mortales nueltros Santos; pero fi la tierra por delinquente, y grofera, no podia, en dictamen de Gandencio, sufrir, ni merecer desnudos los pies de Christo, no parecen de tierra tan dichosas manos, pues los merecieron, para calzarlos, defnudos.

45 He probado, que no parecen hombres. Pues aora relta convencer, que parecen Angeles, y mas que Angeles. Cierto, que calçar los pies à vn humanado Dios, es tal grandeza, que no folo à mi corredad, fino à los Santos mas doctos puede confundir. No es facil diferenciar con este favor, si estos Santos, parecen hombres, ò pa-

recen Deydades.

46 En vn Texto muy frequente se encuentra esta novedad. En vn Trono estaba Dios cercado de plumas de Serafines , que tendiendo sus hermosas alas, servian de cortinas al rostro, y pies de su Magestad : Duabus velabane Isai. 6. v. faciem eius, O duabus velabant pedes

47 Que estos Serafines buelen , no puede caufar admiracion, porque las plumas nacieron para bolar. Milagros contrarios obra el mundo, porque sabe à quien le negò su infeliz genio plumas , darle el favor las alas.

48 Seraficas plumas eran las de aquel Trono Divino; que Dios solo à quien sabe remontarse le sube à las alruras. Es verdad, que da Dios tambien la mano para que fuban, y le go-

zen; pero es a Angeles, à a hombres; que và supo castigar a Oza sus remeridades, porque prefumio le dexaba Dios llevar de irracionales atenciones.

49 Esta vision la entiende de Christo en la Cruz, Bernardo; porque este Sagrado Leño le sirviò à su amor de Trono. Los Serafines fon los Apoftoles, y Martyres, dize Alcazar: Por Alcaz. in c. esso tendian sus alas, para crucificarle 2. Apoe. v.

amantes con sus plumas.

50 Pero tambien tendian las alas para cubrir el rostro, y pies de Dios; Duabus velabant faciem eius, O pedes eius. No ha de construirse el eius assi. dize Chrisoltomo; porque el faciem eius no se entiende del rostro de Dios. fino del rostro de los Serafines : Facies Suas. Pues no se entiende, dize Geronimo, del rostro del Serafin, sino del rostro de Dios: Faciem eius.

Chrisoft. bom 4 in bane vifion Hieronim. epift. 1420 AdDamal.

51 Notable encuentro de plumas, que no diffinguen entre el rostro de va Dios, y el rostro de un Serafin. Pues como se equivocan? Creo que por la accion. Estaba Dios en vn Trono, porque el Trono fue su Cruz: Regnavit à ligno Deus. Nunca mas definudo Christo, que en ella, porque como buen Superior, enseño à morir desnudo, Los Seratines que le cercan, fon los Martyres , que le figuen , y le imitan. Por esso estienden los brazos para crucificarle; porque se lisongez el Redemptor, con las representaciones de su Cruz. Dilatan tambien sus plumas para cubrirle los pies : Velabant pedes eius : y Martyres que ayan cubierro à Christo los pies, tolo son los nuestros con propiedad. Al ver eltas acciones, dize Chrisostomo, que aquel rostro es el rostro del Serafin. Geronimo dize. que es el rostro de Dios. No acierran à distinguir bien entre Dios, y el Serafin; porque al ver vnos Martyres and fiosos, que cubren à Christo los pies desnudos, se assimilan tanto con Dios, que los Santos mas doctos se equivocan, porque parecen divinos à la vista.

Pero quedemonos en lo cierto; contentome conque parezcan hombres transformados en Angeles. De los quatro que tiraban la carroza de Ezequiel , solo el Buey se transformò en Querubin. Mas noble era el Ezech. 10. Hombre, la Aguila, y el Leon : pero v. 15. como el mas humilde es el Buey, tolo el mas humilde se transformò en Querubin.

Efto es vulgarifsimo ; aora en a tra lo fingular de nueltros Santos, A ranf-

0.70

D.Gauden.

trast. 5. in

Exod.

Ezech. I. V. 7.

Transformose esta Pia en Querubin, no solo por la humildad de su estado. sino por la modestia de su exercicio. Todos tiraban obedientes la carroza; pero advierte el Texto, que ninguno de los tres pisaba con sus plantas naturales : Planta pedis eorum quasi planta pedis vituli. Todos pisaban con las plantas de este insigne companero; diò à todos tres calcado para caminar al Cielo, Pues excede tanto por esta accion, que quando los demas Santos se quedan Aguilas, à hombres, elle se remonta à la esfera de los Querubines; porque à esta Real modettia deben nuestros Santos elevarse à esferas tan superiores.

He descubierto el interès glorioso de nuestros Santos. Pues aora falta, que descubramos nuestros humanos interesses. Muy interessados podemos fer, siendo devotos de estos nobles Martyres, porque parecen los mejores para Patronos, y Abogados. Santos tan humildes, que ponen a los pies sus coronas, tienen sus intercessiones muy seguras; porque no parece que cabe resistirse Dios à las podero-

sas armas de su humildad.

55 La lucha de Jacob con Dios, es muy vulgar : y añado , que muy frequente; porque si vn hombre renia con Dios sin darse à partido, cada instante renimos los hombres con Dios , y lastimosamente sallmos victoriofos. Pero no es can delinquence la batalla, como la victoria: renimos, y vencemos, porque triunfan los pecados, y despreciamos los auxilios.

56 En este Texto tan comun, serè bien singular. En dudosa lid batallaban sus corazones, porque es guerra muy estrecha la de los afectos. La proligidad de vna noche, fue largo teatro à espectaculo can nuevo. Pide Jacob Gent 32.0. la bendicion por partido; y tanto fe resiste Dios à bendecirle, como Jacob Offee 12. V. à foltarle. Parece otra batalla la fuplica. Inita Jacob , porfia , y llora , y aun no configue lo que defen. No pa. rece possible, que no eche Dios à vnas lagrimas mil bendiciones. Pues como le relifte Dios à bendecirle?

Yo prefumo, que pudo nacer la resistencia divina de no acertar Ja. cob el camino Real de pedir. Parece que no le acertò, porque no quifo foltar à Dios de sus brazos , halta conse-

guit la bendicion : No dimittam te . ni. si benedixeris mibi. Pues me parece que lo yerra, porque elto es pedir à lo valiente, pudiendo ponerse à sus plantas humilde. Pues por esso tarda en confeguir à fuerça de braços, lo que huviera alcançado arrojandole à sus pies; porque no le mueven a Dios los brazos de poderoso, sino las modestias de rendido.

S Admito que fuesse esta la causa de la dilacion; pero en fin, es cierto que Dios se quiso dexar vencer, y configuio el laurel Jacob: Contra Deum fortis fuisti. Mi reparo es, dexando la admiracion de que pueda vn hombre mas que vn Dios, el motivo de concederse à Jacob mas que à otro insigne

Patriarca este nuevo privilegio.

59 No puedo dar razon cabal; pero ofrezco vna prudente congetura. Digo, que dexarse un Dios vencer de vn hombre, no es fuerza, fino dignacion; pero dignarse Dios de dexarte vencer de Jacob, y no de otro Santo ( aviendo tan infignes Patriarcas ) consiliò en sus acciones; porque naciò Jacob assido de los pies de su hermano Esau ; Plantam fratris tenebat manu; Gen. 25.0. de que tambien haze mencion Oleas, resiriendo la lucha : y manos que na- Offee. 12.0. cen assiendo plantas, aun para vencer 3. à Dios tienen suerzas.

60 Muy interessados seremos en pedir à Santos que tienen fuerzas para vencer à vn Dios. O Santos mios! aplicad vueltras fuerzas por nueltras culpas, pues teneis ran feguras las clemencias.

or Todo el mundo debe consa-

grar à estos Santos sus passos, pues con fus acciones merecieron tan largos cultos. Todas las porciones de esta breve animada Republica del cuerpo, estaban consagradas en las supersticiones antiguas à alguna Deydad de las muchas que veneraban, Y à que Dios confagraron los pies? A Mercurio efcrive Alexandro ab Alexandro: Pedes Mercurio, digitos Minerva confecravit antiquitas. A Mercurio consagraron los pies, y à Minerva los dedos. Era Mercurio el venerado Dios de la fabiduria; y mas proporcionado parecia confagrarle à vn Dios Sabio las ca-

bezas, que consagrarle los pies. Pues

creo que obraron con discrecion: por-

que la cabeza firve de difeurrir; los pies

Ver1. 26.

Alexand ab Alexand. 1. 2 . dier . gemint, cast 9

Proverb. 26. 0.8.

sirven de andar; y suele engendrar la sciencia tal emulacion, que tanto le importa à vn Sabio vna buena cabeza para acertar, como vnos buenos pies para huir.

Yo descubria otra razon de 62 mayor desengaño para consagrarle los pies à Mercurio. Era Mercurio el Dios ban con alas en la cabeza, y alas en los pies, escrivo Lelio Bisciola. Tenia alas en los pies, y alas en la cabeza, porque era sabio ; y el docto ha de tener alas en la cabeza para discurrir, y alas en los pies para executar: Alas en la cabeza, para remontarse en discursos : alas en los pies, para practicar los discursos con los passos; porque no fuera sabio cabal à no conformarse los buelos del discurso con los passos del empleo : à no ser lomismo lo executado, que lo discutrido.

Lel. Bif-

ciol, lib. 4.

borar. Suc-

cesivar. ca.

14.

290.

63 Para descifrar esta erudicion, es preciso valernos de otra. Era Mercurio el Dios de los caminos, y el Abogado de los passageros. Estaba vna estatua suya en todos los caminos mostrando a los passageros los passos. Todos en paga del favor artojaban à su imagen alguna piedra, que sirviesse de ruda peana a su estatua. A que

purple of the party of the last of the same

alude la Escritura : Sicut qui mittit lapidem in accroum Mercurij, Eled insigne atençion que tenian con Mercus rio, era julta; porque fue Mercurio vit hombre que vittio sus pies de plumas. Esto es aplicar toda su sciencia à los pies. En fè de esta habilidad enseñaba los caminos. Pues es julto, que à quien de la Sabiduria. A su imagen la pinta- se ha levantado por su habilidad, con ser Patrono de los passos, le consagre todo el mundo para el acierto los fu-VOS.

> 64 Perdonad, Santos mios, efte desalinado borron de vueltras glorias. que no es capaz mi fantasia de pintar lo heroyco de vueltras anlias. Pues teneis tan obligado à vuestro Dueño, cubriendo fus ples defaudos, dilucad vuestra ardiente caridad, intercediendo por tantos devotos como esperan confiados en vueltra proteccion. No permitais que triunfe de nosotros el astuto enemigo. En vuestra piedad confia nuestro rendimiento, que nos aveis de alcanzar victoria contra los vicios, enmienda para las costumbres, dolor de nuestros delitos, y para no reincidio en ellos, gracia, para acompañaros

en erernidades de gloria. Amen.



# RACI

## SOBRE EL VERSOPRIMI

# DEL MISERER

EN LAS DESCALZAS REALES.

Miserere mei Deus secundum magnam misericordiam tuam. Ex Plalm. 50. Verf. 1.



A que nuestra alma se resiste à la fuerza de los discurlos, pretendere averiguar si se niega à la eviden? cia de los ojos. Algunas tardes tengo de ocupar indignamente este puesto. Pues si V. Magestad, Senor, no predica por mi, yo no puedo predicar. A Vuestra Magestad pongo por testigo, y à vuesera Madre Santifsima, que vengo can desconfiado de mi, como confiado en vueltra Piedad. A mi

me toca el estudio. A Vuestra Magestad el acierto. Yo naci para errar. Vuestra Magestad para enmendar mi error. Vuestra es la causa. Esta divina Sangre, que se derramo para redimirme, corra aora para dostrinarme. Sea luz al entendimiento, la que sue redempcion al perado. Debere dos redempciones, de la

culpa, y de la ignorancia.

Toda la costa me aveis de hazer à mi buena intencion. Yà veo, Sesior, que no se merecen vueltros savores con deseos, sino con servicios. Pero tomando 2012 por conducto un instrumento tan indigno, brillara mas vuestro Poder Soberano. Si sabeis elegir lo mas enfermo del mundo para confundir la vanidad humana, derecho tengo à esta eleccion, por el mas enfermo. Curadme primero à mi, para que pueda curar. Ponedme, como à Isaias, el suego divino en la

boca, para que tengan mis vozes de suego el abrasar, y de luz el dirigir.

3 Cumplida esta atencion divina, me toca aora la humana. Si predicare estas tardes con algun ardor, espero que si me conocen, y se conocen, no me culparan. No estan nuestros vicios para lenítivos; han llegado à necessitar de causticos. Lo que me toca es , procurar remplarlos al dezirlos ; porque basta la aspereza de la medicina, un que la mano que la aplica, anada nueva aspereza. Es menester gracia para saber curar. Plinio dixo con discrecion, que avia enfermos tan desgraciados, que tenian mas peligro en los Medicos, que en los

Si fuellen las advertencias asperas, seran correses, porque la corresia es vna prenda debida a rodos ; y reprehender hiriendo, dize mi venerado Agustimo no es corregir, fino infamar : Non est corrector , sed proditor.

Todas las verdades que dixere, seran can inocentemente dichas, que no sepa por quien sas diga; porque solo las dire por la obligacion de dezirlas. No seran malicias, sino adverrencias. Pero cierto que en este sitio era mi Sermon bien ociofo; porque donde nos predican las paredes, que han de predicar mis igno-PARCES VOZES

6 Fue Moyses el Predicador nombrado por Dios para convertir la Corte de Faraon; y el estudio en que le exercitò el Cielo, sue tenerle quarenta años en Astor.7.0. Palacio, y quarenta años en el desierto. Estraños libros para predicar, Palacio,

23. 6 30. y desierto! Ha si tuviera mi ignorancia estos libros!

7 Ha de estudiar Moyses para predicar à essa Corte, en el Palacio, y en el desierto, y muchos años de estudio, porque essa es la mejor prevencion para predicar verdades. Como hombre de Palacio, dezirlas con cortesia. Como hombre de desierto, dezirlas con inocencia. Como Palaciego, dezirlas con respeto. Como retirado, dezirlas con desengaño. Como Cortesano, hablar con reverencia. Como Pastor, hablar sin dependencia, y sin malicia; porque ha de tener de Gortesano las atenciones, y ha de tener de retirado las verdades.

8 Quantos de estos mudos Predicadores encuentran los respetos, porque se niegan à los ojos! Verdades publicas, no se pueden interpretar à lisonjas. Aqui se mira el Palacio, y el desierto. Las atenciones de lo que son, y las verdades de lo que deben ser. Vn Palacio despreciado, y muerto. Vn desierto siema pre vivo. Tanto predican con el Palacio que dexan, como con el desierto que toman. Pues à vista de este Palacio, y desierto, vano serà mi discurso; porque mas predica vn desengaño vivo, que el mejor discurso muerto.

9 Para poder cumplir con tan grave obligacion, como predicar à quien nos predica mejor, necessito de todo el Patrocinio de la gracia. AVE MARIA.



Miserere mei Deus secundum magnam misericordiam tuam. Ex Plalm. 50.

Y nos toca el primer Verso de David, que es pedir, y engrandecer la Misericordia de Dios. No resiero el sucesso, porque le sabemos todos; pero tan mal, en dictamen de Ambrosio, que imitandole en el delito, no le seguimos en el arrepentimiento. El Evangelio del dia, nos acuerda el perdon de los enemigos. Yà escueho, que me piden albricias los pecadores; porque si los enemigos deben ser perdonados, y son can grandes sus Misericordias, serà preciso predicar de Misericordias, y perdonarnos, aunque seamos sus mortales enemigos.

11 Pues en verdad, señores, que deseare que se hallen engañados, para que falgan desengañados. Predicare sus Misericordias, pero no como las fingen nuestras confianças, sino como las transforman nuestras acciones. Mi Oracion ferà con novedad, Dios quiera, que con desengaño, que su Milericordia nos ha de dexar confiados, y su Misericordia nos ha de dexar desconfiados. Vna confiança justa, y vna desconfiança discreta. A dos Puntos, pues, fe reducira mi Oracion. El primero fera, que su Misericordia no es principalmente para delitos de malicia. fino para deslizes de flaqueza. El fegundo serà, que el mas severo Juez de nuestras culpas, no serà su Justicia, sino su Misericordia agraviada.

#### PUNTO PRIMERO.

S preciso que sea el exordio lo que echarán menos todos los ojos. Como no está descubierto nuestro Dueño? En ningun
sitio pudiera verse mas venerado, y assitido. Pues como nos descubren vn
Christo crucificado, y nos esconden es
Sacramento? Mejores razones tendrán,
dire la que yo alcanzo.

13 Reside grave diserencia entre estos dos retratos. Todos son retratos de Christo; pero el Sacramento es vo retrato donde se està mirando su amor. Vo Christo crucificado, es vo retrato donde se està contemplando nuestra crueldad. El Sacramento, es vona imagen que mueve à carisso. Vo Christo crucificado, es vona imagen que provoca à miedo; y nos ponen la imagen del miedo à la vista, para reducirnos; nos retiras la imagen del catisso, para no constanos.

14 Cumpliendo con ella obligacion, deberè esconder el cariño, y mostrar solo el miedo: No miedo horroroso, y bajo de las penas, fino el miedo noble de las culpas. Pues como fi debo predicar sus Misericordias ? Bolvamos à mirar el retrato que me ponen.

15 Este Crucificado Señor, es vna imagen que haze dos visos. Es vna imagen de cariño, y es vna imagen de miedo. Vn Dios tan amante, que se dignò de morir por mi en aquella afrentosa Cruz, niueve à vn ardiente amor. Vn Dios, que aviendo muerto por mi, le buelvo con mis yerros à crucificar, engendra vn indecible temor. Mas breve lo dirè. Mirando à Christo, que muere por mi, mueve à cariño. Mirado que vo le mate, provoca à miedo.

16 Y por doude debo entrar para mover, por el cariño, ò por el miedo? Vn grave Texto me enlenara para no errar el camino. El retrato mas parecido de Christo Crucificado, es la piedra I. Aa Cor. herida del desierto : Petra autem erat Christus, dize mi amado Pablo. Se retrata en piedra, no porque fuelle de piedra para no fentir, fino porque fue de piedra para tolerar. Mi reparo fingular es, que por aver herido Moyses esta piedra, le nego Dios la entrada en la tierra prometida. Pues que culpa fue

dar vn golpe à vna piedra.

Abulense con elegancia. Antes de herir Abulens bie la piedra con la vara de la Gruz, hizo Moyfes vniSermon, y la entrada fue: Audite rebelles, O increduli. Efcuchad. me rebeldes, y incredulos. Turbole el

10.004.

Numer 20.

U. 120

Wo I O.

Pueblo con tan agria reprehension, Mi. Numer, 20. ro despues el milagro de enternecerse en agna la piedra, y entadado de la reprehension anticipada, no agradeciò la maravilla. Pues esta fue la culpa, empezar el Sermon por donde le avia de acabar; porque primero era mover,para que agradeciessen el milagro, y sino

No fue essa la culpa, escrive el

le agradecian, reprehenderlos el delito. 18 Yo me hallo con el original, y Moyfes con el retrato. Esta piedra herida, derrama mares de milericordia. Pues tambien me veo obligado al mismo fermon; pero hare de fus principios, fines. Moyles dixo: Andire Yodigo : Videte. Mirad vn Dias derramando Sangre por mi, muerto en ella Cruz de amor Primero tirare à mover, que à castigar. Primero pretendere que agradezcan el beneficio, que afrentar con la rebeldia del pecado Pero fi efta piedra viva, que derrama por agua di-

vinos corales, no mueve à que se desaten, y liquiden nuestros ojos en corrientes, concluire mas justamente que Moyfes el Sermon : Audite rebelles , O. increduli. Escuchadme rebeldes, incredulos, y obstinados. Este duro Sermon merecieron los Hebreos, por no moverse à la agua milagrosa de vna piedra lierida, Pues que mereceremos nofotros, fino nos mueve la Sangre de vua MagestadDivina crucificada? Si fue tan grave delito no moverse à las corrientes del retrato, què culpa ferà no enternecerse à las verdades del Dueño?

19 Pues siendo tan parecidos en los argumentos, no lo fomos en los sermones, ni en los intentos. Moyses. con su vara transformo la agua en fangre. Yo deseo transformar la sangre en agua; porque la trasformacion de Moyses, fue para castigo ; la que yo preten-

do, es para arrepentimiento.

Dize San Juan, que esta Sangre de Christo lava, y blanquea : Laverunt stollas suas, O dealbaverunt eas in sanguine Agni. Pues como la fangre lava? Porque para tener la eficacia de lavar nuestras culpas, se ha de transformar de sangre en lagrimas. Quedandose solo fangre, es fangre, que dize la Theolo; gia que basta, quoad sufficientiam. Passando de sangre à llanto, es sangre que aprovecha quoad efficatiam ; porque fi le dexamos la fangre en fus heridas, no fon mas que llagas; fi fe-la roban arrepentidos nuestros ojos, son dulzes me-

Largo ha sido el exordio, encremos en el desengaño del argumento. Es su gran Misericordia el remedio de nuestras culpas. Luego alcanzarà su favor à todos los delitos con que le ofende nuestra ingratitud. Es de fe, que no folo alcanza, pero excede; porque la mas alta ponderacion es, que aun fiendo tan excessivas nueltras culpas, son mayores sus Misericordias: Pero como son nuestros delitos can desiguales, la misma desigualdad de la culpa, obliga à designalar su clemencia.

No le enojan tanto los fragiles descuydos de nuestro barro, como las meditadas alevolias de nueltro entendimiento. Eloquente dixo Procopio, que la milma flaqueza avia de servir à nueltra medicina. El milmo barro que tan fragilmente se desmorona, debe ser el baculo que nos preferve la ruina;

Exod. 7. 0.

Apos. 7. 0.

por-

porque si fueramos de bronce, no temiera la prudencia el andar; pero siendo de tierra, à cada passo debe temer el caer. El Cielo, pues, nos vistió de lo caduco para crecer nuestro cuydado; porque si nos huviera formado mas sirme el edificio, descuydara nuestra providencia con la discultad de la ruina.

23 Dos culpas cometiò David. Delinquiò con Berfabè, y quitò la vida à Vrias. Fue el desliz con Berfabè, fragilidad del barro; fue el homicidio de Vrias, politica alevosìa del entendimiento para encubrir fu delito. Esta culpa provocò mas la indignacion de Dios; porque no irritan tanto la Piedad suprema las miterias de vna slaqueza, como las politicas de vna alevosìa.

24 De dos culpas escrivió el Cielo las sentencias. De aquella pobre muger adultera, y del Rey Baltasar. La sentencia de la muger la escrivió en la tierra: Digito scribebat in terra. La del Rey Baltasar la gravóen lo alto de la pared: Scribentis contra candelabrum in superficie parietis aula regia. La esta diferencia de escrituras, encuentra mi

cortedad graves desengaños.

25 Era la adultera vna muger flaca, à quien su misma flaqueza acusaba, y defendia. Era grave su delito, pero desliz que pretende elconderie entre las fragiles cortinas de nueltro barro. Era Baltafar vn Rey, que debia al Cielo mas beneficios, que Reynos. Era su delito tan sacrilego, que olvidado de los respetos del Ciclo, se atreviò à profanar los vasos Sagrados. Pues entrambos delitos piden graves sentencias: pero la culpa de vua adultera, se ha de escrivir en la tierra; la de vn Baltafar, se ha de gravar en la pared de vn Palacio; porque culpas de tragilidad, se han de escribir en la tierra, para que todos las borren; culpas de malignidad, se han de escribir en vna pared, para que todos las miren.

las sentencias à las Gerarquias! Era la adultera vna muger sin nombre, de tan olvidada essera, que solo es conocida por su desgracia. Era Baltasar vn Rey tan conocido como venerado. Los infimos, no arrastran à otros con sus pecados. Los Soberanos, autorizan con su exemplo los insultos. Vnas letras escritas en el campo, duratian tan po-

co, que las defvaneceria el mas ligero viento. Unas letras gravadas en la pared de un Palacio, eran un fixo cartel, para que todos las pudiessen registrar; y à los particulares los castiga el Cielo con tanta misericordia, que soberanos, los castiga en la persona: à los Soberanos, los castiga tambien en la fama; porque à los particulares, los castiga el delito: à los Soberanos, el delito, y el exemplo: y sentencia de un particular, se escrive en polvo, para que se borre; sentencia de un Soberano, se grava en piedra, para que eternamente dure.

Pues el mayor defengaño nos falta. Escrive la sentencia de la muger en la tierra, porque su delito era de fragilidad. Escrive la sentencia de Baltafar en la pared, porque su deliro era de malignidad. Escrive, pues, la culpa de fragilidad en la tierra, porque lo que se escrive en el polvo, à el ayre de vn luspiro lo borra, ò la agua de va llanto lo arrebata. Escrive la culpa de malignidad en lo alto de la pared, donde aun para borrarlo la mano, tiene dificultad; porque culpas de fragilidad quedan can bajas, que alcançan facilmente milericordia; culpas de malignidad suben tan altas, que difia

28 Tiene este Crucificado Dueño prompta su Misericordia para las slaquezas, pero la tiene mas costosa para las malicias. Pues me han de permitir, que adelante este desengaño con vua consideración muy nueva, pero muy provechosa. Digo, señores, que ya no ay delitos puros de slaqueza, todos son de malicia, porque todos son de alevosa.

29 Pues no fue delito de flaqueza el de esta muger adultera, y el de David con Bersabe? Si señores; pero mudado yà el objeto, las que en aquellos siglos eran toló flaquezas, son en los nutitros malicias, y alevostas.

30 Declaro el diteurlo. Tropezò la muger, y David en las fragilidades del barro en tiempo que aun no avia muerto por fus culpas Christo. Delinquen aora los Christianos, a iendo este Señor espirado por notoros en las afrentas de vo madero y otenderie antes de la fineza de morir, es staqueza; agraviarle, viendole muerto, es mas que alevosia.

31 O clega montruofidad de Ssa nucle

Ioan. S. v.
6.
Dan. S. v.

Vers. 30

D. 530

nueltro error! Ofender à este Senor antes de aver dado su vida en voa Cruz, cabe en las fragilidades:pero mirarle difunto por nofotros, y agraviarle, no parece que cabe en las atéciones.

32 Al espirar Christo en la Cruz, refucitaron muchos que avian muerto, y dize San Matheo, que vinieron à la Matth. 27; Santa Ciudad : Et exeuntes de monus mentis venerunt in Sanctam Civitasom. A què Santa Ciudad? A Jerusalen. Este epiceto admira, porque es el mas estraño, y menos merecido, que puede imaginar entendimiento humano. Como Santa vna Ciudad, que acaba de crucificar à su Dios? Porque no tanto dize lo que era, como lo que debia ser. No ay reprehension mas discreta, escrive San Pascasto, que acordar la obligacion. Fue Jerusalen vna Ciudad, que llorò Christo por ella: Luc. 19. v. Videns Civitatem flevit super illam. Vna Ciudad, que murio Christo por ella. Vna Ciudad, que la contagrò con lu Sangre. Pues bien conozco, dize Matheo, que es la Ciudad mas delinquente, pues acaba de crucificar à la Dios; pero quiero llamarla Santa, para que à vista de las obligaciones que tiene para ser Santa, empieze à llorar arrepentida fu culpa.

> 33 Me ha de permitir San Palcasio, que descubra mayor desengaño. No la llama Santa quando estaba crucificando à nueltro Dueño, sino despues de averle crucificado. Pues como Santa consumando tan feo delito? Dare la causa. Mudò la Corte de semblante por averle mudado nueltro Dueño; porque passò Christo del estado de vivo, al estado de muerto: y en la culpa de crucificarle estando vivo, fue la mas delinquente : al mirarle muerto por su culpa, por sucrza debe ser Sanra; porque cabe en la ceguedad crucificarle estando vivo; pero no parece que cabe dexar de arrepentiele al verle

34 Para nofotros fe cortò efte grande desengaño. No debo presumir de vna Corte Catolica, le que no prefume va Evangelista de vna Corce de Jerufalen alevola, y tyrana. Al crucificar le es mas que infame, porque le ofende vivo. Delpues de ceucificado fera San. ra, porque es preciso que le mire como muerto. Avia de passar el agravio del Sepulcrot Avia de fallear la natu-

raleza los oficios de fus compassiones à los cadaveres? Santa ha de ser por fuerça, si le mira; porque cabe en la ceguedad ensangrentarse en vu vivo, pero desdize de la naturaleza, bolver à ofender à vn muerto.

35 O Corte de Madrid! no excedas, ò compitas los delitos de la infame arruynada Jerusalen. Te podrè llamar Santa de cortesia? Tomen el dicho. à fus costumbres, y veràn si la conviene el nombre. No se disculpen neciamente de que en las Cortes muy numerolas, es preciso que se compitan los vicios,y las virtudes. Ignorante escusa, que dà por disculpa otra culpa mayot! No penden los vicios del numero grande de personas, fino del grande desahogo de las culpas. Quieren Santa toda la Corte? Pues enmiendese cada vno à sì. No confisten nueltros males en defgoviernos comunes. Es delinquente ignorancià atribuir à esse principio nuestra miseria. No consiste nuestra desdicha en govierno ageno, sino en desgovierno propio. Todo el mundo estarà governado por razon, si cada vno se govierna por razon à sì.

36 Pretenden los derramados al Siglo, que en las Cortes fean menos culpables algunos pecados, porque los llaman vio; fin advertir que fon mayores, porque hazen exemplo, Son los de las Cortes unos pecados, que como no pueden librarle del escandalo, crecen, con el horror que ocasionan, el delito. Mayor es en vna Corte vn pecado pequeño à vista de cantos ojos, que en vna Aldea vno grande executado

fin teltigos.

El mismo David con su culpa ha de ser el desengaño. Idolatro el Exod. 32. Pueblo en el desierto, adorando sacri- v. 6. lego el bezerillo. Delinque fragil Da- 2 Reg. 11: vid idolatrando en Bersabe. Al Pueblo v. 4. le perdona Dios, y dize, que reserva su castigo para el dia del juizio : In die Rxod. 32, ottionis vifitabo, O bos peccatum eorum v. 34. A David tabien le perdona, pero le calriga inmediaramente con la muerte del hijo adulterino: Filius, qui natus est tibi, 2. Reg. 12. morte morietur. Mayor delito es vna v. 14. idolatria, que vua fragilidad. Pues como perdona que vn Pueblo idolatre, y castiga que vn Rey se deslize? Ha Senores poderofos! En los Tribunales humanos, mejor partido tienen los Principes. En los Divinos

me

mejor partido tienen los pobres.

38 Pues no fue la causa, dize el Abulense, la excepcion de personas, sino la circunstancia de las culpas. Mayor es en sì vna idolatria, que vna fragilidad. Mas digno de castigo vn Pueblo, que vn Rey; pero las circunstan. cias fueron tales, que obligaron à mudar los castigos. Saliò David mas castigado, que el Pueblo; porque la idolatria del Pueblo, fue en medio de vn desierto. La fragilidad de David, fue en medio de vna Corre; y mas castigo merece la fragilidad en vna Corte, por su escandalo, que la mayor idolatria escondida en vn desierro.

39 Ha Senoras, y Senores! Son menores los pecados de las Cortes? O que son fragilidades. Pues mirenlas mas severamente castigadas, que las idolatrias; porque fragilidades de Cortes, autorizan lo que hazen; y dar autoridad à los insultos, es poner ambi-

ciosos los pecados.

40 No se disculpen, por Dios, en otras fragilidades mas veniales con dezir que son vso. Con admiracion efcucho dezir por disculpa : no se puede dexar de murmurar con ligereza, porque no ay otra cosa que habíar en vna visita. No se puede dexar de mentir oficiosamente, porque es precision de la buena cortesania. No se puede dexar la gala, porque es vío el traerla.

41 Por su vida, Señoras, que me digan, quien ha podido dar nombre de vío à vn publico, y perpetuo escandalo? Es vío andar las mugeres cafi defnudas? Assi andan muchas, dize la derramada. Luego es vío. Que Logigo saca esta consequencia? Mal Logi-

co, sobre peor Christiano.

42 Han de saber, Señores, que esta voz de v/o, no dize lo regularmente víado, fino lo racional, y lo justo. Ello significa v/o. En no siendo justo, no es vio, fino abuso; no es costumbre, sino corraptela: y por dezirlo en vna voz, no es vío, fino escandalo. O Senor, que lo vían codos. Pues no hazen vio, fino yerro.

43 Lleven de memoria este Tex-Gen. 6. v. to para defengano: Omnis caro corruperat viam suam super teram Todo el mundo, dize Dios, elta viciado. Todo vive corrupto : es precilo anegarle rodo. Todo el Reyno de Sodoma vive lascivamente delinquente; es preciso

abrasarle. Mirad, Señor, que debe de ser vso, porque enrran en el rodos: Omnis caro. Es preciso que sea vso, y bien admitido, quando todo vn mundo le està practicando. Pues por esso pide mayor castigo, dize Ruperto, porque hazer que se pueda llamar ofo el pecado, es repetirle tanso, que se haga costumbre con el exemplo : Y para pecados escondidos, que no hazen vso, tiene Dios misericordias: para pecados tan repetidos, que los vían todos, tiene la agua de va diluvio, y el fuego del Cielo; porque fino basta vn diluvio de males, que los anegue, vendrà vn fuego del Cielo, que los abrase.

No tengo valor para aplicar 44 el Texto, apliquele cada vno conforme su desengaño. En esto parò aquel vío, al principio en agua, y despues en fuego. Mucho temo, que fino bafta la agua, que en miserias, y borrascas nos anega, que ha de parar el caf-

tigo en visible llama.

45 No precendo, Señoras, fayales (aunque los defeara como estos preciosissimos que aqui veneramos ) No soy can imprudente que pretenda en todas sayales, pero no soy tan largo. que pueda abonar profanidades indecentes. O Senor, que debajo de la gala, cabe grande penitencia. Debajo de vn buen vestido, cabe vn espiritu muy estrecho. No lo dudo. Pero que haremos del exemplo ? Todo el tiempo que se gasta en el prolijo adorno de esse vestido, no fuera mejor en su Oratorio? Tantas horas perdidas? Y en que? En aderezar vna cara, que mas fiana serà calavera. O mi Dios, què tanto nos olvidemos de lo que hemos de ser? Que por vu rostro, que ha de durar quatro dias, nos olvidemos de vuestro rostro, que ha de durar eternidades!

Para alcanzar misericordia de los delitos, es precilo vn arrepentimiento perfecto. Y como se puede cafar vn perfecto arrepentimiento con vn vestido muy galano? Es gravissimo el Texto. Al facrificio que le ofrecia por el pecado, no le podian poner oleo, ni inciento. Pues a fe pone en todos los sacrificios, por que ha de ser este sacrificio de mas escaso privilegio? Pues el milmo Dios da la ra- Levitic. 50 zon : Non mittes in eam oleum, nec Valle

# 10245

Gen. 19.00 130

thuris aliquid imponet, quia pro peccato est. No han de poner oleo, ni inciento en esle facrificio, porque es lacrificio por el pecado; y no cabe doloroso sacrificio de vn pecado, con mucho olor, y mucho lucimiento. Tengan inciensos, y luzes los sacrificios en accion de gracias, en impetracion de clemencias; Pero venir à pedir misericordia de sus pecados, y adornar effos facrincios de lucimientos, y de olores, tera hazer del facrificio, pecado nuevo; porque no parece possible, que quien no ha fabido rafgar fu gala, aya fabido rafgar fu corazon de pena.

#### PVNTO SEGVNDO.

L fegundo Punto era, que el mas fevero Juez de nueltras culpas, no ferà su Justicia, fino su Misericordia agraviada. Antes de convencer el aflumpto, elcucho que me dize algun perdido; que discurro muy melancolico. No ay que temer zanto. Es Dios infinitamente piadofo. Es su Misericordia vn noble atributo de que se precia mucho. Assi lo conhello, adoro, y espero. Pero essa misma Misericordia, ocasiona vna rezelosa esperanza, porque nos ha de demar confiados, y desconfiados. Pues como puede inducir desconfianza la Misericordia y la clemencia, quando folo induce confianza? Es engaño. Dexa confiado al necio, pero dexa delconfiado al entendido.

Declaro el discurso. Quien mira, que fue tal la piedad de vn Dios, que muriò por el en aquella Cruz , le dà vna vivilsima confianza en fu amor. Quien repara, que se vale de este amor para ofenderle, esperando que le ha de perdonar, le ocasiona vna temerela desconfianza. En vna voz lo dire. Desconfia su Misericordia à los discretos; porque valerse de la misericordia para la injuria, no parece delito digno de clemencia.

49 Tengo por fiador el Texto mas dificil que ay en toda la Eferitura. El pecado contra el Espiritu Santo, dize Christo , es irremisible: Non re-Matt. 12. mittetur ei , neque in bot feculo , neque in futuro. Es can grave dificultad, que D. Aug fer. Agustino juzga, que en toda la Eseri-11.de verb, tura no la ay mayore

Domina

50 Muchas inteligencias dà Agus- Forte in om tino. Es de Fè, definido en Coneilios nibus scripcontra los Novacianos, y Laciferanos, turis fanctis que no ay pecado irremissible. Pues nulla maior como se llama irremissible este? Por quastio, nulla suma dificultad de ser perdonado, la difficilior dize Chrisostomo. Pues en què con- invenitur. fitte la dificultad? Escuchen la razon moral de Chrisostomo, Hilario, y

Agullino. 51 Todos sabemos por la Fe, que no se puede ofender vna Persona sin otra, porque fiendo tres Personas distintas, es sola vna Essencia: Pero en apropiacion de la Theologia, al Padre se le atribuye el Poder. Al Mijo el Eatendimiento. Y al Espiricu Santo el Amor. A eltos tres atributos debemos lo que somos, y lo que esperamos. Al Poder del Padre, avernos criado. Al Entendimiento del Hijo, avernos redimido: Al Amor del Espritu Santo, avernos beneficiado. Pues ofender al Padre, y alHijo, tiene perdon; ofender al Espiritu Santo, le tiene muy dificultoto; porque ofendiendo al Padre, ofendo à quien debo el sèr. Ofendiendo al Hijo, ofendo à quien debo la redempcion. Ofendiendo al Espiritu Santo, ofendo à quien debo el amor. Y no

que me ha tenido. 52 Menosmal lo dirè. Ofender al Padre, es ofender lo poderofo. Ofender al Hijo, es ofender lo entendido. Ofender al Espiritu Santo, es ofender lo enamorado. Pues delito irremissible ; porque ofender al amor que me perdona, es pagarle la clemencia con vna injuria.

desmerece perdon ser ingrato con el

poder, que me ha formado; pero le

desmerece ser ingrato con el amor

53 Ocafiona fu Mifericordia confianza, ò desconfianza? Ofender su Poder, y Entendimiento, es agravio à su Magestad. Pero ofender su Piedad, es injuria de su Amor; y valerse de su Misericordia para la culpa, parece delito fin clemencia. Con otra grave razon adelantare el defengaño. Solo ay vn delito, que por fu especie, y naturaleza parece irremissible. Qual ferà? Es la desesperacion. Pues escuchen la caufa. El delito de la defespe: racion, es desconfiar de la Piedad, y Misericordia Divina. Pues en esto se parece la confianza en fu Picdad, y la delconfianza en la Amor. Mirar la Pie-

dad para desconfiar neciamente de ella, es delito fin clemencia. Pues valerse de la Piedad para confiar neciamente en ella, es culpa de muy dificil misericordia. Tanto parece que le agravia quien se arroja à pecar confiado en su amor, como quien desconfia sacrilego de su Piedad; porque desconfiar de su Piedad, es presumirle poco enamorado; confiar temerario en su amor, es concebirle poco justo.

54 Ya escucho que me dizen, que ninguno ofendiò mas claramente al amor, y à la Piedad, que el Soldado, que en la Cruz le rasgò el pecho. Hasta en el lugar ofendiò su amor, porque le arravesò el corazon, sagrario de la vo-Juntad : Lancea latus eius aperuit. Este se convirtio. Luego ay piedad para

quien ofende su amor.

55 Confiesso que la ay; pero adviertan para quien. Este Soldado Longinos, que atravesò à Christo el pecho, escriven algunos Autores, que era ciego, y con la fangre, y agua que derramò Christo, cobrò la vitta. Ya sè, que los criticos no lo admiten, como Baronio, y Daniel Mallonio, Pro-Baron to 1; bable lo hazen para mi respeto, Na-Ann. Chrif. zianzeno, Ilidoro, Pedro de Natalibus, 34. 12. 131. y el Mantuano, con algunas prudentes, Mallon in y piadofas congeturas. Este ciego Soldado hiriò en el amor à Christo, y le atravesò el pecho. Pues como fue perdonado? Porque era ciego; y ay cle-Nazian.vel mencia para quien le traspalla el corazon, sin conocerle como ciego; pero ( quis quis dificilmente la avrà para quien le hiere estando con la Fe iluminado.

> 56 Que falte vn ciego à su amor. le disculpa su ceguedad; pero que ofenda su amor quien le conoce por la Fe, es hazer obscuridad à la luz. Y estos han de tener confianza? Desconhanza,

y remor, buelvo a dezir.

57 Fue sentencia de mi venerado lib.de dieb. Agustino , que a los que Christo sano milagrofamente los cuerpos, tambien Late Vgolo avia fanado las almaso Es tan prudenlin.de quin. te, y piadofa conjetura, como faya. Pedian la falud de los cuerpos, que no addit. importaba, y os daba Christo con ella la falud de las alm is; que no pedia ; porque fiendo can lurga nueltra codicia en pedir , es mayor lu Misericordia en dar.

58 El docto Maldonado encontro vaa excepcion textual. A vno fano

Christo en el cuerpo, y no le sano en la alma. Tan pecador se quedò, como vino Quien fue este desgraciado? Fue Malco. A este le curò de la herida que Ioan, 18. v. le diò San Pedro en el Huerto, pero no le curò en la alma; porque en sentir de Chrisostomo, y Eutimio, le diò despues la bosetada. Pues como este hombre infeliz sale excepcion de aquella vniversal piedad? Atiendan la ra-

Todos los restantes à quienes 59 Christo sanò los cuerpos, y juntamen. te las almas, le tenian ciegamente ofendido, pero no le conocian abiertamen te por Soberano. Malco, en la opinion comun, era el que llevaba la linterna, y la luz para executar la prisson: y ay tanta diferencia de ofender con ceguedad, ò con luz, que se queda Malco sin perdon; porque ofenderle por falta de luz, merece clemencia: venir con luz à conocerie, y agraviarle, no es

digno de misericordia.

Que temeros a consequencia se infiere para nueltros deslizes! Los Gentiles que no le conocen, sino en confulas sombras, le ofenden como ciegos. Los que dichosamente somos Christianos, venimos llenos de luz, iluminados por la Fè, adorando su Divinidad, creyendo su Muerce, y Passion. Malco traia para conocer à Christo, la luz de vna linterna. Esta que nosocros traemos, es luz de hacha. Pues què disculpa alegarèmos con tanta luz? O culpa infeliz! Pues fuera dicha por der alegar alguna ceguedad.

Aflogemos vn poco lo tirante de este justo temor; porque aun para tales culpastiene Dios misericordias, Tan largas son sus piedades, que aun impedidas, y atrafadas de nueltras culpas, corren derramadas fus clemencias. A fer costosas sus gracias, tuvieran nuestras tibiezas escusas. Pues no pulo caros sus favores, por no elpantarnos. I an de valde los feria, que con pedirlos con dolor se alcanzan.

62 Difereto San Paulino reparò la piadofa, y ditereta Providencia de aver permitido Christo, que Judas le vendiesse tan de valde, que le diesse por treinta dineros. Pues no disputo tan baja la venta, porque valla poco, fino para que viellemos que le daba muy barato. Pues mas admira, que fi por treinta dineros te dexò vender , por la

D. Chris. bom. 82 in Ioan. Servi nomě meminit Evagelista, quoniam magna res erat non tatum quod eum cu:averit, sed quod paulo post effet ab eo alapam accepturus.

D. Paulin. 691/6. 4.

lit) Trag.in Chrif. Patient. Isid. Hisp. PetradeNatalolo 3.cap. 1020 Mantuan. feft.

Plag.cap.2.

fot. 250

Comment.

ad stigm.

Chrift.

Author

Ioan. 9. v.

340

228 moneda de vn suspiro se dexa com-

63 No confia esta grandeza de Misericordia? Pues esta misma desconsia; porque no ba de ler nuestro fiscal la Justicia, fino la Misericordia. El mayor cargo que nos espera, es esta Misericordia desaprovechada. Tengo vna grave razon. No servir bien à quien todo lo quiere con puntualidad, tiene disculpa en nuestro descuydo. Pero no servir bien à quien todo lo disimula, aun no tiene escusa en la pereza. Quanto nos difimula? Quanto nos espera? Quanto nos aguarda? Pues esta Misezicordia desaprovechada, se bolvera Justicia severa.

64 Vn Verso de nuestro David, muy repetido, ferà prueba fingular de mi reparo : Misenicors Dominus , O auftus , & Deus nofter miferetur. Todos han reparado en que dos vezes le Ilama Misericordioso, y vna sola vez le llama Justo; porque para vna Justicia que tiene sencilla, tiene Misericordia duplicada. A vna Justicia corresponden dos Misericordias; porque siempre exceden à sus rigores sus pie-

dades. Hermosa inteligencia!

65 Pero yo descubro otra textual kambien, y menos favorable. Noten que la Justicia la pone enmedio de las dos Misericordias; porque tener dos Misericordias para vna Justicia, y abusar de dos Misericordias, obliga a que la Justicia se ponga enmedio de la Misericordia, ò para inclinarla à que dessista, ò para mezclarse con ella; porque ver la infolencia de que aun no basta vna Misericordia duplicada, le obliga à que entre de por medio su Jufficia.

66 Aora falta el mayor motivo de nuestra confiança, y desconfiança. Debemos confiar en la Misericordia Divina, porque es tan insigne, que transforma fu Justicia en Misericordia. Des bemos desconfiar , si pecamos mucho, de la Misericordia Divina, porque gransformamos fu Mifericordia en Jufticia. Dios transforma su Justicia en Mifericordia como enamorado. El pecador transforma fu Milericordia en Justicia como necio.

of Permitio el Cielo, que los Magos deligypto emulaffen aMoyfes los mila. Exod. 7.00. gros. Transformo Moyfes las aguas 20. 0 22. del Nilo en fangre. Emulos los Ma-

gos del prodigio, ensangrentaron tambien sus corrientes. Pues como obran el mismo milagro? Fue divina providencia, escrive Gregorio, porque este es vn milagro, que cada instante le hazen los pecadores, porque transforman con su culpa la agua de la penitencia, que lava, en fangre justiciera, que castiga. Es la agua vn elemento, que elevada à Sacramento, quita la culpa primera. Como penitencia, anega con su llanto las segundas. Es la sangre yn licor, que està pidiendo venganças contra los delinquentes: Vox sanguinis Genes. 4.00 clamat ad me de terra. Pues la transformacion que haze Moyles para su provecho, executan los Magos para su dano. Transforma Moyses la agua en sangre con la vara de su cruz, porque transforma la gua de nuestro llan-to en la fangre de su redempcion. Transforman los Magos con el golpe de sus culpas la agua en sangre, que clama contra ellos; porque todos los inftrumentos que avian de pedir milericordias, se buelven armas que piden contra ellos venganças.

68 Digo, señores, que la Miseria cordia se debe esperar, pero que se debe temer; porque no ay cofa mas diga na de temer, que vn mal correspondido amor. Desterremos, Catolicos, estas necias confianzas en su amor, sin saberlas merecer. Desconfie el mas ajustado, y confie el mas perdido; porque de confianza, y desconfianza, se labra la seguridad de la gloria.

69 En grande, y obscura niebla se entra aora mi discurso. Por que permiriria el Cielo, que tres grandes Perfonages muriessen ahorcados? Vn Ab. salon suspenso de sus cabellos. Vn Achitofel suspenso de vn lazo. Vn Judas suspenso de vn arbol? Muchas congeturas se me ofrecian. Dirè las que hazen al discurso. Era Absalon Principe. Era Achitofel el mas fabio confejero que venerò el Pueblo de Ifrael. Era Judas Apostol, compañero de Christo. No suele el mundo tener justicia para Principes, Consejeros, ni Eclefiasticos; porque la autoridad de fus estados, arrassa los castigos. Pues para estos que no tiene horcas el mundo , levanta sus horcas el Cielo; porque sabe ahorcar el Cielo, à quien difimula por razon de estado el mun-

s. Reg. 18. 0.9. Ib. 17. 0. Matth. 27.

Pfalm.114

0.50

70 Mayor razon darè. Vn Achitofel, y vn Indas mueren desesperados. Pues como permite, que estos desesperen , y dispone , que vn Ladron en vna afrentofa Cruz se salve? Creo que para vo gravissimo desengaño. Era Achitofel fan sabio, que dize el Texto le confultaban como à Oraculo divino. Era Judas tan afortunado, que le nombro Christo por Apostol, y vivia en la intima conversacion de Christo. Si preguntaramos à la prudencia humana, si tenian estos hombres señas de predestinados? Es cierto que responderia, que las tenia clarissimas. Què mayor señal à nuestros ojos, de predestinado, que ser Achitofel tan sabio; que le tenian por divino : Ser Judas efcogido por Apostol, y vivir con va Dios encarnado? Pues estos mueren desesperados, y vn Ladron muere contrito; porque no confien en las fenales que parecen de predestinados, ni defconfien en las fenales que parecen de prescitos.

71 Señores mios, confiamos en fu clemencia? Pues miren como los que tenian feñales para poder confiar como dichofos, son infelizmente desdichados. Pues en que confiamos, vieviendo como vivimos? Necio error! Ninguno debe vivir confiado, ni el que parece dichoso, ni el que no lo parece: ni el virtuoso, ni el pecador: ni el de vida libre, ni el de profession estrecha; antes en este debe ser menos la confianza; porque al passo que es mas ceñida la vida, pide mas estrecha

correspondencia.

cubro ella desenganada novedad. La imagen de la reprobacion, la puso Dios en cabeza de cinco Virgenes descuydadas como necias, y dormidas como improvidas: Quinque autem ex eis erant satue ::: clausa est ianua. Que es esto Dios de los Cielos! Pues como no toma el Cielo para retrato de la vicima miseria à los publicanos, adulteros, viureros, y homicidas? Como toma à vuas Virgenes, siendo la virginidad vua prenda tan alta, y tan ambiciosa? En las Virgenes se ha de poner el exemplo de las desdichas? Si Scinores.

73 Noten la tazon de Chrisostomo, y Agustino. Puso Dios el exomplo de la reprobacion en cinco Virgenes, y no en cinco adusteras, porque

no desconfiassen las fragilidades, ni confiassen las virtudes. Vna fragilidad desvelada, encontrara abierta la puerta de la gloria. Assi la encontrò Madalena. Vna virginidad dormida, ha-Ilara la puerta cerrada: Claufa est ianua. Assi la encontraron las neciasa Encontraron la puerta abierta las prudentes, porque no dormian, sino dormitaban. Hallaronla cerrada las necias, porque no folo dormitaban, fino dormian. Las necias duermen, v las prudentes apenas dormitan; porque verse los necios en vn estado perfecto. los haze dormir confiados; verse los prudentes en vn estado perfecto, los desvela tanto, que casi no los permite dormitàr de rezelosos.

Mayor desengaño oculta. Duermen las Virgenes necias, hallandose en el perfectissimo estado de la virginidad; porque como necias juzgan, que aviendo llegado à tan alto estado, no tienen ya mas que hazer. No duermen las Virgenes prudentes, hallandose en el mismo ellado; porque reconocen como discretas, que al passo que es mas perfecto el estado, es mas delinquence vo descuydo. Dormitse vn Soldado en su casa, es pension de lo humano: Dora miríe en la campaña, siendo de posta, fuera alevosia del exercito. En elta vida siempre vivimos en campaña. Duermen las Virgenes necias, porque la perfeccion del estado, las ocasiona imprudentes confianzas. No duermen las Virgenes prudentes, porque la mayor obligacion, las excita à mas vivas diligencias; porque confiarle en la perfeccion del oftado para dormirle, es de necias; desconfiar del estado pas ra desvelarse, es de entendidas.

75 Llevados, Señor, no de viles impulsos de miedo, sino de leales respetos de cariño, prometemos vna verdadera penitencia, diziendo el do loroso percavi de David. Pecamos, Señor, pecamos. Conocemos, y abominamos nuestra culpa; homanese vuestra Divina Misericordia, sino merecemos vuestra Clemencia, esta sanore supele lo que nos falta. Indignos somos de que vseis con nosperos piedades: pero no se miden vuestras gracias por la pequeñez de quien las recibe, sino por la grandeza de quien las das. No ha de poder soas unestra ingraticad, que

Matt. 25.

2. Reg. 16.

V. 230

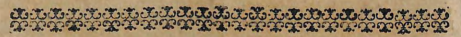
D.Chrifos. hom.79. in Matt. vuestra Piedad. Bien pueden quedar vuestras Piedades ofendidas, pero nu 1-

ca pueden quedar canfadas.

75 Esse abierto corazon nos està combidando con la entrada, pues nos franquea ran amorolo la puerra. A ninguno quereis cerrarla, pues la aveis dexado tan abierta. Introducidnos, Señor, en vueltro corazon, para que encontre nos essa Sangre, y agua; la Sangre que nos redima, y la agua que

nos lave, para que anegados en llantos hagamos confession perfecta, rasguemos nuestros pechos en dolor, ofrezcamos morir mil vezes, antes que ofenderos, no feamos mas ingratos à vueltras Piedades, para que no desmereciendo vnestra infinita Clemencia, nos concedais eficazes auxilios de

gracia, para befaros los pies en enternidades de gloria. Amen.



# RACION SOBRE EL VERSO TERCERO

# DEL MISERERE

Amplius lava me ab iniquitate mea, & à peccato meo munda me. Ex Plalm.50. vers.3.

Y pide David al Cielo que le lave mas su pecado, que le limpie mas su delito. Anega su delito en el calienre golfo de sus ojos. No mira yà el respeto à su pecado con horrores de delito, fino con luzes de exemplo ; porque es tal la eficacia de vn bien sentido llanto, que no solo borra, sino limpia: y tanto limpia el negro borron de la culpa, que no queda señal de

lo borrado; porque quedan tan limpias las señales, que parece que jamas huvo

V.II. O 120

Amb.li.10.

in Luco

Vna elegante alusion debo al insigne Ambrosio. Mira aquel horroroso Actor. 10. lienzo de serpientes venenosas, y ayradas sieras, que ostento la esfera a Pedro, y dize, que es el lienzo que ofreció en el Calvario Joseph, para sepultar al Redemptor: Bonum linteum misit Ioseph ille iustus, & fortasse fuit illud, quod Petrus vidit ad se de Cœlo missum, in quo erant genera quadrupedum, atque ferarum.

5 Este juizio tiene un grave encuentro en el Texto Sacrosporque se diferencia tanto este lienzo de Pedro del lienzo de Joseph, como estàr el de Pedro lleno de fiereza, y el de Joseph, de blancura. El de Pedro no tenia mas que fieras, y animales venenoses: el de Joseph, era nuevo, y blanco, y incapaz de averse manchado, porque no avia servido: In sindone munda. Pues como puede ser el mismo lienzo el que està lleno de manchas, y el que està lleno de blancuras?

4 Porque supo limpiarle Pedro. Era el lienzo de Pedro, negro, y inmundo : Era el de Joseph, nuevo, y blanco. El de Pedro era imagen de vn pecador Ileno de fieras culpas : el de Joseph era retrato de vn Justo lleno de blanquissimas perfecciones : Pero supo transformar Pedro su lienzo negro en blanco, porque dize el Texto, que le mando el Cielo matar las fieras: Occide, O manduca. Este es el dolor de la penitencia, que mata con el arrepentimiento las sieras de los delitos : y delitos muertos à fuerza de dolores, dexan el lienzo de la vida tan blanco, que juraran los ojos, que es lienzo nuevo: Sindone munda. Mercatus findonem.

Ya escucho que me replican, que podrà passar, en suerza de la penitencia el tienzo de la vida de negro à blanco;pero nunca passarà à ser nuevo. Luego nunca

59. Marco 15. 0.46. Mercatus findonem. Actor. 100

W. 130

Matt. 27.0.

De Miserere.

serà vn lienzo mismo; porque el de Joseph, era à va tiempo nuevo, y blanco: el de Pedro, era negro, y inmundo; y si el dolor tiene actividad para dexarle

blanco, no tiene poder para fabricarle nuevo.

Pues yo sospecho, que es tan larga la jurisdicion de vn doloroso llanto, que tiene imperio para todo. Era el mismo lienzo de Joseph el de Pedro, aunque estaba lieno de fieras, porque estaban muertas al dolor : Occide : y es tan poderoso vn llanto, que no solo limpia, sino transforma; porque como la gracia edifica lo que la culpa destruye, se transforma en nuevo Templo de gracia, el que era edificio arruinado por la culpa.

Vaticinio fue de Jonas, que dentro de quarenta dias se avia de destruir Ion. 3.v.4. la infigne Corte de Ninive : Adbuc quadraginta dies , & Ninive subvertetur. Estos quarenta dias, en dictamen de Sabios Expositores, aluden à nuestra Sacra Quarentena, tiempo destinado, como aquel, para penitencia de nuestras culpas. Pero tiene vna grande replica este dictamen, porque no pueden ser parecidos aquellos quarenta dias à los nuestros ; pues los nuestros son para perdonar, y aquellos sueron para destruir. Pues por esso se parecen mejor : porque vua misericordia despreciada, se transforma en severa justicia: y quarenta dias concedidos para llorar, son quarenta dias señalados para destruir; porque justamente obra en destruir, à quien desprecia quarenta dias que le dan para llorar.

8 A mi Norte contemplo, que siendo el Oraculo Divino, parece que saliò falso, porque el decreto era: Adhuc quadraginta dies, O Ninive subvertetur. Dentro de quarenta dias se arruinara la Ciudad. Corrid el tiempo, y no se acrui-

nò. Pues como no se observa vna palabra soberana?

Varias soluciones han dado los ingenios. La textual, y verdadera es, que no era decreto affertivo, fino conminatorio. No era abfoluto, fino condi-

cionado. Destruire la Ciudad, sino me templan el enojo con el dolor.

10 A esta satisfaccion theologica, adelanto dos morales, una para sus piedades, y otra para nuestras costumbres. Cumple la palabra à Abrahan de su felicidad, à Judas de su Imperio, y à David de su Real succession, y no cumple la palabra de destruir la Ciudad; porque esta segunda palabra, era de cassigar; las primeras palabras, eran de favorecer: y cumple puntual las palabras de favorecer, dispensando la de castigar; porque en competencias de piedad , y pundonor , parece que puede mas la piedad de su clemencia, que el pundonor de su palabras

La segunda solucion es de Agustino, y Gaudencio. Cumpliole el decreto Divino. Ninive se arruino. Pues no permaneció fija, y constante? Es engaño de los ojos. En lo exterior quedaron sin arruinarse sus edificios: En lo interior se arruinaron todos, porque todos los Ninivitas, hizieron verdadera penitencia: y transformada la Ciudad en vna Corte santa, se arruinò la Corte peca\*. dora; porque quedò con el dolor can destruida, que se viò transformada en otra,

No es ya David el escandalo seo de sus Reynos, sino el blanquissimo exemplo de sus vassalles. Anegò en lagrimas sus delitos, y de contrito passò à eransformado. No quedo folo limpio, fino fabricado de nuevo; porque fiendo tan poderosa para destruir la culpa, es mas activa para edificar la gracia. AVE MARIA.

LA CONTRACTOR CONTRACT and the control of th

Amplius lava me ab iniquitate mea, O à peccato mso munda me. Ex Plalm. 50.

L Norte de estePsalmo, es el arrepentimiento mas dicholo, que celebra el Cielo, y admira el mundo. El verto de oy es muy difcreto, porque es muy desconfiado: Amplius lava me. Lava mas mi delitos Limpia mas mi pecado. Esta suplica parece ociofa, ò desconfiada. Pues no

es sino discrecion de su penirencia. Està David limpio del delito, y pide le lave mas del pecado:porque se han de repetir las penitencias, como fino effuvieran perdonadas las culpas fuegan muchos, que con vn peque quedan can fantos como David. No tolo dixo David peque, fino florò, tufpiro, y fe martyrizò; Tt 2

D.Gauden. gract. 3. ad Neophyt.

porque si son insinitas las piedades divinas, tambien quieren nuestras dili-

gencias.

14 En este grande hermoso gosso del llanto, pretende oy entrar mi obligacion. David llora, y repite el llanto desde que Dios le amonesso por Natàn; siendo por tanto llorar, exemplar que los penitentes deben seguir. Dos cosas nos persuade, llorar mucho, y el tiempo. Pues à estos dos Puntos se estrecharà mi Oracion. El primero serà la razon de llorar tanto David. El segundo, el tiempo en que se debe llotar.

#### PUNTO PRIMERO.

horrado, à essencios de su arrepentimiento, el pecado de David, que tiene de pecado la representación, y de exemplo la verdad. Es vu delito, que mas tiene de exemplo, que de escandalo; porque sepulto el do or lo escandaloso, y se transformo la ruina en troseo.

16 En esta transformacion ostentò Dios su Soberano Poder; porque el mas claro argumento de lo divino, es hazer à los instrumentos del delito,

imagenes del exemplo.

Para conocer el infeliz espiritu la soberania del Redemptor, pidiò en el defietto, que convirtiesse las piedras en pan : Die ve lapides ifti panes fiant. Por que no pide aliente va cadaver, que es portento mas claro? Respondo, que pide como tan affuto : l'orque las piedras fon raturales inftrumentos de muerte. Si se dieran en comida, quien comiera piedras, a breves horas espirara : y como reducidas à pan , dieran vida, pide transforme las piedras en alimento, para averiguar fi es divino; porque la mas clara feñal de divino, es hazer instrumentos de la vida, las que eran armas de la muertes

18 Adelanto mas confirmendo el iffi. Forma en pan estas piedras. Pues no bastaba, que suesen otras? Respondo, que bastaba para la substancia, pero no para la grandeza de la maravilla. Porque esta diserencia intervenia entre estas piedras, y otras disantes, que las desviadas, estaban inocentes, y no pisadas del demonio: estas que mostraba, chaban notadas con su

fenal, y fenaladas con el caracter de su eleccion, isti; y como etias piedras eran mas suyas, que las otras, pide que convierta las suyas; porque no muestra su grandeza Dios, convintiendo piedras no tocadas del delito, sino piedras marcadas del demonio.

19 Aora sobre el Texto cae hermosamente la razon. No pide para reconocerle por Soberano, que aliente vn difunto, fino que convierta vna piedra, Hazer con vna dureza feñalada por el demonio, vn milagro de exemplo, fuera mas claro argumento de divino, que descerrajar los sepulcros del Vniverso; porque como estas piedras eran imagenes de delinquentes, y los cadaveres no fon culpados, porque carecen de acciones, mas es convertir vn delinquente, que resuscitar vn difunto; porque como el cadaver obedece, y el pecador le resiste, mas es vencer vna pertinacia, que mover vna obediencia.

20 Arrojome à dezir, que tanto mostrò su Soberania Dios convirtiendo à David, como haziendo, que su delito aya quedado en los siglos para exemplo. Hazer à las cadenas libertades, al gosso puerto, à la fortuna bonanza, y al delito Preceptor, y Maesatro, es claro argumento de su Magestad; porque es hazer à las ocasiones de la ruina, fundamentos de la gloria.

pulchrum eius, nist frumentum, ele. Zace Gorum, O vinum germlnans virgines? Exclama el vaticinio de Zacarias. La obra mas hermosa del divino poder, es el Sacramento del Altar. Este Oraculo padece vn grave argumento. Este Sacrificio es el mismo, que el de la Cruz; y siendo igual so Sacrificado, sa misma belleza tendra el Sacrificio

de la Cruz, que el del Altar.

Respondo, que es el mismo Sacrificio en la substancia, pero diverso en la apariencia; y la diversidad de la apariencia, haze parecer mayor la substacia. Con sus estilos lo probare con cla tidad. En vno, y otro Sacrificio cura nuestros achaques, y sana nuestras dolencias; pero en la Cruz cura nuestras ambiciones con sus humildades, nuestras alegrias con sus tristezas, nuestros deleytes con sus penas, y nuestras tibiezas con sus volcanes. Esta es medicizas con sus volcanes.

Zash. 9.0.

na

Matoh.4.v.

na fabia, curar contrarios con contrarios; pero es la viual, y practicada.

23 En el Sacramento concurre la misma medicina; pero es el instrumento el pan, v el vino. El vino, dize Pablo, que es incentivo de lascivia. El pan, dize Ad Epbel. el Espiritu Santo, que es su precio: y como estos alimentos de pan, y vino Proberuos. provocan ardores, y encienden apetitos; y en el Sacramento se toman para fanar nueftros apetitos los mismos instrumentos, es mas hermosa la medicina del Sacramento, que la de la Cruz ; porque lo grande es , hazer instrumentos de pureza las armas de la lascivia, fundar en los peligros del mal las evidencias del bien; y hazerà las ocasiones de la ruina, fundamentos de la gloria.

> Cumplido con el exordio, en-21 trè nos ya en el argumento. Llorò David su pecado, y quedo con sus lagrimas tan limpio, que sirve de exemplo, y no de escandalo; porque no llorò solo vna vez, repitiò vna, y muchas vezes sus lagrimas, y dolor; porque no fuera cabal fu arrepentimiento, fino

fuera ran continuado.

25 Con el pequè, quedò limpio del delito, pero repite su llanto para borrar tambien el mal exemplo. David debia arrepentirse como particular, y enseñar al mundo su contricion como Rey. No cumplia con lo primero, faltando à lo segundo; porque debia al mundo el pecado, y el escandalo; el delico, y el mal exemplo. Con el dolor oculto, borraba su pecado, pero no quedaba fatisfecho el mal exemplo. Continuando à vista de todos, como dize el incognito, su penitencia, borraba con el exemplo de In conspe- arrepentido, el exemplar de escandaom- lofo: Y como fue su penitencia cabal, nium con- le anegò en llanto, para limpiar su peest cado, y profiguio con el llanto, para borrar el exemplo.

26 Son los delitos de las personas publicas, terribles, porque hazen fus vicios exemplares. Cierto que sospecho, que tiene mas cuipa quien con fu exemplo la provoca, que quien con su

fragilidad la executa.

La que parece ponderacion, es texto expresso. Amenaza el Cielo à los injustos Ifraelitas, por aver derra. mado canta inocente fangre, y jura, que tomarà residencia delde la sangre

de Abèl, hasta la fangre de Zacarias, y que toda ha de recaer fobre sus hombros: Vt veniat super vos omnis sanguis iustus qui effusus est super terram , a sanguine Abel iusti asque ad Sanguinem Zacharie. Noten el super wos, y el omnis, toda. Parece que efta amenaza pifa los claustros de la jufticia. Que cayga sobre ellos la sangre derramada por sus manos, es justo; pero que tambien recayga la fangre derramada por otros, parece excesso. Pues digo que no es excesso, sino infto, porque derramando estos hombres la sangre inocente de nuestro Dios, y Dueño, dieron exemplo a los venide. ros para enfangrentar las manos en todos los inocentes Discipulos. Puestoda essa sangre ha de caer en vosotros; porque delitos ocasionados de vn mal exemplo, mas son de quien con su exemplo los provoca, que de quien con fu mano los executa.

28 La razon de esta severissima justicia, se sunda en los daños, que los delitos de escandalo, y mal exemplo ocasionan. Los delicos de las personas publicas, en lugar de mirarlos con horror, se miran con respeto. De grave pelo cargo Dios à las que llama el mundo fortunas, porque las obligo a fer espejos. Yo fiento, que ningun pecado de poderoso, y de qualquier estado, que por su profession vive obligado al buen exemplo ( con todos estados hablo, y conmigo el primero.) Ningun pecado de hombre de puelto, es fencillo; es forçolo, que fea dobla-

29 Labrò el Pueblo de Ifraelen el desierto vn bezerrillo de oro, à quien rindio lacrilego culto : Fecerunt vitulum in Horeb. Dividido Jeroboan con fus diez Tribus de las dos de Juda, y Benjamin, por razon de estado, y policica para confervar fu tyrania : E. co- 3. Rog. 12. gitato confilio , labro dos bezerrillos v. 200 de oro: Fecit duos vitulos aureos. Pues fi para idolatrar baltaba vno, para que forma dos? Labre vno, como el Pac-

30 Yo creo, que baftaba vuo para la idolarria, mas no baliaba pira la grandeza. El Pueblo de lusel labro vno; pero Jeroboan labro dos; pora que el Pueblo era, como Pueblo, gen-te humilde, y pobre : Jeroboan, era foberano Principe; y para yn pecado

Matth. 23.

Pfalm. 105

fellus peccatum fuum dices. Peccavi Domino.

Incognit.

hic.

5.0. 18.

V. 26.

solo que haze el Pueblo, le haze siempre doblado el Poderoso.

31 No sospechen injustamente, que lo digo por la malicia de ofender la Soberania; no lo digo sino por la carga que trae configo la grandeza, Atiendan la razon. El Pueblo de Israel labrò vn idolo, pero Jeroboan labrò dos; porque los plebeyos, no hazen exemplo con sus obras; los Poderosos. hazen exemplo con sus acciones. El Pueblo no dà exemplo con su delito. El Poderoso, haze el pecado del delito, y el pecado del exemplo: Con que fue natural, que el Pueblo labrasse vuo, y Jeroboan labrasse dos; porque el pecado de vn Pueblo, es sencillo; el pecado de vn Superior, es doblado.

32 Subamos de punto el discurso. Al grave delito del exemplo, le figue la imitacion. Las perfonas publicas delinquentes, entronizan los pecados, y autorizan los insultos. Mira el pobre, y el humilde al delito con sitial, y al pecado con dosel, y juzga la culpa con

sagrados de inmunidad.

33 Darè la razon de este engaño tan infeliz. Es constante, que siempre ha sido mas imperiosa voz para la imicacion, la obra, que la palabra. Pues noten aora vna consequencia precisa. Si los humildes adoran en los Poderosos las palabras, miren si idolatraran

mejor en sus obras?

34 Novissime autem venerunt du fals testes. Vinieron presurosos dos testigos falsos à deponer calumnias contra los resplandores del Sol. Siendo la vida de Christo tan inculpable, como milagrosa, admira, que pudiesse el odio deponer contra vna tan califia cada inocencia. Pues como encontraron testigos falfos ? Escuchen el Texto: Principes autem Sacerdotum 1: Quarebant falsum testimonium contra lesum. Buscaban los Principes de los Sacerdotes testigos falfos: Principes querebant. Pues al instance vinieron : Novissime venerunt. Lo mismo sue buscar restigos falfos los Poderofos, que enconcrarlos dispuestos; porque es obediencia de vn mediano, el gusto, y el querer de vn Poderofo.

Pues mas dize la profunda voz del Texto. Noten el falsitestes, y el Principes querebant. Estos viles hom. bres, que venian presurosos à deponer sonera Christo, conocian que jupaban

falso: Falsi testes. Pues como deponian? Porque los Poderofos los bufcaban: Principes quarebant. No ha de dezir que los buscaron, sino que los folicitaron, y corrompieron; porque no es lo milmo buscar, que encontrar. Pues como no dize, que los encontraron, y pagaron, fino que los buscaron: Quarehant?

36 Porque todo lo ha dicho con el Principes. En los plebeyos, no fuera lo mismo buscar testigos falsos, que encontrarlos; pero en los Principes, lo mismo es dezir que los buscan, que dezir que los encuentran; porque tiene la humildad tan flaca resistencia al humano poder, que sin mas costa, que la infinuacion de su gusto, se ofrecen dos mil à su mal exemplo.

37 Ha Poderosos engañados! Muchos encontraran, que los firvan en sus maldades : Pero essos mismos que dizen, que los sirven, los afrentan; porque los mismos que los sirven para los delicos, los vozean los pe-

cados.

Noten aora vna grave contra-38 diccion de sucessos Estos mismos Principes de los Sacerdotes, que buscaron testigos falsos contra Christo, buscaron tambien las guardas del sepulcro; y monumento. Pero huvo vna grande diferencia; porque de los testigos falfos no dize el Texto, que los avian enriquecido con dadivas, ni aun esperanzado con promessas: A los Soldados, guardas del sepulcro, los dieron copiosos tesoros, para que callassen el aver resuscitado Christo: Pecuniam co- Matt. 28: piosam dederunt militibus. Pues como V.21. à estos falsos testigos no los premian su testimonio? O proceden con estos testigos avaros, ò con los Soldados prodigos.

39 Pues yo sospecho, que ni fue con los vnos miseria, ni con los otros bizarria, sino comprehension de sus genios. De los Sol lados pretendian, que callassen la verdad de aver resuscitado Christo : De los deponentes querian que juraffen vn falso testimonio. De los Soldados, pretendian vn filencio: De los testigos, pretendian vn delito: y no tiene costa en vn Poderoso hallar hombres para vn delito; pero la tiene muy grande hallarlos para vn filencio: Pecuniam copio sam dederunt militibus.

40 Lo milmo fue bulcar eltos fal-

Verso \$90

Matta 26.

W. 60.

fos Sacerdotes, falsos testigos, que hallarlos obedientes, y promptos; porque es vn mal exemplo tan poderoso, que arrastra contra el propio conocimiento. No debo presumir, que avrà Sacerdotes tan falsos, pero debo advertir, que tanto puede vn mal exemplo de Sacerdotes.

Aora veran la fuerza que tiene vn mal exemplo. Enredose Absalon en el arbol con sus hermosos cabellos, y muriò suspenso en el viento. Discreto castigo de su pensamiento loco. Ocupa la region del ayre para morir, porque quiso ocupar el Reyno para mandar; y es el ayre, el puesto de la corona, porq no ay prenda de mayor inconstancia. Diòle el Cielo el puesto que pretendia; porque siendo la mayor corona vn poco de ayre mas supremo, yà le diò vn poco de ayre elevado. Faitòle tierra para espirar; ò porque la tierra no puede sufrir à vn ambicioso, ò porque os justo castigo de la ambicion, faltarle tierra que pilar.

42 Miròle pendiente de su inseliz hermosura vn Soldado, y avisò à Joab presuroso: Vidit hoc quispiam, & nuntiavit Ioab. Aspero el Capitan le re-

prehende, y acusa no averle traspassado la alma: Quare non confodisti eum cum terra, O ego dedissem tibi decem argenti siclos? Ni por todo el mundo, respondiò el atento Soldado; porque su Padre David ordenò lo contrario. Intrepido Joab camina al sitio, y le atraviessa con tres sanzas el pecho. A

tan cruel, y violenta injuria, aun no rindiò el aliento; y al verle palpitando en el arbol, dicz Soldados de la guarda de Joab corrieron, y le mataron: Cucurrerunt decem invenes armigeri Ioab, & percutientes interfecerunt eum.

43 Es gravissimo reparo el que se ofrece. Pues como el primer Soldado, que le viò, no se atreviò à herirle, y estos diez Soldados despues de herido, se arrojaron à matarle? Tres respuestas dare, y todas textuales à las costum-

44 La primera es. Era vando de David, que reservassen sin herir, ni matar à su hijo Absalon: Servate mibi puerum Absalom. Divulgòse el vando en la campaña, y al verse el Soldado, se acordò del precepto, y no quiso contravenir al mandato. Despreciò Joab el orden, y le atravesò con tres

lanzas. Al verle atravesado por Joab; le hieren otros diez; porque el primer Soldado, se acordò del mandato de no herirle: Los diez Soldados, miraron el exemplo de su Capitan de atravesarle; y pudo mas el exemplo de su Capitan para delinquir, que el orden de su Rey para obedecer.

45 La segunda respuesta es notar lo prosundo de las vozes. Noten el nuntiavit, y el Cucurrerunt. El Soldado que avisa, viene, pero no corre: Nuntiavit. Los diez Soldados que le hieren, no solo andan, sino corren: Cucurrerunt decem; porque el Soldado primero, obedecia el mandato: Los diez Soldados, faltaban al precepto; y es tan velòz la malicia, y tan sloja la obediencia, que quando vno anda para obedecer, corren diez para delinquir: Cucurrerunt decem.

46 Pues como fomos tan malos, que corren diez para delinquir, quando anda vno solo para obedecer? Dare la razon. Esta mudanza de passos, no solo consiste en la malignidad de nucstros genios, fino en la eficacia de los impula sos. Anda el Soldado primero para obedecer el mandato, porque le estimulaba el orden, que avia dado David de no herir à Absalon. Corren los diez Soldados para quitarle el aliento, porque los animaba el exemplo de su Capitan Joab de averle herido. Al Soldado obediente, le movia el impulso del mandato. A los diez delinquentes, los movia la fuerza del exemplo; y excede tanto la fuerza de vn exemplo al impulso de vn mandato, que vn manda. to, obliga à vno à andar; pero vn exemplo, obliga à diez à correr : Cucurres runt decem.

47 La tercera respuesta es. Vno solo sue el obediente: Quispiamo Dieza sueron los delinquentes: Decem; porque por vno que ay en el mundo bueno, se suelen encontrar diez malos. Debe de tener la virtad solo los diezmos, pues por vno que obedece el mandato, ay diez que quebrantan el precepto.

48 La misma razon que di para la celeridad de los passos, sirve tambien para el numero de los delinquentes. Es vno el que obedece, pero son diez los que delinquen; porque al vno le movia la obligacion del mandato: à los diez los arrastraba la fuerza del exemplo; y

2. Reg. 18.

Veef.II.

Verf. 14.

Vers. 15.

Vers.5.

à muchos mas arraftra la fuerza del exe plo, que la obligacion del mandato. 49 Tanto delinquio David con el exemplo que diò al Pueblo, que excediò à la malicia privada de adultero, y homicida; porque como estas malicias fon privadas, y la del exemplo, generalissima, excede el menor dano del comun, à la mayor ruina particular. Por eso llora tanto David; porque para reparar el daño grande que ocasionò, era justo que llorasse mas, y mas: Amplius.

50 Delinquiò David con el pecado que hizo, y los delitos que ocafiono; y como el fuyo fue vno, y muchos los ocationados, mas peca por los muchos que ocasiona, que por el vno que

SI Draco pugnabat, O Angeli Apoc. 12.02 eins, dize Juan. Peleaba el Dragon, y peleaban fus Angeles. Todos turbaron con su rebelion el Cielo, pero no à todos les da el Texto vn milmo titulo. A Luzbèl le llama Dragon; à sus sequazes llama Angeles. Ni eltos merecen tan ilustre nombre, ni Luzbel vn nombre de tanto horror. Pues si le merece tal: porque Luzbel arraftrò à los demás con fu exemplo: Gauda trabebat tertiam partem stellarum: y aunque vodos pecaron, es Luzbel vn Dragon, porque los arraftra; fon Angeles desdichados los que le siguen, Angeli eius; porque mayor es la culpa del que los arralleo con fu exemplo, que de ellos, que figuieron fu delito.

52 En el milmo pecado de David, hemos de encontrar mas profundo desengaño. Perdona el Cielo à David por la peccavi contrito ; pero le fentencia à muerte al hijo adulterino por caftigo de su pecado. El decreto de la sentencia, es muy obscuro: Quoniam blasphemare feeifli inimicos Domini, propter verbum boc, filius, qui natus oft tibi morte murietur. Espirard el hijo, porque hizille blasfemar con elle pecado. Todas las vozes fon dificiles. La primera fecifii. No hizo blasfemat David, lo mas que pudo hazer, fue provocar à blasfemias. Luego ha de dezle provocafti, no facifti? Pues quien re dize, que no es lo mismo en lenguage del Cielo, el provocar, que el hazer? Avia David provocado con fu delito. Pues lo mismo es que si lo huviera hecho : Feetfli; porque lo mismo es el pecado que se provoca con el exemplo, que el pecado que se executa

de proposito.

13 Construyo aora el blasphemaro fecisti. David no hizo blasfemias, fino fragilidades: Fue homicida, y adultea ro, no blasfemo. Luego el exemplo pudo mover à adulterios, y homicidios, pero no à blasfemias; porque para este execrable delito, no diò David exemplo. Pues como afirma, que hizo blasfemias?

54 Respondo, que hizo blastemias, porque con su pecado diò exemplo a mayores delitos. Mayor culpa es vna blasfemia, que la fragilidad de vn adulterio. Miraron los Subditos el exemplo de la fragilidad, y passaron à delito mayor; porque como es tan pernicioso el exemplo de pecar, no solo provoca à que imiten los pecados, fino à que inventen mayores delitos.

55 Era el exemplo de fragilidad; y ocafionò el delito de malicia. Era el exemplo vn adulterio, y homicidio, y passaron à lo blassemo; porque no se contenta la malicia con imitar el exemplo, fino que adelanta el pecado. Conociò David el mal, que con su culpa ocasionò, y continua en llorar; por que juzgò que era necessaria toda la continuacion de su llanto, para borrar el mal que ocationo fu delito.

### PUNTO SEGUNDO,

L'segundo Punto era el D. Amb! tiempo: quando avia Apol. 16 de ser el llanto. Brevemente respondo, David c.2: que presto. Assi lo executo David, di- IlleRex tan ze Ambrosio. No dilatò el arrepenti- tus, & pomiento de su culpa, porque al punto tens,ne exique le reprehendiò el Profeta, empezò guo quià llorarla. Todos reconocen la verdad dem mode este aviso; pero son mas poderosas mento mapara las flogedades las tibiezas, que nere penes para el defengaño las razones.

Todos saben, que necessitan passus llorar sus culpas; pero muchos aguar- conscientia, dan à llorarlas, ò en la vejez, ò obli- sed pramagados de la enfermedad. Tremenda tura confellocura es vna, y otra. Vamos à la fione, at primera. No ay cofa mas digna de te. que inmonmer, y llorar, que el pecado; pero vi- fo dotore ve tan derramada nueftra malicia, que reddidie, no folo no ay temor del pecado, fino peccatum que se haze gala del delieo. Yo no me funm Do4 confiello, dize el perdido, fino el Jue- mino.

se delicti

2.Reg. 12. U. 14.

ves Santo, Yo foy muy mozo aora para dexar la inhonesta conversacion; quando tenga sesenta años la devarè: enconces me arrepentire de mis culpas, llorare, v hare penirencia. Son estas vozes deGentiles, ò de Catolicos ? Me corro de reprehenderlas. Ay de aquel, que no tie-

ne verguenza de pecarl

58 Es elegante Texto el de Isaias: Si fusrint peccata vestra vt coccinum, quafinix dealbabuntur: & fi fuerint rubra quasi vermiculus, velut lana alba erunt. Si teniendo dolor verdadero. fuellen vueltros pecados como grana, quedaran como nieve: a fueren como purpura, quedaran como blanquissima lana. Noten, que pone pecados de color de grana, y de purpura. Pues què mas dificultad tuvieran fiendo blancos, que siendo colorados? Mucha; porque va pecado colorado, es de va pecador vergonzolo; y folo fe lava, y fe limpia, el que se pone con su pecado colorado de verguenza.

59 Reparen profundamente lo que no dize Isaias. No dixo. Si los pecados fueren tan blancos como la nieve, se anegaran en purpura, que es la Sangre de Christo, que los lava. De los Justos dize el amado Evangelista, que lavaron en la Sangre del Redemptor sus estolas: Laverunt stolas suas in sanguine Agni. Pues si lavan los Justos en la Sangre de Christo sus estolas; porque no podran los pecadores lavar, y tenir en fu Sangre fus culpas ? Mas natural parecia elta alufion: Pero folo dize, que se limpiaran los pecados colorados, sin acordarse de blancos; porque vn pecado blanco, es vn pecado sin verguenza; y para vn pecado sin verguenza, toda la Sangre Redemptora parece que no basta; porque aunque tiene virtud, la impide con su desverguenza el pecador.

60 Pecar de fragiles, es ruina de nueltro barro; pero continuar en las culpas, y hazer gala del deliro, es obstinacion de demonio. Pues en este excesso obramos como Gentiles, venga yn Gentil à reprehendernos, y aculare nos Infolente locura es, dize Taciro, hablando de la impura Mesalina : Infolente locura es, defva meerle en efcandalos, loca prodigalidad de vicios. Yo digo, que perseverar en las culpas, y hazer gala de pecar, es poner cartel de defafio à Dios, à la razon, y a la ley:

Nomen tamen matrimonii placuit, ab magnitudinem infamie, cuius apud pro- an 26. digos novissima voluptas eft.

61 Ya escucho, que procura dif. culparle el perdido, y me dize. El dilatar la penitencia, y confession, no es gala, fino verguenza. Temo, y me corro de liegarme à confessar. Creo que serà este el motivo, porque debo creer lo mejor. Pero es necia verguenza, y coftofa. No tienes verguenza para executarlo, y tienes verguenza para dezirlo? La verguenza antes de pecar, es meritoria, porque enfrena la culpa. Despues de pecar, es delinquente, porque atrassa la enmienda. No dilates la confession, que hazes mas incurable el mal. Cada dia que te detienes, te empeoras, porque hazes las medicinas mas dificiles.

62 Vna contradiccion bien delengañada concemplo mi Geronimo. A Isaias, que se quexaba de la enfermedad de los labios : Vir pollutus labijs ego sum, le curò vn Serafin con vna brasa de fuego: In manu eius calculus de altari. A Jeremias, que tambien le quexaba de que no fabia hablar, como muchacho: Nescio loqui, quia puer ego sum, le curò con la mano : Misit Dominus manum Juam, O' tetigit os meum. Para la milma enfermedad, le receta muy distinta medicina, porque eran muy diversos los sujetos. La misma culpa era; pero Isaias era varon : Vir sum. Jeremias, era muchacho: Puer ego fum; y à vn muchacho, basta vna mano; à vn varon, se necessita fuego, y mas fuego.

6; Vn varon, tiene mas despierto el conocimiento. Vn muchacho, tiene menos vivo el discurso. En va varon, es preciso que aya corrido mas tiempo; y delitos de mas tiempo, piden remedio mas vivo, fuego, y mas fuego. A vn muchacho que empieza à hablar, como Jeremias; Nefviologui, se le cura con la blanda amistad de vna mano; porque hablar mal vn muchacho, es ignorancia: Vn varon, es malicia, Derenerfe en curar vo muchacho, es imprudencia de los años : Decenerie vn varon, es hallarfe bien con los vicios.

64 Paes dexar la penicencia, y dolor para el ciempo de la entermedad, es locura mayor, Para buen riempo fe guarda, quando es cali impolsible executar las acciones. La penicencia no es regalo q te ha de guardar para el lecho. Guardar el dolor para el siepo del mai

Ifai 6.0.50

Iarem. T.O. 6.0.9. Heer, Supa Icrem.bic. Quia Isaias folidæ, & perfecte xtatis crat::: mittitur vnus de Seraphim, qui non manua fed forcipe 1 & carbona tangat os eius :: Hic aute iplius Del manus mittitur, no vo peccata aulerar, qua per puericia multa non fecerat, fed vt loquendi gratiam tria buat.

140

Ifai. 1.0. 18

es querer que sea malo el delsr. Entonces son las congojas, y las promessas. Si Dios me da salud , sere bueno. Pues como no fuifte bueno, quando tenias salud? Tus obras contradiceu tus promessas. No has de prometer cumplir por el interès de la salud. Esse no es arrepentimiento, fino trato; no es dolor, sino logro. Promessas hechas de temor, nunca se llegan à cumplir.

65 Vna viveza muy ingeniola escrivio Chrisologo, El infeliz rico ins-Luc. 16. v. to al Patriarca Abrahan embialle à Lazaro, para que predicaffe a sus hermanos. Barafla es de los Interpretes, fi pudo ser caridad, porque en la patria de las mittas eum inselicidades, no puede reynar prenda tan hermofa, como el amor. Varias vezes he tocado el motivo que le pudo animar à tan alta suplica. Aora reparo, no en el suplicante, sino en el suplicado.

> 66 El Cielo es tan generolo, que no labe negarle à mortales congojas. Por el hamo desciende docil la llama; porque al vapor de vna tristeza, defciende como fuego la luz divina. Pues como niega el Cielo esta suplica? Pero quien te dize, que la niega? El rico pide, que venga de la otra vida Lazaro à predicar a fus hermanos. Todos lo fomos por la caridad. Luego le concediò el Cielo quanto pedia; porque embiò vn Lazaro por otro Lazaro. Lazaro habitaba el sepulcro, Christo le alento con vn milagro: Fra Lazaro Predicador infigue; y fi pedia a Lazaro para predicar, ya los embio à Lazaro por Predicador.

Dilatose el tiempo, y mudole la persona, pero admitiose la suplica. Pedia vn Lazaro pobre, y embio vn Lazaro rico ; huvo diferencia en los estados, pero no en los exercícios. Pedia que predicasse Lazaro, y dieronle vn Lazaro que predicale Y que fuce de ? Aora rella el mytterio mas veil. El motivo de la Iuplica era para que fe convirtiessen sus hermanns. Viene La. zaro del fepulcro à predicar, y intentan darle la muetre. Luego en lugar de convertife, lo que intentan, es ofenderle. Pues no dezia fe convertirian? El punto es effe , eferive Christologo. Lo dezia vn hombre molo, no de amor. fino de miedo. Estaba padeciendo ; v aunque parece que lo dezia fentido, no lo dezia, fino congojado, porque promessas hechas de temor , tarde, ò nunca fe llegan à cumplir.

68 Estas suplieas, y promessas se Lazarum escuchan cada dia. Cae enfermo el pe- misit. Sed cador protervo, y todo se resuelve en quid missis, promessas, y facrificios. Si Dios me li- quid desidebra de la muerce, serè vn santo. Si Dios ratus , qu'il me da salud, dexare los vicios. Esto es resurgens lo del rico en el infierno. Dezia vnas vo. profecerit. zes, que parecian ajultadas, y no las dezia la alma, fino el fentimiento de la pe- audite. Cona. Haze el enfermo yn acto de contricion; que tal serà? Esto es lo del rico. De- inquie, prinzia vnas vozes, que parecian de caridad, cipes Sacer. y era miedo lo que parecia amor. Cum- dotum, ve ple Dios al enfermo lo que pide, como Lazarum in lo cumplio al rico. Y que sucede ? Que terficerent. quando malo prometia fer bueno; pero en viendose bueno, dà en mas malo.

patienter

gitaverout,

69 No se ha de reservar esta reselucion para el ahogo. En vida se ha de tratar, y componer la muerte; porque à no estar compuesta, se debe temer que sea desdichada. Con què congoja estarà en vn apriero mortal el joben inhonesto con una conversacion perdida. El vengativo con su odio. El murmurador que ha quitado mil honras. El víurero, que tiene su hazienda ganada en viles cambios! Mirante instados de la enfermedad. Van à arrepentirle, y no acierran. Van à restituir, y no se acuerdan à quien. No restituye, sino arroja. No buelve, sino se le cae. Todo và de tropel; y acciones atropelladas, como no fuelen proceder de plena deliberg. cion, y voluntad, es muy contingente, que despues del peligro se retraten,

70 Elto es puntualmente lo que sucede en las fieltas de toros, que el mundo llama festejos, como si fueran feltejos los peligros. Difimulen la comparacion, por la propiedad. Sucede. pacs, en estas locas feltividades, que ocupa el bruto el colo, grande teatro à la vanidad. El valor le desprecia, y la mana le burla Todos le afrencan. Eno. jado de la irrifion el valiente irracional, va figuiendo prefurofo à vn hombre. Corre el hombre, como quien fiò de los pies su vide ( Quien pone en las pies tu vida, bien fe reconoce no viene cabeza) El bruto como mas esforzados, buela mas ligero. Mira el hombre que le alcanza, y aplica la industria, ya que no le aprovechò la ligereza. Suelta la capa. Entretenido con ella el toro, execura el golpe: Paffa deslumbrado ; y 21 instante que passa, cogo el hombre la capa, la facude, y fe la pone.

te pater, ve in domo pa wis mei.

Rogo ergo

27.

LOAM. I L. V. 43-

Ver [. 10.

Div. Petr. Chrif forma perit, Deus pro Lazaro,

71 Fiesta de toros es la muerte. Solrofe por nuestros pecados : anda haziendo fuertes, y executando golpes. Todos se affustan. Mira el enfermo de peligro, que le va alcanzando, y fuelta la capa. Dexa la riqueza mal ganada. Dexa la conversacion torpe. Divertida la muerte, passa sin executar el golpe. Y que sucede? Que se levanta el en fermo, y coge lo que avia foltado.

27 Esto es hazer suertes con la muerte. Pues mira, que no la burlas, que à ti te engañas. Què importa se passe aora, y execute el golpe en la capa, si por sin ha de venir, y dar el golpe en la persona, robandote la vida ? Serà bueno, que te halle entonces, como aora desprevenido ? Adonde iràs, si mueres en esse estado? Es facil que mue. ras, ò no? De tantas como miras, no puede aver para ti vha muerte de repente? Què serà de ti, si assi mueres?

Catolicos mios, no dexemos para entonces el dolor, y arrepentimiento. No malogremos la ocasion que nos concede el Cielo , para estàr en aquella hora prevenidos. Esta prevencion le logra con el llanto. Quieres prevenirte bien? Pues llora, y no dexes para despues las lagrimas. Llora tus culpas, para que te aprovechen, y no

se pierdan tus obras.

Pfalm.125

D.60

74 DosRepublicas de miesses des. cubro en las divinas letras. Vna en David, y otra en San Lucas; pero con tan renida diferencia, que la de David estaba muy copiosa; la de San Lucas, estaba toda perdida Pues como se diferencian tanto? Escuchen la razon. La de David estaba tan fertil, que venian los sembradores coronados de frutos : Ven nient cum exultatione , portantes manipulos suos. La de San Lucas fue tan desgraciada, que no llego à lograrse de tres partes vna espiga; porque en la mies de David: Ibant, O' flebant, iban 1embrando, y llorando: en la mies de San Lucas, falto la humedad de la Luc. 8.0.6. agua : Natum aruit, quia non babebat humorem : y penden canto los frutos de las lluvias de nuestros ojos, que al paffo que se và llorando, van creciendo; al passo que no se llora, se van secando. 75 Catolicos, y Christianos mios,

en nucltros ojos confilte el no perder lo fembrado, Todas las miesses penden de las lluvias celestiales. En aviendo Sol, y agua, ay buena cofecha. El Sol

siempre le renemos prompto, porque nunca falta Dios con sus auxilios. Pues pongan la agua nuestros ojos. Has concebido esta Quarelma algun buen proposito de enmendarte, y arrepentirte? Pues mira, que sino le riegas, se ha de secar: Natum aruit, quia non babebat humorem. No pierdas lo sembrado. Paguen los ojos con varbuen llanco, tantas indignidades como avran vitto.

79 Pero no le contenten, Señores, con quatro lagrimas de cumplimiento; porque ay vnos llantos tan superficiales, que mas parecen hazanerias, que dolores. Has estado pecando toda tu vida, y te contentas con llorar vn quarto de hora? No se como mides la farif-

faccion à la culpa.

77 Aprende de David el estilo de llorar: Exitus aquarum deduxerunt oculi mei, quia non tustodierunt legem tuam, dize el arrepentido Rey. Arrojaban mis ojos vnas falidas de aguas, porque no avian observado las leyes divinas. Noten el Exitus aquarum. No ha de llamarlas falidas de aguas, fino corrientes hermolas, pues son tan crecidas, que anegan su lecho : Lacrymis meis firatum meum rigabo. Pues como Pfalm.6.2 dize que salen, aviendo de afirmar que 7: corren? Porque llora como arrepentido, y fabe el motivo de llorar como discreto. Ay grande diferencia entre falir las aguas de sus ojos, ò correr; porque el falir, es principio; el correr, es aumento : y llora David tan arrepentido, que no le parece que và su penitencia en aumento, fino que siempre se queda en vn corto principio.

78 O discreto, y verdadero Ilanto! No te atreves à dezir, que tus lagrimas corren , solo dizes que salen: Exitus aquarum Mares derramas, pe. ro no tienes ojos para ver lo que noras, Tienes ojos para llorario, y no tienes ojos para verlo; porque tener por mucho lo llorado, fuera anegar en tu milmo llanto tu arrepentimiento.

Yà, Señor, para falir de nueltras culpas, nos postramos devotos à vuestras plantas. No creo que es de finos, fino de temerofos; pero no examineis muy escrupuloso el motivo, fino hazed que lleguemos arrepentidos. Para lavarnos de la culpa, pandremos nofotros la agua : Pero mirad , Senor , que fomos may oblinados , y muy duros. Ablandad muestras durezas,

Pfalm. 118 V. 136.

pues sabeis ablandar peñascos. Vengan golpes, como al peñasco de Moyses. Vengan golpes, y heridas, pues no bastan palabras. No basta hablarnos, es necessario herimos.

80 Moved, Señor, las aguas de maestros ojos con la eficacia de vuestros auxilios chazed que aneguemos en llanto nuestros deliros. Dichoso naustragio suera, que anegara tanta culpa. Ilustrad, Señor, nuestros entrendimientos, encended nuestros co-

razones, perdonad mestros pecados, por vuestra Misericordia infinita, por vuestra Piedad inmensa, por essa Cruz Redemptora. Dadnos vna verdadera enmienda, para que devotos, arrepensidos, enmendados, y contritos no bolvamos à ofenderos, y consigamos la siemeza en este Santo proposito con la suxilios de vuestra gracia,

para befaros los Pies en eternidades de gloria. Amen.

STATEST CONTRACTOR OF STATEST OF

# ORACION

# SOBRE EL VERSO QVINTO

## DEL MISERERE.

Tibi soli peccavi, & malum coram te feci, ve instificeris in Sermemibus tuis, & vincas cum indicaris. Ex Psalm. 50. v. 5.



Y mira mi respeto à David, no convisos de enipado, sino con glorias de arrepentido. Oy enseña desde la Cathedra del desengaño, las liciones del arrepentimiento. El dolor es el Maestro, las lagrimas son las vezes, y los suspiros los conceptos. O dichoso delito, que aviendo nacido escandalo, has quedado en los siglos para exemplo!

2 El Verso de oy es el mas disseil; porque es dezir David, que pecò solo contra Dios: Tibi soli peccavi, quando pecò tambien contra los hombres, apu-

rando à fumalicia los deslizes. Delinquiò con Bersabè como saco, y con Vrias como sargriento. Pecò contra vna honra, y pecò contra vna vida. Pues como afirma, que pecò solo contra el Cielo, quien tan gravemente escandalizò al mundo?

Reservando para la Oracion otras razones, respondo con la inteligencia de mi venerado Agustino. Delinquiò David contra Dios, y contra los
hombres; pero siendo su delito contra estas Gerarquias tan distintas, como defiguales, dize, que pecò solo contra Dios. Pues Quid est tibi soli peccavit Dize
Agustino: Quia tu solus sine peccato, responde discreto. Elle institus punitor, qui
non babet quod in illo puniatur. Elle institus reprebensor, qui non habet quod in
illo neprebendatur. Dize, que pecò solo contra Dios, porque solo Dios no puede pecar. Y solo aquel puede cassigar, que no tiene que le cassiguen: Solo
aquel puede reprehender, que no tiene que le reprehendan.

4 O Juezes! O cortesanos! O maldicientes! Si acaso no estodo uno maldicientes, y cortesanos, Que Tribunales son estos, donde el Juez que sentencia,

D.Aug.bise tom. 8. fol. 198.

se halla tal vez complice en semejante culpa? Como reprehende quien delinque? Ha Predicadores! Por mi vnicamente lo digo. Nuestras reprehensiones feran nueltros fiscales, pues tal vez incurrimos, el vicio mismo que reprehen-

Solo contra Dios, dize David, que pecò; porque solo puede ser su luez aquel que no puede pecar. Esta inteligencia se enlaza con la vitima clausula de nuestro Verso: Et cincas cum indicaris. Y venceras quando seas juzgado No debe dezir, fino que vencera quando juzgue. Es cierto; pero es concepto pro-

fundo.

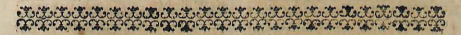
2. Reg. 12.

W. 12.

6 Dios vence quando juzga, y quando es juzgado. Los hombres quando son juzgados, quedan vencidos. Dios queda victorioso, porque en el Tribunal de Pilatos fue juzgado por reo, fiendo la misma inocencia; y quedan los hombres vencidos quando fon juzgados, porque los hallan con culpas: queda Dios victorioso quando es juzgado, porque no le encuentran delitos. Logra, pues, dos victorias en su grande juizio, vna quando juzga, y otra quando es juzgado; porque quando juzga, logra la victoria su justicia: quando es juzgado, logra la victoria su inocencia.

Para seguir el alto desengaño, que nos da este dichoso arrepentimiento,

necessito de todo el Patrocinio de la gracia. AVE MARIA.



Tibi soli peccavi, & malum coram te feci, vt instificeris in Sermonibus tuis, & vincas cum iudicaris. Ex Pfalm. 50.

L Norte de este Psalmo de David, es solicitar la Divina Piedad ; y aviendola engrandecido en los Versos antecedentes, buelve à implorarla aora con la rendida confession de que solo ha ofendido à su Magestad : Tibi foli peccavi, y que mostrarà Dios sus glorias castigandole: Et vincas cum iudicaris.

Es dificil esta confession; porque no pecò en el Templo, fino en fu Palacio. El delito fue can escondido, que aun para la malicia viviò fecreto: Fecifti abscondite. Triunfar Dios caftigando, es vn trofeo justo para la Deydad, pero no ambicioso para el pecador. Muchas improporciones tienen estas vozes à nuestro aspecto. Peto me determino à vencerlas todas en dos Puntos. El primero ferà, dar las razones por que siendo este pecado contra los thombres, dize David, que es folo contra Dios. El fegundo ferà, que la victoria de su justicia castigando al pecador, es conveniente al pecador, y ambiciosa.

### PUNTO PRIMERO.

Trva de exordio examit nar el rostro al deliro. Mancho ciego David el conjugal le-

cho de Vrias : à quien no rindiò Sant con su embidia, postrò Bersabè con su belleza. La diferencia esta en que Saul era enemigo declarado: Vna hermosura, es vn enemigo oculto; y haze mas daño vn enemigo oculto de quien no me cautelo, que vn enemigo publico, de quien me guardo.

11 Mirò David à Berlabe, y ces gò. Tan poderoso es el contrario, ò tan flaca la resistencia, que se rinde la alma à escala vista. No ay contra este monstruo valentias de discurso, quan-

do ay flaquezas de corazones. 12 El hombre mas fabio del mundo, hizo el pecado mas necio. El delito del ignorante confirmado, fue dezir, que no avia Dios, Dixit infipiens in corde fuo : non est Deus. Este Psalm. 13. fue el pecado del necio. Salomon fue el hombre mas fabio, y el amor de las mugeres le obligò à facrificar impuros incientos en baltardos humos: Vt fequeretur deos alienos. Lo milino es v. 40 negar la Deydad, que multiplicarlas porque quien la multiplica, la niegas pues la Deydad dexara de fer Deydad, fiendo mas que vna. Poes como el hombre mas fabio, haze el pecado del hombre mas necior Porque de. pravatum eft cor esus per mulieres, Eftaba ciegamente enamorado, y tranf-

1. Reg. 11.

tor-

forma tan indignamente el amor, que haze del hombre mas sabio el hombre mas necio; pues haze que execute el pecado del necio, el hombre mas sa-

13 Es vn vicio tan altivo, que lo primero que tira es à dominar al entendimiento: Por esta razon es el vicio mas peligroso, porque sin entendimiento no es facil arrepentirse del delito; y como los otros vicios no privan el discurso, y este borra el enrendimiento, no encuentra con la penitencia el lascivo, porque le falta discutlo para tener arrepentimiento,

14 Profundicemos mas la contradicion. El pecado del mayor necio, fue negar la Deydad en su corazon: Dixit in corde. El delito del hombre mas sabio del mundo, que sue Salomon, fue negar à Dios con las obras, edificando falsos abominables Templos, y manchando el ayre con facrilegos cultos: Fecitque Salomon quod non placuerat coram Domino. El necio dixit, y el sabio fecit. Lo que dixo el necio, hizo el fabio; y como ay ranta diftancia de dezir à hazer, el sabio se arrojò à hazer, lo que el necio se atreviò solo à dezir; porque aun no se atreviò el hombre mas necio, al pecado que se arrojo el hombre mas sabio.

15 De esta verdad se infiere el proverbio Castellano del yerro del entendido. Mas corpemente erro Sa lomon, que el hombre mas ignorante; porque la ignorancia negò la Deydad tan secretamente, que la nego en su corazon: Salomon la infamò con tanta publicidad, que la nego en los Altares, y los Templos; y como Salomon fabio, publica la necedad que el necio calla, doblada ignorancia fue manifestarla, que tenerla, y encubrir-

16 Baste de exordio, y entremos en el argumento. Ciego David delinquiò contra Dios, y contra los hombres ; y fiendo fu delito contra Gerarquias can distintas, como encongradas, dize, que ofendio folo à Dios; porque es tan precifa la obligacion del exemplo que se debe dar al proximo, que fiendo hombres para el escandalo, te han de mirar como Diofes para el respeto.

En los vanamente nobles, mayor es la cobardia que tienen al mun-

do, que al Cielo; mas es el temor de los hombres, que de Dios: Yo tomara, que tuera igual el temor de Dios al de los hombres. Es la fama el Dios de los honrados ; y mas teme el vano pundonor vn delito por la afrenta, que

por el horror de la culpa.

18 Privacion de Scetto, y Coro. na notificò Samuel à Saul con aspero edicto. Escucha el infeliz Principe el Oraculo, y cediendo à su decreto le dize: Honora me coram Senioribus po- 1. Reg. 15. puli mei. Conozco mi afrencoso deli- 0.30, to, pero te suplico que me honres delante del Pueblo; porque no fentia Saul el deshonòr con el Cielo, solo sentia su deshonra con el mundo.

19 A ser verdadero su dolor, avia de enmendar la voz de coram Senioria bus populi, y mudarla en coram Des. Deshonrame con el mundo, y honrame con el Cielo; que como yo fea honrado entre verdades, mas que parezca infame entre mentiras.

20 Doy fegunda inteligencia al lamento de David. Este Principe no habla como soberano, sino como discreto. Delinquiò contra Dios, y los hombres, y dize que contra Dios folo; porque mira con tanto respeto à los hombres, que los tiene por Deydades. Lo que en este Principe es discrecion, fuele fer en los foberanos vanifsima autoridad : Agravian à los particulares, y no tienen sus injurias por delitos, fino por inmunidades de fus Tronos, Desprecian à los infimos, y juzgan tributos à fu grandeza, las insolencias de su forcuna, Estos vanissimos Tiberios nunca presumen que ofenden à los hombres por mas que los pifen ; porque injuriando à todos con sus despreçios, los tienen por soberanias, y no delitos,

21 Estos coronados excessos, à cuya libertad dà juritdicion el poder, tienen mas dificil la Divina Piedad; porque valerse de lo soberano para los excessos, es anadir para Dios la culpa de lo ingrato, y para los hombres el delito de lo violento.

2.2 El milmo David lo convencerà con vna hermofa contradicion. Para perdonar à la pobre muger adul: tera, la hizo Christo vna advercencia: pero admira, que ni la mandasse l'orar fu culpa, ni expressamente prometielle su enmienda : Vant , O' iam and Toan. 8. ve

plius

plius noli peccare. Para perdonar à David, esperò su derramado llanto, y le castigò con la muerte del hijo adulterino. O designaldad soberana, solo practicada en tu sala divina! El mismo delito era de fragilidad, y adulterio; pero siendo igual la culpa, era deligual la persona. En la muger como pobre, fue flaqueza: En David como soberano, fue malicia; y si en las salas humanas se castigan primero las flaquezas de los pobres; en las divinas, fe castigan primero las malicias de los Principes.

23 Hemos visto la defigualdad de la jutticia; pero falta penetrar aora los motivos de tan desigual sentencia. La flaqueza de la muger, fue fragilidad del sexo. La de David, sue aperito desordenado. Vna pobre muger, no arrastra con su delito. Vn Rey soberano, arruina con su exemplo. Vna muger, padece la pena de su culpa en la verguença de acufada. Vn poderoso, que pierde el respeto à la fama, no conoce de vista la pena de la verguença. A vna muger en siendo fragil, la mira el mundo con desprecio. A va soberano, aunque lo sea, le mira con medroso culto. Las fragilidades de vna muger, las castigan los hombres, porque la deshonran. Las flaquezas de vn Poderoso, parece que las adoran, porque todos las disculpan. De las culpas de los pobres, todos son fiscales. De los delitos de los Soberanos, todos fon patronos. Vua muger, escandaliza con su pecado. Va Soberano, autoriza lu culpa con el refpeto. Y no merece tanta pena vna fragilidad, que encuentra el castigo en su deshonra, como vna flaqueza, que autoriza su culpa con el manto de so-

24 Para la adultera fue la piedad; para el adultero David, el rigor : Aun perdonado su delito, le decretò el Cielo vna guerra perpetua por caltigo: Non recedet gladius de domo tua ofque in sempiternum. Para la fragil muger corrieron todas las piedades, y para vn Principe como David, todos los rigores ; porque para las fragilidades, nacieron las clemencias; y para malicias coronadas, las judicias.

25 Debon ser en el Tribunal Divino mas feveramente caltigados los poderolos, porque como entronizan

los pecados, autorizan los delitos. Severo el Cielo mandò à vn Angel que cortale por la raiz el arbol de Nabuco: Succidite arborem. A la hignera Dan. 4. 06 esteril, vestida de vanas ojas sin trucos, 110 mandò cortarla, pero intercediendo el dueño se reformò el decrero, y se suspendio el castigo: Dimitte illam, O Luc. 13. V. boc anno. La diferencia del rigor consiste en lo representado. No tuvo el Cielo clemencia contra el arbol de Nabuco, viandola con la higuera; porque esta pobre higuera, era vn arbol particular : el de Nabuco, era va arbol de Rey; y aviendo clemencia para los pobres particulares, no la quiere tener para Soberanos, ni Princi-

26 Sobre las razones apuntadas, resta otra. Tan adultero fue David, como aquella acusada muger, à quien perdonò; pero fue crueldad del adulterio en David, matar al inocente Vrias ; fue fragilidad en la muger, condescender à su vil inclinacion. Por esta desigualdad de impulsos, con igualdad de pecados, el rigor contra David fue clemencia; la piedad con la muger, fue justicia : porque la mayor pena para vna malicia, es corta; la mayor clemencia para vna fragilidad, es justa.

27 Memento quaso quod sicut lu. fob. 10:04 tum fecerisme, exclama discretissimo 9. Job. Todas sus clausulas son vnas divinas difereciones, que en la Carhedra de su desdicha, leia el sabio desengano de su paciencia; pero esta, en mi corro dictamen, excede à quantas pronunciò su discreta infelicidad.

28 Perdonadme, Señor, porque foy hechura de barro, y vn vivo borron de lodo. Mayor discrecion suera pedir, que le perdonase por su Piedad infinita, y por su Misericordia inmenfa. Pues como no le pide clemencia por ser Dios infiniramente piadolo, sino por ser èl, fragil contextura de bar-

29 Porque pide, dize Gregorio, como can discreto. Dos motivos tiene Dios para perdonar los pecados; vno dentro , y otro fuera : Vno interfor dentro de si, y otro exterior fuera de fu ser. El motivo para perdonar dentro de sì, es fer va Dios infinitamente piadofo : el motivo para perdonar fuera de si, es nueltra fragilidad; y es

2. Reg. 13. v. 10.

tan poderolo este motivo segundo, que casi le pone sob en balança con

el primero.

Ya avia solicitado lob el perdon, por el motivo de lu infinita Piedad: Manus tue fecerunt me. A este motivo infinito, arrima el motivo de flaco: Sicut lutum. No dixo Sicut ferrum, como hierro, fino como barro; porque el hierro, es tan obstinado, como duro; el barro, es tan fragil, como polvo; y no era motivo para perdonarle la obstinacion de vu yerro, sino la fragilidad de vn barro.

Para los obstinados se hizieron los rigores : para los fragiles nacieron las piedades. No se debe castigar por los milinos filos la flaqueza de yn tropiezo, ò la verdad de vn escandalo. El milmo sucesso de David lo dirà. Dos delitos executò David, el adulterio, y el homicidio: Pues por qual le castiga, por el homicidio, ò

por el adulterio?

32 Relpondere à la duda con el sucello. El delito de adulterio, sue ceguedad de enamorado; el del homicidio, fue arbitrio de politico: matò à Vrias, porque no se divulgasse su pecado, y para sepultar su delito; y como en el adulterio le arrastrò la ceguedad de su antojo, y en el homicidio la razon de chado de lu respeto, mas pa rece que delinquio adulterando, que matando; porque al adulterio no le moviò su credito, sino su antojo; y al homicidio, no le moviò su antojo, fino lu credito.

Parece la razon hermola, y atrevonie à dezir, que es falsa. Para decidir la duda, propongo vna queltion. Qual fera mayor delito, cegarfe de enamorado, ò de ambicioso? El adulterio fue cegarle del amor de fu guito : el homicidio fue cegarfe del interes de su credito. Qual es mayor cesucdad, la de la voluntad, o la de la ambicion?

34 Respondo, que à primera luz parece mayor la ceguedad de vn ama biciolo, que la de vn enamorado. Dos cabellos encontrados admiran las divinas letras; entrambos fueron def. graciados, porque eran muy hermo. Indie. 16, fos: eltos eran los de Sanfon , y Ablalon. Fueron sus bellezas ocasiones de 2. Reg. 18. sus desgracias, y siendo iguales las ocuriones, falieron deliguales los fines,

Perdiò Sanson por los cabellos la libertad. Perdio Absalon la vida. La perdida de Sanson, se restaurò con credito, porque zelando el honor divino, grangeò con ellos inmortal fama; pues si le quitaron la vida, le in- Indie 16.0. mortalizaron la honra. Los de Absa- 30. lon, le quitaron primero la vida, para viurparle despues con mayor tyrania la honra. Pues si Sanson se recobra, como Abfaion no se restaura?

35 Respondo con la diferencia de genios. Sanson entregò sus cabellos à su amada Dalila. Absalon los entrego à la codicia, pues los vendia en publica venta: Ponderabat capillos capitis sui; y como Sanson los entrego 2. Reg. 14: a vn amor, y Absalon à vna codicia, no 0.26 mereciò tato castigo la ceguedad de vn amor, como la codicia de vn interès.

A ser interesses viles, como eran estos precios de Absalon, es constante, que es mayor delito lo codiciolo, que lo enamorado. Pero como el interes de David no era interes de precio, sino ambicion de punto, resta vèr si es mayor delito la ambicion de vna honra, que la ceguedad amorosa de vna llama,

37 Resuelvo, que aunque parece menor el achaque del amor, es igualmente enferma su ceguedad. La prueba es Real. Contemplemos vn enamorado, y vn ambiciolo. Ninguno mas ambicioso de honra, que Luzbel, pues pretendio subir à ser Dios. Ninguno 1/41. 14. 14. mas enamorado que Salomon, pues 13. triunfo de su entendimiento su voluntad. Ya q tenemos à los ojos yn enamo . 3. rado, y vn ambicioso, qual se despeño

mas, el ambicioso, ò el enamorado? Responda el Texto. Tan igualmente se precipitaron, que lo que hizo el amor en Salomon, executò la ambicion en Luzbel; porque en el Angel bolviò la ambicion atrevida, à la criatura mas hermofa; en Salomon bolviò el amor infiel, à la mayor sabiduria. Lo que hizo el Angel como ambicioso, obrò Salomon como enamorado. El Angel fue el mayor Apoltata de la luz : Salomon fue el mas ciego idolatra del amor. Siendo vno, y otro el mas sabio en su Gerarquia, Luzbel en la Angelica, y Salomon en la humana, se anochecieron sus sabidurias; porqueno ay vicios que mas obleurezean la razon, que ambiciona

0.9.

voluntad. Arrevieronse al culto divino, y rompieron las corcinas al alcar de sus respetos; porque son vicios tan iguales, que si la ambicion hizo caer la mayor sabiduria, tambien el amor hizo precipitar la mayor sciencia.

39 Aunque lo philosofado parece hermofo, digo que tue mayor delito el homicidio, que el adulterio. Dare razones, y Textos. El de Natan, aunque parece obscuro, funda prudente conietura; porque en la reprehension que le haze, le carga mas de la muerte de Vrias, que del amor de Bersabe: v como roda justa reprehension, supone mayor delito, mas culpa feria el homicidio, pues fue mas reprehendido elte pecado.

2. Reg. 12.

0.50

40 Esta es conjetura discreta; pero dare Textos, y razones claras. El pecar, es condicion servil de nuestra humana fragilidad; pero ay diversos estados de delinquentes. La perseverancia en el pecado, es miferia; la malicia, es reconcentrada culpa; la jaccancia, perversidad diabolica.

41 La malicia del adulterio, fue vna fragilidad impenfada:la malicia del homicidio fue vna refervada politica, Adulterò por enamorado: matò, por falvar fo credito: y fiendo delinquente, quiso passar por Santo. Esta fue vna malicia de injusticia, y hipocresia; porque no estamos obligados à divulgar los delitos; pero no vivimos en obligacion de ocultar los delitos , haziendo nuevos pecados: y como en adulterar fue folo lascivo, y en matar fue Rey injusto, y policico maliciofo, mas delito fue el homicidio, que el adulterio; porque el adalterio tuvo por arrifice a la fragilidad, y el homicidio tuvo à la malicia por Autor.

42 Sobre la razon, assienta el Texto. Canoniza el Ciclo a David, y Reg. 15. dize no tuvo pecado, excepto fermone Vria Hethai. Es Texto dificilimo, porque tres pecados conocidos tuvo el inligne David: el adulterlo con Berlabe, la muerte de Vrias, y nu nerar el Pueblo, Pues fi tuvo tres delitos, como dize que folo tuvo vn pecado?

43 Respondo à la duda con la diferencia de sus cautas. El adulterio, tuvo por caufa vna hermotura muy provovocante, y vna flaqueza mal refiltence; la quenta del Pueblo, tuvo por Autor yna ignorance vanidad, y prefumida

ambicion: La muerte de Vrias, tuvo por Padre vna reconcentrada malicia, con iniufto agravio del ofendido : y como el adulterio fue culpa de fragilidad; y la quenta, de ignorancia; y el homicidio, de malicia, fe acuerda efte delito, y no los otros; porque no se borra can facil nente vn delito de malicia, como dos de fragilidad, y ig-

44 Delinquir como fragiles, mueve à clemencia; pecar co no maliciofos, provoca à ira. Quanta mifericordia merece vna ignorancia, tanto rigor

merece vna malicia.

45 Mato Cain à Abel, y mato Lamech à Cain. Siendo el homicidio igual, fue defigual la fentencia del 8. 0 23. agressor. El reparo es que muere Cain con muerte violenta, porque es antigua compenfacion de la maldad, perecer con la mil na pena que fue la culpa ; y como Cain avia muerto à Abel, permitiò el Cielo, que La nech matasse à Cain ; porque es discreta restitucion de la Providencia, pagar vna muerte con otra.

46 El castigo que se diò à Cainfue el mas discreto, y el mas terrible. No le quitò el Cielo la vida, antes fe la alargo en pena, porque le dexò yn miedo de por vida : O unis qui invenerit me, occidet me. Tantas vezes moria Cain, quantas temia morir: fus temores eran lus punales para tener dentro de ca'a el verdago ; à ninguno se decreto semejante caltigo, porque no tua vo en la delico compañero.

47 La razon de fenatarle à Cain pena can severa, es la textual; porque como Cain fue el primer homicida del mundo, que dicto à los mortales tanatròz delito, con la muerre que le diò Lamech, fue calligado fu homicidio; y con el temor de por vida, aver dado

al mundo el exemplo.

Aora entra la contradicion. Cain teme toda fu vida por matarà Abèl: Lamech, no teme por matar à Cain, Es defigual la Providencia? No, fino justa. Fueron iguales los homieidios, pero muy defiguales los conocimientos. Cain matò a vn propio; Lamech , à vn estraño ; y menos es enfangrentarle en vn ellemo, que en vn propio. Cain maro a Abel, lacandole al campo con engaño alevolo; Lamech mato a Cain en va bolque , juzgando

Gen. 4: 0:

que era fiera:y como Cain mato à Abel con traydora malicia, y Lamech à Cain con sencilla ignorancia, no merece tanta pena vna culpa cometida con ignorancia, como vna executada con malicia.

49 Castigò Dios à David por sus culpas; pero siendo el homicidio vna culpa premeditada, y cometida con malicia; y el adulterio, vna culpa casual, y cometida por flaqueza, mas le caltiga por la culpa primera, que por la segunda; porque irrita mas à Dios la culpa que por malicia se comete, que la culpa que por fragilidad se haze. Pero todas las llora David con el mas vivo dolor. No distingue para el arrepentimiento, vna culpa de otra culpa. Todas las mira con igualdad como ofensas contra Dios: Tibi soli peccavi. Pecò contra Vrias, y Bersabè, pero no expressa este motivo en su lianto, fino que es Dios à quien ha ofendido; porque como este es motivo para el dolor mas profundo, tiene elte motivo presente, para que sea mas vivo, y cheaz lu fentimiento.

#### PVNTO SEGVNDO.

L segundo Punto era, que la victoria de su justicia castigando al pecador, era conveniente al pecador, y ambiciosa: Et vincas sum iudisaris. Mas noble parecia la victoria de su clemencia; porque mas Soberano parece que se mueltra venciendo con las dulzes armas de fus agrados, que no con las severidades de sus castigos.

51 Assi lo juzga al primer aspecto el juizio ; pero bien mirado , tanto engrandeze sus Piedades la victoria de lu Justicia, como la vistoria de su Clemencia; porque estas victorias se proporcionan à los estados. Estos laureles se ajustan à nuestras condiciones : Ay pecadores obstinados, y ay delinquences dociles. Para vencer al obstinado, no fuele baftar la clemencia fin la jufticia : para reducir al docil, basta sin la Tufficia la Clemencia; y tanta piedad es reducir al oblinado à rigores, como arraher al blando à pieda-

Ay castigos que parecen impulsos de la ira, y son efectos de la Clemencia. No tira Dios con el caltigo à arruinar al pecador, fino à enmendarle. Parece rigor el castigarle; y es piedad; porque no vía Dios con los mortales de sus rigores, sin que se

descubran sus piedades.

53 El primer prodigio de Moyles Exod. 7. 2. fue convertir el cristal en sangre : Per- 20. cusit aquam fluminis ::: que versa est loan. 19.0. in sanguinem. El vitimo del Redemptor, fue dividir la sangre del cristal: Cyril. Hie-Exivit sanguis, & aqua. Reparo dis. rosolim. cacreto sue este de Cyrilo. Empieza thec. 13. Moyses por donde acaba el Redemptor ; pero con grande diferencia, por- fignorum que Moyses confunde los elementos; tempore el Redemptor los distingue. Es pro- Moysis sanfundo el motivo. La agua, es espejo guis, & del favor: la fangre, del castigo, y aqua, & vlla ira. Exclamò el vil Hebreo, que la timum sig-Sangre del Redemptor descendiesse en norum lesu su villana estirpe : decretò la suplica hoc ideme el Cielo para castigo. La agua, es Primum imagen del mayor beneficio, porque mutavit es espejo del Bautismo. Pues trans- Moyses fluforme Moyses la agua en sangre, que men in sanes propiamente confundir el rigor con guinem, & la piedad. Pero yo, dize Christo, que Iesus poshe de derramar esta Sangre para casti- tremo aqua go del Hebreo, vaya con la agua, y divididas las ondas, para que entre los castigos, y rigores, vean claramente mis piedades.

54 Otro motivo divisaba mi atencion en el sangriento aspecto de citas profundas ondas. Dexemos la contradicion, y contemplemos ser este el primer milagro de Moyles. No reynan acafos en la Soberania; destino fue de su Providencia; porque con eltas plagas no intentaba el Cielo folamente castigar al Egypcio, sino reducirle al camino verdadero. Siempre miran elte norte los golpes foberanos: no los embia el Gielo para cautar do. lor, fino para despertar los ojos à la luz. Pretendia, pues, la Deydad, que se apartaran de su error, y que la venerassen rendidos. El mayor delito era la idolatria, porque veneraban por Dios al rio Nilo, dize Theophilato, y Solino. Pues ensangriente Moyfes lo primero effas ondas , para que conozcan su engaño; porque mirandole can sangriento, no cabe que

le tengan por Divino.

Si quereis profundizar mas fus corrrientes, atended como estos crif. tales que daban vida à las plantas, aora

Initium emissit è la d tere vna ch fanguine Indzis quis dem saguis Christianis verò aqua; illis enim tanquam in' fidiatoribus ex languine condemnafio.Claman tes enim dicebant fan guis eius Super nosite bi verò nuc credeti per aquam fa-Theoph. 9. 19. Valde gloriabantur Ægiptij de flumine

bebant. Solin.6.353

fuo, & hune

proDeo ha

en vez de fecundarlas, las esterilizan. Luego este rio no puede ser Dios, pues corre para hazer mal. Al verle tan generolo partir sus corrientes para animar vueltros frutos, os pudo deslumbrar la atencion ; porque quien corre para favorecer, muchos visos tiene de Deydad : Pero aora que le mirais can contrario el genio, que destruye lo que alentaba, muestra claramente que no es Dios; porque Dios nunca diò passos para arruinar.

56 Sintiò gravemente Christo el falso testimonio que le imputaron los Hebreos : Venerunt duo falsi teftes , O dixerunt : Hic dixit : Possum destruere templum Dei, O: post triduum readificare illud. Este hombre dixo, que podia destruir el Templo, y reedificarle en termino de tres dias. No parece falso testimonio, porque suenan las mismas vozes que dixo Christo: Solvite Templum hac, O in tribus diebus excitabo illud. Derribad efte Templo, y le levantare en tres dias. Luego lo milmo dizen, que dixo Chris-

Io.113. 2. V. 19.

Mattb. 62.

v. 60. 0

610

D. Hieron. in capa 26. Matth.

Pues no dizen, responde profundo Geronimo. Mudaron vua palabra sola, y en essa consistio la falsedad de la calumnia; porque Christo dixo solvite Templum. Derribad el Templo. Los testigos le imputaron, que avia dicho: Possum destruere Templum. Yo puedo detruir el l'emplo. Luego es grande testimonio ; porque no puede fer mayor falledad, que afirmar, que va Dios avil de destruir

98 Adelantemos mas. No dize Christo, que destruira el Templo, y le edificara despues; porque su piedad no sabe destruir. Esto de destruir, toca à los hombres. Solvite Templum, dize Christo. Destruid vosocros esse Templo; que bien fabreis destruirle, pues fois hombres. Ya destruido por volotros, le levantare en tres dias ; porque à los hombres toca destruir lo edificado, y a mi piedad, reparar, y edificar lo destruido.

Templos vivos fomos los hombres por la gracia; pero los arruinamos, y deltruimos con la culpa. Quiere Dios reparar can fatal ruina y destruccion, y se vale del castigo fu piedad; porque con el caltigo que en elta vida exercita, tira a reparar la ruis na, que hizo en la alma la culpa.

60 Que dolores debe de costar à Dios destruir vn pecador! Preciso es que sea dolor deshazer, à quien sue gusto edificar. Genio es de los Artifices, amar sus hechuras ; De amarlas se figue el conservarlas. Creo que se siente tanto la muerte de los hijos, porque miran deshechas sus copias los padres. Como, pues, sentirà la ruina de la copia, quien gastò su aliento en hazerla, y su vida en repararla: O no

malogremos tanta costa!

61 Como es Dios el centro de la discrecion, toma para reducirnos los dos medios de miedos, y de carinos. En quien manda el miedo, ò es vil . des irracional. El imperio del cariño, es el noble; pero ta es somos, que se vè obligado à tratarnos como à infames. A que corazon de piedra no enternece ver vn Dios tan amante, que siendo el tan malo, le llena de beneficios, le da falud, y vida, pudiendo con vn foplo quitarfela? Le da honra, prenda can estimada de la razon, y con razon estimada, Si en lo humano ha de fer de piedra vn corazon para no querer à quien le quiere, como no firve, y adora nueftro corazon à quien tan tierno nos ama? Los irra ionales todos se domestican con a hagos. Luego tomos peores que brucos, pues los alhagos nos hazen mas bravos.

62 Foda era rigores la Devdad en las primeras centellas del mundo: Aora toda blanduras, Antes dezia por fieles ardores de propheticos vaticinios. Destruire, assolare, y marare. Aora fe dexa matar. Antes mataba, y aora muere. No es mucho mueltre tan diverso genio, que entonces tenia soorada Magestad; y aora que se ve hombre, es preciso que se huma-

63 Con el castigo nos amena-22, porque no butea et go pe, tino el fullo. Juez que avila al delinquente, mas intenta escaparle, que cogerle. Si intentara la carcel, butcara la desprevencion

64 La cultodia del Par ylo, era vna cipada de fuego en manos de vn Querubin. No fue Serafin el ef. cogido ; porque el Serafin es vo tierno caracter de amor ; el Querubin. es teftimonio de la sabiduria : y poner vna cipada en manos de vn aman-XX 2

Gen, 3. V.

te, suera à nuestro juizio, poner la espada en manos de vn loco, porque el amor haze delirios. No cabia este riesgo en vn Querubin: Pero sne enseñança para los que somos capazes de estas desigualdades de odio, y amor. Essa espada es insiguia del premio, y del castigo. Luego la ha de tener vn Querubin docto, y no vn Serasin amante; que si està enamorado de vno, y desafecto de otro, a este le quemarà por su gusto, y al amado le darà el lucimiento. Sea, pues, vn discreto que abrase à quien lo merece, y à quien lo mereciere illumine.

65 Tambien pudo ser trage de piedad; porque los discretos suelen fer mas compassivos, que los amantes. El entendimiento como comprehende las milerias, le pone muy de parte de la conniseracion. El que ama, se compadece porque quiere : el que entiende, porque conoce. El amor admite armento; el entendimiento no. Yà arde la llama apagada, ya tibia : como fuere el ardor, serà la piedad. El discutso siempre tiene igualdad en su razon. Luego siempre tiene clemencia igual. Pues no fiemos la espada de quien puede ser que se le apague la piedad; fiemosla de quien fiempre la tendrà, porque siempre tendrà para tenerla, la milma razon.

66 Mas vilos haze ella espada. No lo estrañen, que es muy lucida. Espada es de fuego, para que sea insignia de su clemencia, la que parecia señal rigurosa de su justicia. Quien no dirà, que es colera sacar vna espada? Pues se engaña quien tal diga. Era de fuego, porque este se divisa de noche. Para los pecadores es noche el dia, porque habitan las regiones triftes de la culpa. Todos los delinquentes estan ciegos : Pues para que como necios no se acerquen al Parayso, y sca fuerça castigarlos su arrevimiento, se les avisa que no se acerquen, con essa llama. No puede fer , porque fi eftan ciegos , no veran el resplandor. El mysterio es esse. Para herir , bastaba vna espada sin ser de suego: Lucgo anadir el fuego, no fue para herir, fino para alumbrar. La que parece amena, za, es guia : Pero a los ciegos peca. dores como los ha de guiar, fino la ven? La discrecion es esla. El fuego viene dos propiedades, alumbrar, y

encender. A distancia grande, no enciende, sino calienta. Luego el calor, avisarà del suego à los sentidos, como el humo avisa de la luz à los ojos; porque aunque estèn ciegos los pecadores, los avisarà el calor para que no se arrimen, y se abrasen.

67 Todos sus enojos, pàran en amagos, porque tira à espantar, y no à herir. La espada de su justicia, la pinta Ezequiel con elegancia: Gladius exacutus est. Elimatus. V t cadat victimas, exacutus est: vt splendeat, limatus. La espada es limpia, y aguda: Aguda, para cortar; limpia, para lucir. Pero mal lucirà, si corta, porque entre la sangre del despojo, se anochecerà su lucimiento. Pues si se ensangrienta, como brilla? Quèmal digo! Bri-

lla, porque no se ensaugrienta. 68 Profundicemos mas. No es acaso tener tan brillante la espada: La tiene tan brillante, porque al sacarla deslambre. El relampago que despide congojada la nube, no mata, sino assuffa. Deslumbra los medrosos ojos su colerico ardòr, y cobra del corazon mas valience, largos reditos de miedo. Quien tiràra al destrozo, no echara mano de vn relampago, fino de vn rayo. Luego elegir el relampago, no es tirar a deftruir, sino alumbrar, para que se carrijan con el temor. Pues esto tucede inviliblemente cada instante. Ofende el pecador à Dios; mirafe obligado al castigo, y echa la mano à la espada. Pues, Señor, què hazeis? A quien redimisteis, vais à destruir? No voy tal, dize Dios, fino à vèr si puedo enmendarle, fin destruirle. Desnudare esta espada, que la tengo muy brillante , para que su resplandor le deslum. bre ; porque tiro à que se enmiende, antes de executar el golpe.

espada no se enmienda! Ay de quien espada no se enmienda! Ay de quien espera todo el golpe de su justicia! Piedad es la amenaza, y aun el castigo en esta vida: pero la suspension, no es piedad, sino rigor. El rio crece mas, quanto mas se recoge. El arco quanto mas violentamente se atrassa la cuerda, despide la faeta con mas sana. El calor, quanto mas se reconcentra, mas arde. Piensas, que tardar Dios en el cattigo es blandara de piadoso? Pues sabe, que es industria de enojado. Aguarda, para castigar

Ezech. 21.

con mas ceño; porque folo sirve la suspension, de justificar mas la causa contrati.

70 La discreta parabola del Labrador, nos avisa este prudente rezelo. Creció la zizaña entre las doradas provincias del trigo. Avisaron los laborantes al dueño, y ordena aguarde la hoz para postrar trigo, y maleza, por el peligro que tiene de maltratar el trigo, si se intenta arrancar la maleza de

la yerva.

Matthe 13.

0.29.

Matth.

71 Esta no es doctrina de buen Labrador, porque contra ella està la experiencia. No ay Labrador que no experimente lo contrario, y limpie el campo, antes de introducir en las miesses el azero. Luego no es buen precepto de labrar. A lo humano, di-Chrisoft, ze Chrisoltomo, no. A lo divino, si. bom. 47. in El trigo, son los buenos; la zizaña, los malos; el campo, el mundo. Todo está en su terreno mezclado. Los malos se confunden con los buenos; pero los ojos despiertos de los Angeles, distinguen los buenos de los malos. Estos como laborantes fieles de la heredad de nuestras vidas, cuya custodia exercen, avisan al dueño, que es Dios. Cortarèmos esta mala raiz? Esperad, dize Dios, no ofendais el trigo, Por no desconsolar à los buenos, suspende Dios el castigo de los malos. Aguardemos à ver si crece, puede ser que se ahozue. Luego ranto esperar, piedad es. Pues no es fino rigor. Llega el tiempo de cortar las mielles, y dellina la zizaña à las llamas. Tanto esperar, parò en abrafarla; porque como no aprovechò tanta piedad, echa junto todo el rigor.

No confiemos neciamente en su Piedad; que como no podemos Iondar aquel profundo abilimo de decretos, vnas vezes tarda fu justizia, y entonces la rardança es ira. Otras madruga, porque laprovocan las

culpas.

73 Destemplados los Israelitas en la vianda, dize el Texto, que los quitò la vida con la vianda en la boca: Adhue efca corum crant in ove ip/orum. Mira lo que tarda, que no aguardò à que se levantase la mesa. Idolatra Baltafar bebia, y le estaban escri-Dan. 5. v. viendo la fentencia, Mira si aguarda, pues aun no diò lugar à quitar la copa de la boca. Sacrilegos Corè, Da-

can, y Abiron, se abre para tragarlos Numer. 16. la tierra. Mira si espera, pues aun la v. 32. tierra que pisan, los falta. Por quarenta dias de agravios dio à los Ifraelitas quarenta años de fatigas : Annus pro die imputabitur. Mira si es piadoso, pues por vu dia, castiga con vu año. Para que fatigo la razon? Sobra la Fe para este defengaño. Por vn pecado, que en vn instante se obra, dà vna eternidad de pena. Mira fr ay mas razon para esperar su Piedad, que para temer su rigor.

74 La vara de su Justicia, que contemplaba Jeremias, dixo que es. taba desvelada: Virgam vigilantem; porque aunque te parezca que le descuyda, no esta dormida, sino desvelada. De almendro es la vara, dizen los Setenta. No es acato destinar este arbol; porque entre los mudos compañeros que pueblan yà lo inculto de las selvas, ya el artificioso aliño de los Jardines, no ay arbol mas temprano, que el almendro. Pues de este arbol temprano es la vara de la Justizia divina; y fobre fer tan temprana, està desvelada, porque veas que ma-

Si intentas, pues, desposser à Dios de tan justos rigores, en tu mano està desarmarle la diestra. No tiene la Deydad armas para nuestros castigos, si nosotros no las labramos con nueltros excessos. Nuestras culpas ponen toda la costa, y echanto-

dos los yerros à su espada.

76 En la cortesana Cena à que combidò la Magnificiencia de vn Rey, fue delgraciado vn hombre, que tenia mal vellido; y ordenò le ligaffen pies, y manos, y le arrojaffen a los abilmos. Era esta Cena ima- Mattho 220 gen de la gloria, escrive Agustino. v. 13. Luego el mal vestido, no alude al aparato del cuerpo, fino al aliño del animo. Era vn delinquente mal veltido con el defaliño de fus vicios: Pues arados pies, y manos, arrojadle à los abilmos.

77 Justa es la sentencia, repara diferero Agustino; pero la execucion en tan grande fielta, parece eltraña: porque en vna Cena can vittola, co. mo pinta el Evangelilla : en vn Pala. cio de vn Monarca, y en vn esplen, dido banquece, mas facil fera encontrar cadenas de oro, y mas estando

Numer. 14. 0.34.

Ferem. I.D

Pfalma 77. Co 30.

D. Aug.

Prat. in.

Pfalm. 130

Non ergo

effer vnde

illi ligeren
tur manus,

& pedes, ni
fi ipfe fibi

reftem feci
flet.

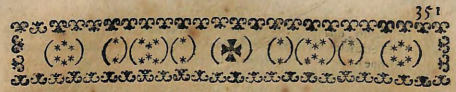
de boda, que villanos cordeles conque atarle. Pues donde los encontraron tan presto? En èl mismo, dize Agustino. Era este hombre un gran pecador: Pues de la faltriquera le sacaron el cordel, que con sus culpas le tegio; porque el mismo pecador es quien se aprisiona à sì; y los grillos, los labra con sus yerros.

78 No obliguemos, Catolicos mios, à este Dueso amoroso à mudar lo piadoso de su genio con nuestros excessos. O mi Dios, à què Templo de conmiseracion hemos de acudir, si està cansada vuestra Piedad? Tan alto suben nuestras culpas, que pueden cerrar à esse corazon siempre abierto la puerta. No conviene, mi Dios, no la aveis de

carrar; que si està enseñada à abrisse à golpes de yerros, bien la pueden rasgar nuevamente nuestros delitos. Si os renovamos las heridas, de ellas corrieron mares de piedades; y el golpe que renueva la llaga, dexa fresca la medicina. Yà confessamos, Señor, con dolor, que son muchos nuestros excessos. Dadnos un vivissimo conocimiento de ellos para llorarlos. Una proposito firme de no ofenderos. Una perseverancia en este santo proposito, para que enmendados, llorosos, y contritos, alcançemos, por vuestra Sangre preciosa la gracia, para besa-

ros los Pies en eternidades de gloria. Amen.





# ORACIOI

## SOBRE EL VERSO DIEZ Y SEIS

## DEL MISERERE

Libera me de sanguinibus Deus, Deus salucis mea : & exultabit lingua mea iustitiam tuam. Ex Psalm. 50.



Y pide David à Dios, que le libre de sus culpas, y le lave de sus iniquidades: Esso significan las palabras de David, dize Agustino: Libera me de sanguinibus. D. Aug bie Pero haze la suplica llorando, desarado en calientes tom. 8 fol. arroyos, que salen de su corazon ardiente; porque 200. como la agua sirve de borrar las manchas, suera ne- Libera me cedad pedir, que Dios le borrasse el delico, sin ayu-

darfe primero con su llanto.

2 Anegò David sus delitos en el golfo de sus ojos, y los sepulcò en el Panteon hermoso del olvido. No se llama ya pecador, sino exemplo de penitencia;

porque con la corriente de su llanto, yà no se acuerdan sus delitos.

Maldice el ingrato Semeì al fugitivo David quando se retiraba de los alevosos raferanes de Absalon, y derramando infamias, le llena de oprobios, y le acuerda sus delitos Vir sanguinum ::: Invasisti Regnum. Digo que no acerto su corruptione malicia con la calumnia, porque no era David tyrano, ni Rey intruso: No 2. Reg. 16. era cruel, fino benigno; y folo avia fido publico adultero, y homicida. Pues a v. 7. 08. pretende infamarle con sus delitos, como le calla los verdaderos, y le impone los falfos?

Respondo, que no sue el silencio olvido de su calumnia, sino desecto de su vista. Dos razones dare. La primera. No le llama Semei, pretendiendo recopilar todas sus culpas, adultero, ni homicida; porque David homicida, se avia transformado en David penitente. David adultero, en David llorofo; y como las lagrimas borran los delitos, teniendo el enemigo ojos de linze para registrar los defectos de quien aborrece, no le dà en rostro con essas culpas; porque quedaron con las lagrimas can borradas, que ni los ojos de un linze enemigo pudieron verlas.

Doy segunda razon, y mas delicada. Convenci que no le avia dicho sus delitos verdaderos, porque no tuvo ojos para mirarlos. Aora adelanto, que no solo sue desecto de su vista, sino impossibilidad de su memoria. No le pudo dezir sus antiguas culpas Semei à David; porque no solo no viò sus antiguas faltas,

fino que no pudo acordarse de ellas.

6 Antes de dar la razon, propongo la dificultad. Facil es, que la penicencia destruya la culpa, y la vista; pero muy dificil, que destruya la memoria ago na, Destruye la vista del delito el llanto, porque destruye el objeto iy saltando el objeto visible, no puede la vista exercitarse. Destruir la memoria, es dificil, porque como la memoria es ojos de lo passado, aunque aora no sea el objeto, basta que aya sido. Es constante, que si se acordara Semei de estas culpas, las publicara, porque no callara lu malicia faltas verdaderas, quando le prohija las falfas. Pues como no se acuerda de dezirlas?

de fangula nibus, hoe est , libera me abini? quitatibus. munde me

ab omni

Ref-

Respondo, que la penitencia dexa la memoria propia, pero destruye la agena. Mira el Cielo con tanta compassion al arrepentido, que le dexa su memoria, porque ha de ser de provecho, y borra la agena, porque le ha de ser de dano. La memoria propia del delito, causa horror, y enmienda: la memoria agena, ocasiona con la publicidad, infamia: y como Dios atiende tanto à la honra de sus amigos, y va pecador convertido, es su amigo galanteado, borra de la memoria agena sus culpas, porque no quede infame en la memoria de las

Creo que he probado mas de lo prometido. Ofreci probar, que borraba el llanto la culpa del fujeto convertido, y convenci, que tambien borraba la memoria del eltraño. Essa es la discrecion de la Piedad Divina, borra de la med moria lo malo, y dexa en la memoria lo bueno: Labra à la virtud inmortales colamnas de memorias, y à los delitos, hermosas piramides de olvidos.

9 Elevemos mas este poder de las lagrimas. Borran las lagrimas lo que fue: Parece que tienen poder ran alto, que le exercitan con lo impossible, pues tienen actividad contra lo passado; porque de vn pecador bien convertido, casi se pues

de dezir, que no ha pecado.

De esta, que parece ponderacion, dare prueba real, y es vna dificilima contradicion: Omnis qui natus est en Deo, non peccat, dize Juan. El que nace Epist. Le Dios, no peca, ni tiene pecado. Este Texto tiene contra si otro Texto ex-Ioan. 50 v. presso del mismo Juan : Si dixerimas quoniam peccatum non babemus , ipsi nos seducimus, O' veritas in nobis non est. Quien dixere, que no ciene pecado, mien-Ib. 1: 22 & te como sobervio. Estas son contradictorias en buena Logica. Pues como se compone, que todos tengan delito, y que el que nace de Dios, no tenga pecado?

Para facisfacer à esta gravissima dificultad, es preciso recurrir à la Theo-

logia; y aunque delicada, la propondre claritsima.

12 Todos los que dichosamente somos Christianos, nacemos de Dios; pel ro ay dos linages de nacimientos, fegun la calidad de los estados: porque podemos nacer como infantes, o podemos nacer como adultos. Los infantes nacen de Dios por el banismo. Los adultos nacen de Dios por la penitencia, que had zen ayudados de la gracia.

13 Construyamos aora el natus ex Deo. Construido con formalidad Theos logica, no se debe entender del nacimiento de los infantes, sino de los adultos penitentes; porque el intante nace en baptismo, nace del bautismo: El adulto

nace ex Deo, nace de Dios, porque nace de la auxilio eficaz. El infante nace à

esfuerços de vn Sacramento ; el penitente nace à eficacias de vn auxilio divinos 24 Con esta verdadera, y bien fundada inteligencia, desato aora las que pas recian contradictorias. Todos tienen pecado, dize Juan, y es mentiroso quien dinere lo contrario. Ninguno que nace de Dios, dize el milmo Juan, peca, o tiene pecado, entendiendolo de pecado grave: Non peccat; porque ay dos modos de

nacer, o infantes, o penitentes. El infante quando nace, no tiene voluntad propia, ni retractacion de su delito original. El penitente quando renace, tiene dolor eficaz de lu culpa. Concurren, pues, dos estilos de nacer, o llorando como penitentes, o recibiendo el bautismo como infantes. Pues todos tienen pecado , y es mentirolo el que no lo confiessa assi, si se entiende de los infantes; pora que todos contralien el delito original, excepto Christo, y Maria: Pero ninguno tiene pecado, fi nace penitente del auxilio divino; porque estos son los penitentes, que lloran con los auxilios de la gracia; y quien llora bien fu delito, queda gan limpio , como fino huviera pecado : Non peccat.

Assi quedò David, a essuerços de su llanto, y su dolor. Fue muy grave su delito; pero sue tambien grande su llanto; y à la fuerza de su llanto, quedò limpio del delito; porque borran las culpas, las lagrimas que

wierren los pecadores à influxos de la gracia. AVE MARIA

(305) M

### TOTO STORY OF THE WAS TOTO TO THE STORY OF T ANTERIOR OF THE POST OF THE PO

Libera me de sanguinibus Deus , Deus salutis mea , & exultabit lingua mea iustitiam tuam. Ex Pfalm. 50.

Ste verso de David, es pedir à Dios con repecida instancia: Deus, Deus, que le libre de sus sangres : Libera me de sanguinibus. Que sangres seran estas ? Pues tienen los hombres mas de voa fangre. aunque sean coronados Principes ? Si con vna sangre que tienen, se desvanecen tanto, quien los pudiera sufrir con muchas? Pues que fangres son estas? Son los sentidos, y los afectos, dize Lorino. Pide que le libre de sus labios. De sus ojos. De sus pies, y de fus manos, porque estos son nuestros sangrientos mortales enemigos. No puedo discurrir por todos los sentidos. porque sere molelto. Elijo dos los mas principales, que son los labios, y los ojos. Mi Oracion se reducira a dos puntos. El primero ferà, que nos libre Dios de nueltros labios. El segundo serà, que nos libre de nuestros ojos.

#### PVNTO PRIMERO.

2. Reg. 12. V. 130

C I tiene ya David perdonado su pecado : Dominus transtulit peccatum tuum : Para què repite tales instancias de que le libre de sus labios, y sus ojos: Libera me de sanguinibus? Porque lee David en la Catedra del desengaño el verda dero arrepentimiento : y ha de quedar el pecador tan escrupuloso en su pecado, que aunque sepa con evidencia que està absuelto, ha de hazer penitencia, como fino estuviera perdonado.

Juzga el perdido, que con vn vano pequè, queda tan santo como David. Pues sepa, que David dixo peque, y despues no cesso de llorar. Îmirele en el llanto, para igualarle en lo contrito.

Av algunos tan floxos de difcurfo, y can tibios de amor, que pretenden que las culpas se vayan, y los dexen : No le atteven a despedirlas , v dizen, que desean no tenerlas. Necia intencion! Los vicios son maios criados: Son tyranos compañeros; y como los tyranos, ni conocen razon, ni professan obediencia, aun no basta despedir de si los vicios, porque se suelen bulver delpues de arrojados.

Quien desea sanar sin hazer vivas diligencias, y repetidas instancias, como David, necessita de vn milagro para fanar, No da el Cielo fu gracia à los confiados, y perezofos, sino à los diligences, y desconfiados.

Tan desconfiado respiraba David, que repite altos clamores, para que le libre Dios de sus labios. Pues què peligro tiene para la penitencia la boca ? Creo que grande, y no advertida. Los pecadores se sirven de la boca para hazer mayor fu culpa ; porque no ay pecador ignorante, que no procure disculparse Yo cai, porque me arrebarò la fraçilidad. No pude refiftirme à la instancia. Me dexè llevar de la compañia. Pues Dios nos libre de esta boca : porque no tiene buen dolor de su pecado, quien busca tantas escutsas à su delito.

El mismo David ha de ser el comento de esta verdad. Asperamente le reprehenció el Profeta Natan; y es digno de admiracion, que en toda la reprehention que le diò, y amenaza de castigo que le hizo, no diò escusa alguna fundada en fu fragilidad, ò en fu amor. Solo le oyò el pequè. No puede negarfe que fue poderola ocation la hermosura de Bessabe, porque quanto es el enemigo mas esforzado, es mas flica la refissencia. Pues como no se escusa diziendo, que le deslumbro su belleza? Que le cegò su hermosura?

23 Varias razones dare. La primera es; porque quien bulca esculas à fu delico, no tiene verdadero arrepentimiento. Quien procura disculpar lus errores, mas es anfia de defenderlos, que dolor de retratarlos. Toda defenfa, es abogacia; y no ha de rener el delito Abagado, porque le ha de transformar el pecador en tan fevero fifcal, que no fea Abogado para de fenderle, and fileal para acularle.

Vn

7 Respondo, que la penitencia dexa la memoria propia, pero destruye la agena. Mira el Cielo con tanta compassion al arrepentido, que le dexa su mes moria, porque ha de ser de provecho, y borra la agena, porque le ha de ser de dano. La memoria propia del delito, causa horror, y enmienda: la memoria agena, ocafiona con la publicidad, infamia: y como Dios atiende tanto à la honra de sus amigos, y vo pecador convertido, es su amigo galanteado, borra de la memoria agena sus culpas, porque no quede infame en la memoria de las

8 Creo que he probado mas de lo prometido. Ofreci probar, que borraba el llanto la culpa del fujeto convertido, y convenci, que tambien borraba la memoria del eltraño. Essa es la discrecion de la Piedad Divina, borra de la med moria lo malo, y dexa en la memoria lo bueno : Labra à la virtud inmortales columnas de memorias, y à los delitos, hermofas piramides de olvidos.

o Elevemos mas este poder de las lagrimas. Borran las lagrimas lo que fue: Parece que tienen poder tan alto, que le exercitan con lo impossible, pues tienen actividad contra lo passado; porque de vn pecador bien convertido, casi se pues

de dezir, que no ha pecado.

De esta, que parece ponderacion, dare prueba real, y es voa dificilima contradicion : Omnis qui natus est en Deo , non peccat , dize Juan. El que nace Epif. I. de Dios, no peca, ni tiene pecado. Este Texto tiene contra si otro Texto ex-Ioan. 50 v. presso del mismo Juan : Si dixerimus quoniam peccatum non babemus , ipsi nos feducimus, O' veritas in nobis non eft. Quien dixere, que no tiene pecado, mien-Il 1200 & te como fobervio. Estas son contradictorias en buena Logica. Pues como se compone, que todos tengan delito, y que el que nace de Dios, no tenga pecado?

Para sacisfacer à esta gravissima dificultad, es preciso recurrir a la Theo-

logia; y aunque delicada, la propondre claritsima.

Todos los que dichofamente somos Christianos , nacemos de Dios; pel ro ay dos linages de nacimientos, fegun la calidad de los estados: porque pod demos nacer como infantes, ò podemos nacer como adultos. Los infantes nacen de Dios por el bamilimo. Los adnitos nacen de Dios por la penitencia, que had zen ayudados de la gracia.

13 Construyamos aora el natus ex Deo. Construido con formalidad Theos logica, no se debe entender del nacimiento de los infantes, sino de los adultos penitentes; porque el infante nace ex baptifmo, nace del bautifmo; El adulto nace ex Deo, nace de Dios, porque nace de in auxilio eficaz. El infante nace à esfuerços de vn Sacramento ; el penitente nace à eficacias de vn auxilio divinos Ex Deo.

Con esta verdadera, y bien fundada inteligencia, desato aora las que pas recian contradictorias. Todos tienen pecado, dize Juan, y es mentiroso quien dixere lo contrario. Ninguno que nace de Dios, dize el milmo Juan, peca, ò tiene pecado, entendiendolo de pecado grave: Non peceat; porque ay dos modos de nacer, ò infantes, ò penitentes. El infante quando nace, no tiene voluntad propia, ni retractacion de su delito original. El penitente quando renace, tiene do lor eficaz de su culpa. Concurren, pues, dos estilos de nacer, o llorando como penitentes, è recibiendo el bautismo como infantes. Pues todos tienen pecado , y es mentirolo el que no lo confiessa assi , si se entiende de los infantes; por que todos contralien el delito original, excepto Christo, y Maria; Pero ninguno siene pecado, fi nace penitente del auxilio divino; porque estos son los penitene res, que lloran con los auxilios de la gracia; y quien llora bien fu delito, queda gan limpio , como fino huviera pecado : Non peccat.

Assi quedò David, a essuerços de su llanto, y su dolor. Fue muy grave su delito ; pero sue tambien grande su llanto ; y à la fuerza de su llanto , quedò limpio del delito ; porque borran las culpas , las lagrimas que

vierten los pecadores à influxos de la gracia. AVE MARIA

(507) P

## ANTERNATIONAL AN

Libera me de sanguinibus Deus, Deus salutis mea, O exultabit lingua mea iustitiam tuam. Ex Psalm. 50.

Ste verso de David, es pedir à Dios con repecida instancia: Deus, Deus, que le libre de sus sangres : Libera me de sanguinibus. Que sangres seran estas ? Pues tienen los hombres mas de voa fangre, aunque sean coronados Principes ? Si con vna fangre que tienen, se desvanecen tanto, quien los pudiera sufrir con muchas? Pues què fangres son estas? Son los sentidos, y los afectos, dize Lorino. Pide que le libre de sus labios. De sus ojos. De sus pies, y de fus manos, porque estos son nuestros sangrientos mortales enemigos. No puedo discurrir por todos los sentidos, porque serè molelto. Elijo dos los mas principales, que son los labios, y los ojos. Mi Oracion se reducira a dos puntos. El primero serà, que nos libre Dios de nueltros labios. El segundo ferà, que nos libre de nueltros ojos.

#### PVNTO PRIMERO.

2. Reg. 12. v. 130 nado su pecado: Dominus transfulit peccatum tuam: Para què repite tales instancias de que le libre de sus labios, y sus ojos: Libera me de sanguinibus? Porque lee David en la Catedra del desengaño el verda dero arrepentimiento: y ha de quedar el pecador tan escrupuloso en su pecado, que aunque sepa con evidencia que està absuelto, ha de hazer penitencia, como sino estuviera perdonado.

vano pequè, queda tan fanto como Davida Pues sepa, que David dixo pequè, y despues no cessò de llorar. Imitele en el llanto, para igualarle en lo contrito.

Ay algunos tan floxos de difcurso, y tan tibios de amor, que pretenden que las culpas se vayan, y los dexen: No se arreven à despedirlas, y dizen, que desean no tenerlas. Necia intencion! Los vicios son malos cria, dos: Son tyranos compañeros; y coamo los tyranos, ni conocen razon, ni professan obediencia, aun no basta despedir de si los vicios, porque se suelen bolver despues de arrojados.

20 Quien desea sanar sin hazer vivas diligencias, y repetidas instancias, como David, necessita de vn milagro para sanar. No da el Cielo su gracia à los consiados, y perezosos, sino à los diligences, y desconsiados.

David, que repite altos clamores, para que le libre Dios de sus labios. Pues què peligro tiene para la penitencia la boca? Creo que grande, y no advertida. Los pecadores se sirven de la boca para hazer mayor su culpa; porque no ay pecador ignorante, que no procure disculparse Yocal, porque me arrebatò la fragisidad. No pude ressirme à la instancia. Me dexè llevar de la compania. Pues Dios nos libre de esta boca; porque no tiene buen dolor de su pecado, quien busca tantas escul sas à su deliro.

22 El mismo David ha de ser el comento de esta verdad. Asperamente le reprehendiò el Proseta Natàn; y es digno de admiracion, que en toda la reprehension que le diò, y amenaza de castigo que le hizo, no diò escusa alguna fundada en su fragilidad, ò en su amor. Solo se oyò el pequè. No puede negarse que sue poderosa ocasion la hermosura de Bersabè, porque quanto es el enemigo mas esforzado, es mas staca la resistencia. Pues como no se escusa diziendo, que le deslumbrò su belleza? Que le cegò su hermosura?

23 Varias razones darè. La primera es; porque quien busca esculas à su delito, no tiene verdadero arrepentimiento. Quien procura disculpar sus errores, mas es ansia de desenderlos, que dolor de retratarlos. Toda desensa, es abogacia; y no ha de tener el delito Abogado, porque se ha de transformar el pecador en tan severo siscal, que no sea Abogado para de senderse, sino situal para acusarse.

Yy

V. 12.

v. Is.

Pallo

Vn peque dixo el Rey Saul al Profeta Samuel. Otro peque dino David al Profera Naran. Siendo igual el peque, fue la clemencia muy defigual; porque Saul con su peque, saliò reprobado: David con su peque, quedò abluelto.

25 Dexando las doctas confide-

raciones que se han hecho sobre este

punto, hallo facil la razon en lo profundo de los Textos. Acula el Profeta Samuel à Saul de la inobediencia de aver sacrificado por la victoria de los Filisteos sin esperarle los siete dias, que I. Reg. Iz. le avia dicho, y responde Saul : Necessitate compulsus, obtuli bolocaustum. La necessidad me obligò. Acusale de aver perdonado Agag, Rey de los Amalecitas, y todas sus riquezas contra el orden divino, y responde: Vt immolarentur Domino, para ofecer-1. Reg. 15. las à Dios le reservaron. Acusa el Profeta Natan à David de adultero, y de homicida, y pudiendo escular el adulterio con la violencia de la hermolura, y el homicidio con el deseo 20 Reg. 12. del filencio, folo responde vn peccavi. Acusado Saul, pretende hallar disculpas à sus pecados. Convencido David, no disculpa sus delitos : y condena el Cielo à quien maliciosamente

> 26 Parece sentencia dura, y necessito ablandarla. Son las escusas muy delinquentes ,porque toda escusa, es vna tacita defensa; y es nuevo linage de sacrilegio pretender disculpar vn delito, porque es no penetrar toda la abominacion de lo errado. El delinquente ha de tener ojos para llorar su pecado, pero no ha de tener lengua para disculpar su delito; porque quien le disculpa protervo, no dà señas de bien arrepentido.

> los disculpa; pero absuelve a quien

candidamente los confiessa.

27 Peco Pedro, Madalena, David, Adan, y Eva. A Pedro, Madalena, y David los abfuelve cariñofo. A Adan, y a Eva los castiga severo, porque los sentencia à vn perpetuo destierro, à vn continuo trabajo, à espinas, y dolores, y quantas miserias padecemos infelizes fus hijos, Pero fi perdona à tres, que es mas, como no difimula con dos, que es menos?

28 Porque no acertaron los dos el camino real de los tres. Peca Pedro, y mirandole Christo: Respexit Petrum.

No se escusa, fino llora: Flevit ama: Luc, 22.0. re. Peca Madalena, busca à Christo; 61. 0 62. y pudiendo escusar sus fragilidades con los ruegos, instancias, y persecuciones, no habla palabra, fino llora: Lacrymis capit rigare. Peca David, y Luc. 7. v. reprehendido por Natan, no dize mas 38. voz, que la contricion del peque : Pec- 2. Reg. 12. echa la culpa à la Serpiente que la en- Gen. 3. v. gaño : Serpens decepit me. Examina à 13. Adan, y echa la culpa à su muger: Mulier, quam dedifti mibi: y como solo estos dos escusaron su pecado, hizieron con la disculpa mayor su delito.

29 Profundicemos mas la contradicion. Tan distinta procediò la benignidad divina con estos delinquentes, que a Pedro, y à Madalena sin darlos reprehension, los diò perdon absoluto; à Adan, y à Eva los concediò perdon , pero con deltierro: Eiecitque Adam. Quedaron absueltos de la culpa, pero sentenciados à la pe-Vers. 24. na. Elta justicia fue como divina; porque en Adan concurrieron dos prendas, conocer con dolor, y remor fu pecado, y pretender disculpar su delito: y como por el dolor merecia clemencia, y porla escusa provocaba à justicia, por el dolor que tuvo le perdono el pecado, y por la escusa que diò, le sentenciò à destierro.

Erraton Adan, y Eva el camino de la clemencia, y acertaron Pedro, y Madalena; porque Pedro, y Madalena no se aprovecharon de las lenguas, fino de los ojos: Flevit rigavit. Adan, y Eva no recurrieron à los ojos, fino à las lenguas : Decepit: y como los delitos se borran con las lagrimas, los ojos son en este oficio

Perdieron Adan, y Eva el perdon absoluto, porque intentaron ocultar con escusas, lo que debian borrar con lagrimas : merecieron perdon con su arrepentimiento, pero provocaron con su escusa el destierro; porque si el dolor merece que se borre la culpa, la escusa pide que no se disimule la pena.

32 Absolucion de culpa, y pena, folo la merecen las lagrimas, no las elculas ; los ojos , y no las vores: porque como las lagrimas son eloquentes vozes de un corazon enamorado, folo las lenguas del amor, y no del dif-

curso, merecen toda la absolucion del

pecado.

La segunda razon de no escusarse David, es, porque quien escusa su pecado, tiene muy aparente el arrepentimiento: aunque parezca que tiene dolor, es fingido. Confessar el delito, y escusarle, es tirar à minorar el castigo. Este es miedo; y no aprovecha el dolor quando nace del temor de la pena, porque ha de ser del horror de la culpa.

34 Esta es la penitencia que dà à Judas la Escritura : Pænitentia ductus. Hizo penitencia. Pues como se condena? Porque la hizo: Videns, quod damnatus effet. Hizo la penitencia por conocer el infierno que le esperaba. Este es miedo. Avia de ser por averle vendido, y fue por mirarle condenado; con que toda su penitencia no le libro de condenado, por fer toda vn puro impulso de miedo.

35 Mas ajustada prueba se halla en el mismo Saul. Al proponerle el Profeta Samuel aquellas dos gra ves culpas, se e cusa Saul, diziendo à la vna, que le obligo la necelsidad, y à la ocra, que se reservaba para Dios. Passa Samuel à dezirle, que por estos delitos le privaha Dios del Reyno, y responde : Peccavi. Que peque en can mala ocation! Este peque vino tarde; porque Saul ovo dos cosas de Samuel. Vna, el aver pecado; otra averle Dios privado del Reyno. A la primera se escula, y à la legunda le confiella; Pues no vale; porque vn peque, por que no le quiten el Reyno, mas es ambicion à la corona, que detestacion de la culpa.

36 La tercera razon es : po que quien gasta el tiempo en escularte, le pierde en arrepentirse. Quanto tiempo di à las escusas, le ella robado a las lagrimas:v fiendo la principal prenda de vna penitencia, vna obediencia própta, no se detuvo David en disculpar, por no perder vn instante de dolor.

37 La dilacion en las penitencias, es nuestro enemigo mayor Mas ofende la dilacion, que el pecado; porque vna hora de diferencia, puede ocalionar ò que sea eficaz la medicina, ò que sea roda fu eficacia ociola.

38 Bolvamos à Adan , y Pedro. Delinquiò Pedro , y delin-Luc. 22. v. quiò Adan. Compadecido Dios de Pedro , le mira : Respenit Petrum:

Compassivo Dios con Adan, le habla: Gen.3.v.9; Vbi es? Mirando à Pedro, le perdonò enteramente su pecado. Hablando en larga conversacion con Adan, le castiga, y le destierra. Pues mas favor es hablar, que ver: Si à Pedro le perdona enteramente por verle, como à Adan le castiga despues de mirarle?

39 Dos razones dare. La primera es de parte de los enfermos. La se. gunda es de parte de las medicinas. Sano enteramente Pedro; pero fue castigado Adan; porque Pedro, como ya he dicho, remitio toda la defensa de su culpa, à sus ojos, y no à sus labios: Flevit amare. Adan remitio la defensa à los labios, y no à los ojos: Mulier, quam dedifti mibi. Esta muger. Pedro llora, y no se escula. Adan se escusa, y no llora: Pues Pedro sale abiucito, porque no ay mejor elcula que el llanto. Adan sale desterrado. porque es la escusa vn nuevo delito.

40 . La fegunda razon es por parte de las medicinas. Era la medicina de Pedro el canco del Gallo: Recordatus eft, ave can folar, y madrugadora, que Ilama à la Aurora, y despierta al dia. Fra la medicina de Adan, la conversacion con Dios; y a ivierte el Texto, que fue por la carde : Post meridi m A Pedro se le aplicò la medicina muy de mañana: A Adan fe le aplicò por la tarde: y ay tanta diferencia en vna hora, que aplicada por la manana a Pedro, le da entera falud : aplicada por la tarde à Adan, le da faiud, pero le dexa toda la vida el trabajo, y el fudor, por sch que habitual : In judos re vultus tui vesceres pane.

41 Si queremos que obren con mayor eficacia las medicinas, no aguardemos a las tardes, madruguemos como Pedro. Hazemos diligencias para ettas fagradas medicinas? Ya me contentara con que aunque no fe hizieran al canto del gallo, como Pedro, se h zieran por la carde. Pero por las mañanas se duerme, por las tardes se paísea; con que nunea le haze lugar para esta sagrada me icina.

Rato olvido de nueltro infeliz entendimiento! di vivimos tan entermos, como no bufcamos quien nos cure? A fer enfermedad del cuerpo, ie facigaran los Medicos; fiendo como es de la alma, no toto no fe bufcan, pero le desprecian.

Pues

Matth 27. V. 30

1 . Reg. 15. 0.240

Pues la diligencia que se haze para la salud del cuerpo, viene mejor para la alma. No ay enfermo que no mire al Medico, no folo con anfia, pero con idolatria; porque tanta pereza ay para la salud de la alma, como promptitud para la salud del cuerpo.

44 Vna contradicion me ha admirado siempre. A la serpiente de metal, que exalto en el desierto Moyses, la adoraron los Hebreos: Quem cum percussi aspicerent, sanabantur. A Christo exaltado en el Calvario, le blasfemaron los viles crucifigentes: Blasphemabant eum. A quien no admira, que estos viles Hebreos adoren vna sierpe, y blassemen vn Christo?

Matth. 27. W. 39.

Numer.21.

0.9.

Pues yo fiento, que no confiftia en la beldad, ò fealdad de las imagenes, fino en la vtilidad de los interoffes. La ferpiente los daba-salud del contagio que padecian del veneno de las Dipfas. Christo los diera falud, fi creyeran su Divinidad, para las almas; y adoran vna serpiente, y blasfeman de vn Christo; porque despreciando el remedio de su alma, solo adoran el remedio de su vida.

46 Cada dia se repite esta vil idolatria. Hasta sierpes se adoran parala salud de los cuerpos, porque serpientes son todos los antidotos, y triacas. Pues ya fe contentara mi trifteza, que ie adorassen solo sierpes muertas, prefemo que se adoran vivas. Malo es adorar una fierpe que me cura, porque es anteponer el remedio del cuerpo al de la alma. Pero fi es malo adorar vua sierpe que me cura, que serà adorar vna sierpe que me mata? Serpiente sue la belleza de Bersabe, que mato sangrientamente à David : y à el as lierpes adoran los hombres ? Mas ciegos son, que los Hebreos pertinazes. Estos adoraban la serpiente para fanar : los Hebreos adoran tantas ferpientes, para perder la falud. Pues si nos affuftamos de vna calentura, como vivimos can descuydados con las enfermedades de la alma ? Baftarda na. ruraleza , promptos para el mundo , y dificiles para el Cielo!

Dize Pedro à sus companeros: Vado pifcari. Voy a pelcar. Apenas lo escuchan , quando le dizen : Pues vamos rodos: Venimus, O' nos tecum, Aparecese Christo en la serenidad de la playa, estando los Discipulos en el

golfo; reconocen su Divina luz, y amante Pedro le dize : Si tu es, iube me ad te venire super aquas: manda que camine à tu presencia pisando la inconstancia de estas infieles ondas: Arrojale animolo: Descendens Petrus de navicula, ambulabat super aquam: llega à su presencia, y no le siguen sus compañeros, todos se quedan en el barco.

48 Pues como en la primera ocasion se combidan à seguirle, y aora en el peligro le dexan fin acompanarle? Porque eran muy distintos los passos. Quando le figuen en la primera ocasion, dixo Pedro que iba à pescar: Aora que le dexan solo, se arrojò Pedro à vn mar para llegarse à Dios; y no le figuen para buscar à Dios, pero le si-

guen para ir à pefcar.

49 Que passos no se dan , y que diligencias no le hazen para ir à pescar el puesto, la dignidad, y la haziendas Y para llegarse à Dios por el mar de las lagrimas, y penitencia, quantos se arrojan? En verdad que se queda Pedro folo; porque ni canto exemplo, los mueve à dar un passo. Para ir à pescar, se combidan como ambiciosos: para ir à buscar à Dios, se detienen como tibios.

50 Pues ya comara de partido mi buena intencion, que se hiziera por el Cielo, la mitad de lo que se obra por el mundo. Pero todo por el mundo, y nada por el Cielo? Todos los passos para nuestro daño, y ninguno para nuestro remedio?

st Esta contradicion de Textos admira, y no la he visto reparada. Pas ra labrar el becerrillo à quien facrilegos los Ifraciitas rindieron culto en el desierto, los pidio Aaron todas las joyas, anillos, y arracadas. Pues para Exod. 32. que los pide tantas joyas? Para dete. V. 2. nerlos en el pecado, dize profundo Agultino.

52 Contemplò Aaron, que pedian, que los fabricasse un Dios talso; y para refrenarlos este sacrilegio dize, que necessita para su fabrica, de toda su riqueza; porque juzgò como discreto, que mas querrian verse sin Dios, que los hombres sin hazienda, y las mugeres sin gala. No es possible, dize Aaron, que al ver que los ha de costar roda su bazienda, y su gala, no dessistan de su culpa ; porque mas

quertan

Matt. 14.

Verf. 29.

Toan 21. W.

querran la gala, y hazienda que tienen. que todo su Dios que piden. Pues como falseò esta prudencia, y sucediò lo contrario? Porque era para vn delito : y no sabiendo los hombres galtar vn doblon con Dios, faben gaf. tar roda su hazienda en pecar; porque no se contentan con ser avaros para el Cielo, fino con fer prodigos

para el mundo.

5: Senores, y Senoras, pido por Dios, que noten aora esta christiana advertencia. Sabe hazer el vicio lo que no sabe obrar la virtud. Executa la prodigalidad lo que no fabe executar la obligacion. Pues noten aora efta consequencia. Estas mugeres dexaron toda su gala por vn Dios falso. Pues como aora no quieren dexarla por vn Dios verdadero? Saben vnas mugeres dexarla para vn facrilegio, y no saben dexarla aora por vn Dios crucificado?

Yo no acierto à admitir por disculpa, el que se alinan con tanta proligidad, para rehazer, y cumplir con el honeltissimo cariño del Matrimonio. Aunque sea este el fin, y no dane à otro, se atrassa mucho en la vircud el sujeto. No puede assistir mucho Dios

en trages de profanidad.

1Gen. 35, V.

19.

Noten por su vida vn grande desengaño. Muriò la hermosa Raquel à vista de Belen. Pues esse fue el sicio adonde naciò el Redemptor. Dificil complicacion es esta. Como se atreve la muerte en el lugar de la vida? Donde ha de nacer un Dios, ha de morie vna hermosa Raquel? Si señor; por que es Raquel la celebrada de hermosa, bizarra, y querida; el exemplo de las finezas de lu Espoto Jacob. Es Raquel el retrato del amor del mundo; Christo, el original del amor del Cielo. Luego es precilo que se muera primero todo el amor humano, para que pueda nacer ai el amor divino.

56 Pues mayor desengaño falta. No solo murio Raquel en Belen, sino que en esse milmo sicio la sepulto Jacob. No bastaba la desgracia, sin pas. far a la sepulcura? No bastaba. No solo se ha de morir , sino tambien sepul. tar , porque sepultada no se podra bolver à ver. Vn cadaver hermolo, fi ay hermofo algun cadaver, no puede ter objeto de la aficion, pero pudrà fer gropiezo de los ojos, y acordar antiguos cariños. Pues can incompatible es el amor divino, y humano, aunque ses honesto, que no solo se ha de morir todo amor hamano para que pueda nacer el divino, sino que se ha de añadir à los desenganos de muerro, las dis ligencias de sepultado.

57 Como ha de nacer en Belen este divino a nor del Cielo, fino se sepulta pri nero todo el amor del mundo? Es Belen la casa del pan, i nagen del Sacra nento. Pues como ha de nacer en tu al na el truto del Sacramento, llegando cada dia con el milmo amor al mundo? Yo confiello, que no acierto à casar amores tan reni los, que por su naturaleza estan divorciados. Juntar amor de Dios, y del mundo en vn alma, serà para mi juntar el Cielo con la tierra.

18 No roma Dios, señores, casa à medias; es muy zeloso vezino y, no admite lu amor compañero. Por la mañana la Iglefia, y el Sacramento, y por la tarde la conversacion, y el recreo, ferà juntar el Mana con los manjares de Egypto. El idulo Dagón con

la Arca del Tettamento.

59 Pues como quieren juntar galas, y defnudez con el Sacramento del Altar? Adornadas a comulgar? Me da horror Para recibir vn Dios que murio afrentolamente deinudo, con veltido prolixo, y cuydadolo? Donde tenemos la Fè, pues halta el respeto se ha perdido? Sepan, leñores, que las galas en los hombres, ton infamia; en las mugeres, ion alevos a. Tienen can vil padre, que su padre fue un pecado; el pecado corto el vertido primero: fue su inventor vn delito, porque era vn vestido de ojas: Consuerant folia ficus. Vn veltido ( dexen que lo explique assi) vn vestido de ojarascas; y rara vez eltos veitidos los cortan fino es pecados,

No puedo totalmente perluadirme à que esta afectada gala de la protanidad, fea fin intencion. Sablendo lezabel que entraba en la Corte victoriolo Jehu, temiendo que la quitale la vida por sus conocidos delitos, se adorno, llenando todos los numeros de la gila , y profanidad : Depinait oculos 4. Reg. 6.00 suos stibio, & ornavit caput suum . 30. respexit per senestrum. Pues como el temor de morir la dexa adornar? Eftà para adornarie quien teme el moririe?

Gon. 3.0.73

Quien

Quien teme el morir, si : quien piensa en morirse,no. Tan tyranamente impera en este sexo, quando alarga la rienda à la fama, este amor del alino, que entre temores de vida, ò desprecio de gala, puede mas el amor à la gala, que el temor de la vida; porque primero perderan la vida, que dexar de ponerse

fu gala.

61 Este es su necio amor. Pues miren el lamentable fin. Què configuiò Tezabel con todo el profano aparato de su escandaloso alino? Alcanço la compassion de Jehu? Pues lo que al. cancò fue, mandar que la precipitala sen de la misma ventana. Què justo castigo! Fue tan necia esta muger, que para huir de la justicia, compuso vn memorial de su gala, y por la misma gala, encuentra con la justicia; porque merece nueva jufticia, querer deflumbrar à la justicia con el resplandor de la gala.

62 O si huviera espiritus de Jehu, que tuvieran por ofensa lo que toma para deslumbrarlos los ojos la malicia! En esto paran profanas galas, en precipicios, y ruinas. No pido que se remedie con esta severa justicia, pero debo persuadir, que lo remedie cada vno en su casa con su prudencia. Lleven de memoria este estilo, sino pare-

ciere muy errado.

63 Sufrir à las mugeres propias, es virtud: honrarlas, y assistirlas, es obligacion : Pero condescender à todos sus gustos, es indiscreta docilidad. Siempre le han de tratar con respeto; pero ha de fer el respeto dentro del ter-

ritorio de lo justo.

64 El desengaño me ha desviado mucho del Texto principal que propuse. Buelvo à el, para convençer el discurso que voy figuiendo, de que dando todos los passos para nuestro daño, no damos ninguno para nueltro

remedio.

Para labrar el bezerrillo, Exced 323 dieron los Ifraelicas todas fus joyas , y labraron de oro fu torpe, y facrilego bulto. Para labrar la Serpiente exaltatada en el mismo defierto, cuya vista los sanaba del contagio de las venenofas Dipfas, no huvo mas que vn poco Numer 21, de cobre : Serpentem ancum : : quem cum percufsi afpicerent , fanabantur A quien no admira, que diellen todo fu oropara labrar vn Dios falfo , y no

huviesse vn poco de oro para labrar vna imagen, que los daba falud? Pues por esfo, dize Chrisostomo, no ay que admirar; porque el bezerrillo era para vna idolatria : la Serpiente era para cobrar salud de vaa peste, que representaba la culpa ; y sabiendo los hombres gastar todo su oro en su dano, apenas saben gastar vn poco de cobre en su remedio.

Oracion

66 Catolicos mios, quanto fe gasta en galas, gulas, y profanidades? Y es possible que no avrà vn poco de cobre para vn necessitado, para vn pobre enfermo? Gastando tanto para fu daño, no gastaran algo para su remedio? Mal indicio de arrepentidos. No gasto David sus tesoros en supecado: Pues en què los gastò? En dexarlos para la fabrica del Templo; 1. Paralip. porque juzgo discreto, que solo gastan- 22. 0. 14. do todo lu teloro en el Templo, podia compeniar lo que avia gastado en fu pecado.

67 Señores mios, aya algo para el Cielo, de tanto como ay para el mundo. Pero con tanto mundo, como puede aver cosa de Cielo? Yo no admiro que vivamos tan olvidados de lo que mas nos importa, quando veo, que gastamos con el mundo toda la vida. No pirede aver memoria de lo que no se trata: No tratamos con el Cielo, fino con el mundo: Pues como ha de aver memoria del Cielo?

Digamos algo para nueftro estado. Cierto que si se quiere buscar el mundo, que algunos dizen que des xan, temo que no le han de encontrar por mas que le busquen. Donde està el mundo que dexamos? Està, como dize Pablo, crucificado, ò està querido? Està crucificado como delinquente, ò està representado como amable? Terrible obligacion, aver dexado vn mundo! porque despues de averle dexado no ha de bolver à nueltro penfamiento.

69 Al Abulense debo vn grande reparo. De todas las doze Tribus de Israel fueron exploradores à regis. Numero136 trar la tierra de promission, menos de à v. y. la Tribu de Levi. Pues como dexan la Iribu mas eltimada? No fue olvido. fino desengaño. No podia ir ninguno de esta Tribu à explorar, ni a mirar la tierra, porque eran los de esta Tribu la gente Sacerdotal , y Religiofa ; y

W: 3.

gente dedicada à Dios, no puede ir à mirar ; porque ha de perder la tierra ran de vista, que no se acuerde de que

ay en el mundo tierra.

70 Parece que no daña vn inocente mirar ; y aunque no dana , entibia: aunque no mancha, atrassa. Es tal el mundo, que aunque se tenga con el vn inocente cuydado, enflaquece mucho lo devoto.

71 Las dos hermanas de Lazaro lo dirin con hermoso desengaño. Llega Christo al Castillo donde estaban Marra, y Madalena. Madalena se empleò en oir las vozes Divinasi Marta estaba ocupada en los ministerios de la casa. Madalena, fin llamarla exteriormente ove la doctrina de Christo. A Marta la llama dos vezes en publico: Martha, Martha, Pues como no le oyò la vez primera, y le oye Madalena fin llamarla? Escuchen la caufa.

Estaba Madalena en contemplacion meditando : Seeus pedes Domini. Estaba Marta solicita disponiendo lo necessario para la assistencia de Christo : Solicita es. Era vna folicitud tan inocente, y meritoria, que era para servicio del mismo Christo; pero aunque santa la ocupacion, era empleo de mundo. Pues à Madalena no es menester llamarla, porque estando tan retirada, respondera à la vocacion primera. A Marta se necessitan dos; porque divierte tanto vn cuydado del mundo, aunque sea santo, que no responderà à la vocacion primera, si Dios no la llama con vocacion segunda: Martha, Martha.

Yà escucho que me dize el dormido. Es cierto, que si à mi me Ilamara Dios como llamo à David por el Profeta Natan, y a Marta con dos vocaciones, yo tambien respondiera, y faliera de mi culpa. Que disculpa tan necia! Dios nos libre de labios semejantes. Esta es la mayor ceguedad, porque es desconocer la Divina vo-

cacion.

Luc: 10. V.

Pues no solo te llama, sino te vozea, No ay menudencia en el Cielo, y en el mundo, que bien mirada no sea vna vocacion Divina, que nos avi fa , y nos llama. Lo mas fragil , y caduco, vozea mas recio, porque nos pronostica la vezindad del sepulcro. Si levantas los ojos al Ciclo, y miras el Sol, ves, que nace para morir. Si

atiendes la Luna, la miras, ò menguante, è eclipsada, è liena, para no estar. lo manana. Si contemplas las estrellas, las veràs temblando sus luzes; parece que effan temiendo su ruina : Stella Matth. 348 cadent de Calo. Saben , que el dia del v. 29. juizio han de caèr, y el horror del juizio las haze temblar.

75 Si bajas los ojos al mundo, con que puedes encontrar, que no sea vn tristissimo desengaño? Mira al Poderofo batallando con su ambicion. Alrico con su cuydado. Al Val do con su susto. Al Sabio con su opinion. A la hermola con su peligro. A la fea con su desprecio. Al pobre con su miferia. Al dicholo con lu arrogancia. Al desgraciado con su impaciencia. Al enfermo con su achaque. Al sano con su deseo. Si comes, son vidas agenas. Si duermes, por aquel rato te matas. Si miras la cama por regalo, la mayor dicha serà llegar à morir en ella. Si estos que miramos no son auxilios, desde luego recuso mis ojos. No te enganes, ni re escuses, que todas son ves caciones.

#### PVNTO SEGVNDO.

7 Amos al fegundo punto. Era, que nos libre Dios de nuestros ojos. La mayor ceguedad nueftra, es no conocer nueftra ceguedad. Juzgamos que vemos bien, y miramos muy mal. Quien no mira lo que ha de ver, y no atiende lo que ha de mirar, bien ciego es. Este es el mas incurable ciego, y el mas infeliz; porque ser ciego sin ojos, es vna inculpable desdicha : ser ciego con ellos, es vna delinquente ignorancia.

77 Para curar Christo al clego de nacimiento, le lleno los ojos de barro: Linivit lutum Juper oculos eius. Effa Toan. 9. 00 medicina mas es para cegar, que para ver. Como ha de ver con los ojos llenos de barro? Verà como se vsa en el Cielo, aunque no como se estila en el

mundo.

78 Con vn exemplo se explica medicina tan fagrada, como nueva-Busca vn hombre enfermo, y corro de vista vnos ancojos : examina el Macitro la cortedad, y flaqueza de fu vilta; y reconociendo, que el excello de la luz congoja la debilidad de la potencia enterma, le da vnos antojos verdes

de tan gustofa representacion, que vistiendo los objetos de fresca amenidad, templan deliciosos las vehemencias de la luz.

79 Contemplò Christo los grados de este ciego infeliz;miròle bié la flaqueza de su vista, alarga la mano al barro, y no ferà mucho transformarle à lu contacto en cristal purissimo. Forma del barro vnos antojos, y aplicandoles à sus enfermos ojos, se los prueba. Vès con estos antojos aora? Si Señor, pero parecen antojos de perspectiva; porque como son de barro, todo quanto miro, me parece lodo. Pues camina, dize Christo, que si todo te parece lodo, yo sè que quedas bien fano.

80 Facil serà con esta medicina reconocer si estamos sanos, ò ciegos. Que nos parece el mundo? Nos parecen todas las cofas mundanas yn caduco barro? No me parecen fino vn oro. Pues vives ciego. Hasta que todo el mundo te parezca lo que es, pues es vn poco de barro, estas incurablemens te ciego.

81 De estos ojos, que no miran lo que es el mundo, pide David, que le libre Dios, y lo pide con tal instancia, que veo, que contra la retorica, prevalece la necessidad, porque repite dos vezes à Dios: Libera me de sangumibus Deus, Deus. Pues no bastaba Dios vna vez? No me parcee que basta, dize David; porque es tal mi ceguedad, que es menester Dios, y mas Dios : Deus, Deus.

82 Noten aora la consequencia. Esto dize vn David, que aunque se cegò por Berlabe, supo despues con fu llanto enmendar fu ceguedad. Vn ciego arrepentido, pide vn Dios duplicado: y vnos ciegos confirmados; como nofotros, aun no pedimos vn Dios sencillo! Infeliz ceguedad! Ineurable achaque!

83 Vna elclava ciega tenia Seneca, que diò en vna graciofa locura. Era lu frenesi , que encendiellen luzes, porque estaba la cala à escuras. No juzgaba, que dexaba de ver porque le faltaba la vilta, fino porque faltaba la luz en la cafa. Esta frenetica cegues dad, es de nofotros. Dezimos, que por estar el mundo tan lleno de tinieblas, caemos, v no es fino que por chae tan ciegos, tropezantosa

84 Dios nos libre de nueftros ojos, Que todos gaften su entendia miento, y su vista en los estraños, y no la gasten contigo propios! Yo creo, que todos fueran fantos, si el tiempo que gaftan en mirar las acciones ages nas, le emplearan en mirar las pro-

85 Mirò Christo al ciego de nacimiento, y tambien los Discipulos; pero con vistas tan encontradas, como condiciones; porque Christo le mirò para darle salud; los Discipulos le miraron, para adivinarle ocra mayor enfermedad : Quis peccavit , bic, Ioan, 9. V. aut parentes eius, ut cacus nasceretur? Quien pecò, este hombre, ò sus Padres? Valgaos Dios por hombres, aun no quereis, que aya en el mundo delgracias? Si todas las infelicidades fueran culpas, no huviera en el mundo infelicidades. Cumplieron todos con sus obligaciones, dize Gregorio. Los hombres le miraban para adivinarle vna culpa. Christo le miraba para darle vista milagrosa; porque Dios solo mira para dar salud; los hombres, solo miran para acufar.

86 De estos infames ojos pide David que le libre oy : de fus ojos, y de sus delinquentes oficios. Hemos de alejar el vno, y quedarnos con el otro. Los ojos tienen dos oficios, ver, y llorar: Pues tomemos el oficio de llorar, y desterremos el exercicio de ver-No ay mejor medicina para curar el

ver, que el llorar.

87 Tan fordos vivimos, que no escuchamos los avisos. Tan mudos, que no aculamos nueltros errores, antes bien los escusamos. Tan ciegos,

que no vemos los castigos.

88 Parece, que aun no levanta! mos los ojos al Cielo, pues no vemos fus rigores. Pues bien claro lo dize Avia musin nubes, y sin borrones. Parece que cha falta de està de bronce à nuestras necessidades, agua. de yerro à nuestras miserias. Si se secan, Catolicos, las nubes, fin duda que se retiran sus piedades.

89 Son can ignorances nucltros ojos, que juzgamos elte celon cafualidad del tiempo, y no decreto de su enojo. O ignorancia delinquente! No destierran las nubes los vientos, fino los pecados. No fon los Autores los fignos, ò las estrellas, fino los deliços, y las culpas.

U. 21.

Lamenta nuestro penicente Rey las malogradas fatalidades de Saul , y Jonatas , y rompe su dolor en a. Reg. 1. eftos graves lamentos : Montes Gelboe. nec ros, nec pluvia veniant super cos, neque fint agri primitiarum. Tan infelizes han de ser los montes de Gelboe, que no los han de anegar las lluvias, ni humedecer los rocios. Los que eran antes campañas de miesses, han de ser padrones de esterilidades.

91 Este enojo de David contra los montes, parece excello del sentimiento, y no decreto del discurso, porque vnos infensibles no podian ser delinquentes. Si los montes no avian delinquido; porque han de ser casti.

gados?

92 Dos razones morales dare La primera fundada en el sucesso. La segunda, en las vozes expressas del Texto. Contemplen el fucesso. Avian batallado los dos campos enemigos de los Ifraelicas, y Filisteos. Los Ifraelicas eran los amigos de Dios entonces, y los que guardaban sus venera. bles Leyes. Los Filisteos eran inficies idolatras, y escandalosos delinquentes. Dieronse la batalla de poder à poder los vicios, y las victudes, y quedo el campo por los vicios, porque vencieron los Filisteos; y en campos donde queda victoriolos los vicios, no ay que elperar, que tengan lluvias los campos: Necros, nec pluvia veniant super vos.

93 La segunda razon, es la expression del Texto. Por no dexar la caufa de la esterilidad à nuestra congetura, la da expressamente David. No gozaran sus campos de lluvias, ni de rocios : Quia ibi abiectus est clypeus fortium ; porque en esse lugar sue despreciado, y abatido el escudo de los fuertes. Noten por su vida, que no dixo la espada, sino el escudo: Chipeus; porque la espada, es instrumento para herir : el escudo, es arma para defender. No ay otro escudo para defenderse de la espada de la Justicia Divina contra la culpa, fino es el elcudo de la penitencia. Esta es can seguro escudo, que repara todos los golpes. Pues aora entra la causal de David. No gozaran essos campos de lluvias, porque en ellos fueron despreciados los escudos de las penicencias; y en no tomando el escudo de la penitencia, no ay que esperar del Cielo lluvia : Nee 201, nee pluvia veniant super vos; quia ib abiectus est cippeus fortium.

94 Esto, Catolicos mios, es lo que haze al Cielo de bronce. Esto es lo que desvia las nubes. Esto lo que esteriliza los campos. Con sinceridad digo, que parece, que la Profecia de Ageo en el capitulo primero, està hublando tanto con nuestras costumbres. como con nueltras Provincias, y territorios. El curiolo puede leerla, que por no dilatarine, no la puedo conftruir toda,

95 Resumire su amenaza, y las causas del enojo. Vaticina, y amenaza el Profeta Ageo la ruina de Ifrael; y el motivo del ennjo celettial es, porque rodo su cuydado es fabricar Palacios para vivir, y no le acuerdan de fabricar vn Templo para Dios. No sè si en nueltra Corte sucede lo mismo; porque mas casas nuevas miro fabricadas, que Igletias; mas Palacios, que

96 No le ha de entender material. mente como suena, sino penetrando la alma. Quexarse el Cielo de que sabricaban Palacios, y no le edificaban vn Templo, erallorar, que prevalecian mas los cuydados del mundo, que del Cielo; que atendian mas à las conveniencias del gulto, que à las leyes de lo Sagrado. Y por dezirlo de vna vez, y en vna voz, lloraba, que no era Corte de piedades, fino Corte de interesses: Corte de mundo, y no de Ciclo.

97 Este era el delito de Israel : Y por este delito dize el Profeta, que estan prohibidas las nubes para que no lluevan, y las plantas, para que no florezcan : Propter bos probibiti funt Aggel 1.03 Culi ne darent rorem, O terra prohibita est ne daret germen suum. Este olvido que tiene la tierra del Cielo, haze que el Cielo se olvide de la tierra: Bt vocavi siccitatem super terram. Por esto se ha de mirar vua general sequedad ; porque es julta correspondencia, que quando la tierra no se acuerda del Cielo, fino es para ofenderle, no fe acuerde el Cielo de la tierra, sino es para fecarla.

Si queremos, Carolicos, que fe ablande el Cielo, en mettros ojos ella el remedio. Todos faben que las nubes fe engendran de los vapores terrenos, que ministra al Sol la homes Zz dad

Vorf. III

dad de la tiera. Si queremos que la tierra embie vapores, reguemos primero la tierra, para que tenga humedades. Regando la tierra de lagrimas,

avra vapores para nubes.

99 O como temo, Catolicos, que en lugar de darnos agua, nos de fuego. Tan olvidados vivimos de lo Divino, que mas parece la ley ceremonia, que profession. Tan derramados al mundo, que solo en el nombre, y en el caracter parecemos Christianos.

100 En nuestros ojos, Catolicos, tenemos el remedio. Enmendamos con llorar, los delitos del ver. Sirvan los

conductos de la ruina à la enmienda. No tengamos labios para escular nueltros delitos, fino para abominar nueftros pecados. No tengamos ojos para mirar delitos estraños, sino propios: Sirvan los sentidos à sus dueños, que no nos dieron los ojos para los estraños. Miremos el mundo como el es. Desterremos su amor. Pongamos en lo verdadero la voluntad, para que llorofos, enmendados, devotos, y contritos, encontremos en la piedad de Dios la gracia, para befarle los pies

en eternidades de gloria.

Amen.



# ORACION

## VIERNES DE ENEMIGOS

## ALASALADE

ALCALDES.

Diligite inimicos vestros. Seq. S. Evang. sec. Marth. c. 5.



Y fale à campaña la razon, y la ira. Mua cho temo que la ira triunfe de la razon. Con colera no ay discurso, porque el humo empaña el entendimiento. Pero yà que la colera vence à la razon, veamos si tiene alguna razon para vencer.

Toda fu razon es esta. Aquel hombre me ha ofendido. Luego debo vengarme para quedar honrado. O barbaro siglo, que hazes honra de vna infamia! O te agravio con razon, ò sin ella. Si con razon? Te hizo justicia, tuya sue la cul-

pa, y lo que es justicia, no es ofensa. Si fue sin razon? Bien vengado quedas del agravio en que conozca su sinrazon el mundo. Quien recibe vna ofensa sin merecerla, passa de las humildades de osendido al regio solio de agraviado. De las sinrazones todos los discretos son siscales. Si te desconsuela la sinrazon de vn agravio, como no re ferena, que se conozca del agravio la sinrazon? El mundo dize, que queda mejor puesto quien da vna bosetada, que quien la recibe. Lo que yo se es que quien la da, merece el infierno; quien la recibe sufrido, merece el Cielo: Mejor puelto es el Cielo, que el infierno. Luego mejor puelto queda quien la recibe.

3 Sin encender este desengaño la luz sagrada, le alcanzò la Philosofia estoyca Injuriado Diogenes de las vozes afrentofas, que le dezia vn joben tan arrojado, como intrepido, bolvia doctates por su cansa, condenando la sintazon.

263

No te fatigues, dize Diogenes, que no le puedes hazer tanto dano respondiendo, como èl se ha hecho hablando.

4 Los agravios se reconoce que son traydores en que tienen dos caras: Vna de mal à quien los haze; otra de fruto à quien los padece. No pierde el Cedro quando le labran à golpes, antes queda pulido : A quien labra el odio en el ta-

Iler del mundo, es para affentarle en el edificio del Cielo.

5 Dize la vulgaridad, que no se puede vivir sin amigo. Yo digo, que no se puede vivir sin enemigo. No ay prenda mas vtil, que la amistad. No ay alhaja mas provechosa que vna, enemistad, desfrutada bien. No saben los mortales vsar de ella : toman del enemigo la quexa, y no la advertencia : Le examinan la ira, y no la razon. Mirale con la luz del discurso, y veras que es vn Ayo que te embia el Cielo. Si te acusa, te enmienda: si te calumnia, te avisa, No te ofende, sino te compone. El espejo nos avisa los desaliños, y no renimos con sus cristales. Toma, pues, del enemigo el aviso para componerte, y no la quexa para vengarte.

Son los enemigos vnos despertadores de este humano relox, que componen sus movimientos. Quien no tuviere enemigos, no tendra temor; y el miedo es grande Maestro de acertar. Siempre suelen ser los discretos medrosos, porque temen quanto alcançan. En perdiendo el miedo, se obra mal. Luego hueno es

el miedo para obrar bien.

Infeliz Republica, aunque tan discreta, contemplo la de las avejas. Me parecen los enemigos estas breves, y dulzes aveziras. Si acato te eno an, y pican al que las ofende, espiran. Luego son los enemigos, que en vengandose, mueren. La aveja encuentra el sepulcro en la vengança, porque se mata quien se venga. El prolixo exercicio de su afan, es labrar miel, y cera; y ni la comen, ni la gastan. Pues estos són los enemigos. Labran con su ofensa la deleura de vn perdon; el lucimiento de vna generosidad : el tiene el trabajo, y el ofendido se lleva el fruto. Luego son como avejas, que ponen el trabajo para que otro se lleve el lucimiento.

8 La rosa que vive entre zarzas, està mas olorosa, y armada de respetos, porque vive segura de ser manoseada. Las puntas parece que la pican, y no es. sino que la defienden. Como rosas de Jerico son los Santos; porque es tan peregrino su genio, que puesta entre cristales, reverdece, aunque quente largos Drexel. To siglos de anciana : alli se esparce alegre la que se contrajo multia. En las aguas se part. 2. cap. representan los agravios, y las penas. Luego los agravios no ofenden, não com- 15051,

ponen, pues no la marchitan, fino alegran.

9 Favor es dilatarme el campo de la liberalidad. Bueno fuera, que porque las nubes agravian la luz, nos tiràra rayos el Sol. Tan benigno se ollenta despues del agravio, que brilla con mas templado lucimiento. Quien se descompone à vna injuria, obra con bajeza. En la region mas alta vive el ayre fin borrones, exalaciones torpes del barro, con que puebla el ayre de livianas mentiras. No es la obscuridad achaque del resplandor, falsedad del ayre es. El monte bajo vive sujeto à la inconstancia de impressiones. Vn monte ay en la India de eterna primavera, porque su altura ni admite ceños de verano, ni delvios e ados de Invierno. En lo muy alto nada le imprime ; que al Ciclo no llegan mas que descos. Luego en quien se imprimen agravios, debe de ser bajo, porque no llegan à lo supremo.

A quien tira à agraviar, y no puede, mas es para mirarle con ternura, que con quexa : Por que me ha de herir la intencion , fino me alcança el golpe? No puede aver injuria donde ay paciencia, porque la pacien ia defarma la injuria. Quiere llegar la injuria como agravio, y la paciencia la transforma en beneficio. El sutrido es como piedra : el golpe parece que la injuria ; y como ella

es ran sufrida, le aprovecha de suerte, que la labra.

Genio de los irracionales es domefficarfe a los alhagos, y embravecerfe à los desvios. Todos se rinden al hechizo del cariño, que es arma vedada el amor. Todos los brutos hazen bien al que los acaricia , y ofenden à quien los agravia. No se ha visto ofender à quien los trata con amor. Mas aborrecible fuera vn bruto por ingrato, que por fiera. Loego mas ha de tocar à

los

los hombres, si favorecer à los amigos toca à los irracionales.

1e Esto ha sido contemplar el precepto del Evangelio à la luz de la natura. leza, Aora resta mirarle al resplandor de la gracia. AVE MARIA.

## A LANCE OF THE OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY

Diligite inimicos veftros. Seq. Sanct. Evang, fec. Matth. c. 5.

L Norte del Evangelio es perdonar las ofenías. Este es el primer caracter de Christianos, y galance magestad de nobles. Este es el primer renglon sabido del Evangelio. Yo vengo à predicar este, y otro fegundo, que esta mas escondido. Se deben perdonar todas las ofenías? Los particulares fi; los Juezes, y Soberanos no. Tienen los Juezes, y Soberanos la altifsima representacion de sus Personas, y de sus Dignidades, Como particulares, deben perdonar todas las ofensas. Como Juezes Soberanos, no pueden perdonar algunas injurias. Esta serà mi Oracion partida en dos puntos. El primero serà las razones que esfuerzan la clemencia, y perdon de los agravios en comun. El fegundo, que es grande gloria no perdonar las injurias publicas.

#### PVNTO PRIMERO.

Vando no militara mas razon para no vengar. fe, que la veilidad propia, era sobrada caula. Que inquierud no padece ayrado el corazon ? Breve imagen de su alteración es la congoja del mar, quando irricado à foplos prerende pitae inobediente la margen de fus arenas, y puede canto fu colera, que sino las pita, las azora. Es el mar embrabecido , vn mondruo, Monstruo ferà embravecido, va corazon. Para reducirle à su hermosura, es veil remedio el llanco de las nubes; en lloviendo se serena ; porque es tan piadoso el Cielo, que llora por apaciguar el mundo. No hagas, pues, con tuira Horar la esfera. En fin la colera del mar fe cempla con la lluvia, porque las gotas, o lagrimas de las nubes fon esfericas, v redondas : La Providencia las fabrica de esta hechura , para que puedan romper con mas facilidad el ayre que cortan. Lo esferico es imagen de la obediencia, y tambien del definteres,

porque toca en vn punto à la tierra; Pues si quieres sossegar tu enojo, toma la obediencia del Evangelio, y el definteres del mundo; que hasta el mar le solsiega con esto, y es vn monstruo.

15 Ay mas felicidad, que la paz? Ninguna ay, porque no ay mayor defgracia, que la discordia. El Cielo se constituye por ser centro de quietudes, y el infierno por Republica de enemiltades. Mucho es, que siendo la femejanza madre del cariño, no fean todos los condenados amigos, pues fe parecen en ser malos, Pero què mal discurro! Preciso es que ava enemistad, si av infierno, porque no ay mas infierno, que vna enemiltad. Pues es possible, que aya hombre que se adelante el infierno? En el infierno vives, si vives enemistado: Dexa la enemistad, y viviras en el Cielo.

16 El numero segundo fue en la antiguedad numero infaulto. Es facil la razon à esta luz. El numero de dos, Habert. de dize division. Toda division es discor- Asonleville dia : toda discordia es enemistad. Lue- in prompt. go fi es numero enemigo, ferà nume- Alphabet. ro muy infaulto. Representa el nume- curiofit. Pa ro de dos, dos lenguas, dos corazo- 2. lib. 12. nes. Aun dos Angeles, fiendo Angeles, fol. 189. pronosticaron à Lot la destruccion de Gar. 19. v. la Ciudad. Vaticinio sue de la ruina 15. del Templo, dividirse el velo sacro. Dividir el Pontifice la vestidura, fue feñal de la deltruccion de la Sinagoga, Padecio Christo entre dos Pontifices, porque la dualidad anunciasse su destruccion. Todos los irracionales que entraron en la Arca dos folos, eran los inmundos. Los Romanos miraban à Febrero como mes infaulto, porque Solis 6, 3. empieza à dividir el año. Con canto ceno le vivian, que quiza de medrofos le hizieron el mes mas corto, por Februarius no alargar la desgracia. A las Devida des del infierno, que veneraban fu. nofas Dijs persticiosos, le sacrificaban. Luego inferts des obraban como diferetos, pues embia ban las enemiliades al infierno.

Polybilt. quali omiputatur.

Plin.lib.37 cap. 10. Solin.c.50. Polybift.

ferro similis , litigio illata difcordias fa-

27. U. 12. Stultus filuna mutature

Plin. lib. 20. cap. 9.

7.

17 Vna piedra zy, que ocasiona discordias. Su nombre es Siderites. Su calidad es peregrina. Es semejante al hierro, v can amiga de la Luna, que Siderites obedece los baybenes de sus mudanças. En la Luna se representa la necedad, en frase de la Escritura ;porque folo vna necedad, y vn error, puede confervar vna enemistad.

Arrancala, pues, de raiz, Ecclesiasti. perdona de corazon. O Senor, que es costoso sacrificio desposseer al corazon de la escritura del agravio. Quieres que no sea costoso? Pues arranca la raiz, que si la dexas, bolverà à echar. Vna yervecita nos enseña. La yerva brasica tiene tal enemistad con la vid, que la esteriliza. Huye la vid de ella como enemiga. Pues su raiz tiene tan peregrina virtud, que convierte el vinagre en generoso vino. Como siendo tan enemigas las plantas, son tan amantes las raizes? Por esso mismo. Viven renidas por la discordia de sus genios tan enemistados, que no se comunican, pues huyen. Como, pues, le haran estas amistades? Facilmente, arranquele la raiz de la yerva que tiene la enemistad; porque toda la acedia del odio, se convertira en dulce carino.

19 O Senor, que es poco pundonor perdonar vn agravio. Señores mios, Dios entiende mejor de leyes de duelo, que el mundo. El duelo que hizo Dios quando se viò agraviado de Adan, no fue vengarfe de Adan, fino buscarle piadoso para bolverle à

hazer fu amigo.

ao Este es el pundonor divino. Luego este es el verdadero. Honra es perdonar agravios. Que mayor honra, que la clemencia? Pues esta adquiere el que perdona. Si adoleces de pundonorofo, esta es la executoria del

honor verdadero.

21 Si pretenden reconocer, dize Pablo, que Christo no tiene tyraniza-Ad Philip. da la Divinidad : Non rapinam arbi-2. v. 6. 5 tratus oft , miren como fe humilla , y se haze nada : Semetipsum exinanivit. Y en ello fe conoce? Si tenor, Muy distante confequencia parece: No ha robado la Deydad, porque se humilla, y haze nada. Pues en verdad que es consequencia profunda. La razon es clara : porque el Cielo es de contrario eltilo, que el mundo, La profession

del mundo es, que el que es menos fe haze mas. Luego la del Cielo es, que el que es mas, le haze menos. Quien es poco, desea parecer mucho: Pero quien es mucho, sabe, que aun queda mucho, haziendole poco. A quien tiene poca hazienda, con poco que le roben, quedarà pobre. Quien riene mucha, por mucha que le viurpen, quedarà rico. Pues esto sucede en el caudal de las honras. Quien tiene el pundonor preso con alfileres, le parece, que qualquiera descorcessa se le quira. Este es pobre de honra. Quien tiene riqueza de pundonor, por mucha que le quieran quitar, siempre queda hourado. Este es rico. Pues vistete de esta sobervia santa. Fingete mucho ;con ello no te enojaras de poco.

22 O Señor, que es durissimo precepto, no folo perdonar el agravio, fino amar el instrumento. Ves este mandato, que te suena tan austero: Pues es de veil consuelo, escrive ingeniolo Aguttino; porque si tenemos vn Señor, que nos manda querer bien à quien nos quiere mal: Luego auque le tratemos mal, nos querra bien.

23 Contempla quantas veres le ofendes, y como nunca retira fus agrados. Toma, pues, exemplar de tus sinrazones. Mira que templado te aguarda : que blando te alienta : que cariñofo te trata : que piadolo te perdona: Solo vn Dios tan bueno, pudiera fufrir hombres tan malos.

24 Fuera de que no puede fer afpero mandato, el que elta practicado con nosotros mismos. Cada dia le practicamos. Todos dezimos, que iomos muy amigos nucitros. Pues todos erramos en lo que dezimos. No ay mayores enemigos, que nofotros. Tanto puede la passion, que viste de distraz amigo la enemistad. Mi enemigo es quien me agravia : Yo con la vengança me agravio: Luego yo log mi enemigo.

Difcurramos por las culpas de que lomos autores. Yo pecando, me expongo à peligro evidente de le al infierno, ofendo al Cielo, pierdo la amistad divina. Esta injuria yo me la tolero , porque me la hago : Y fiendo, en buena ley, el proximo otro yo, enfeñado enare a perdonar enemigos, pues yo me perdono tantos

agravios.

D. Aug. de farm. Dom. in monta

Genef.4. V.

No puede ser ley severa la que està tan practicada. Pero doy, que sea dura: esse serà el laurèl. El cariño de Moyses sue llamarle Dios desde vna zarza, y caminar obediente atropellando puntas, y no pisando rosas; que si caminara por vn jardin, no sè

fi fuera tan grande amor.

27 Fuera de que es Dios tan discreto, que nos manda, lifongeando nuestra conveniencia. Si te vengas, te agravias. Luego à ti mismo te ofendes fi te vengas. En triftes lamentos Iloraba Lamech la muerte acelerada de Cain à violencias de vna flecha difparada de la inconsideracion. La funebre endecha de su lamento, era esta : Occidi virum in vulnus meum, Parece que con el sentimiento, y la pena, delira. No ha de dezir in vulnus meam, fino faum: No fue herida fuya, fino agena. No fino suya, escrive Ruperto; porque como el daño ageno viene à ser mio, aquella herida que le diò mi vengança, parecia herida agena, y era propia. Luego es herida mia: Vulnus meum. No sino de Cain, que murio de la herida. No sino de Lamech, que se la diò à Cain; porque tan herido queda el que muere, como el que mata, pues alcança à todos la herida.

28 Si fuera licito mirar con ambicion vna injuria, se pudiera apetecer, por la gloria de hazer vna amiftad. El Tabor lue teatro de la gloria divina. En su cumbre se manifestò Christo glorioso con aquel aparato lucido de Sol, y nieve. El Sol por fu claridad ferà imagen del Cielo; pero la nieve, annque por su pureza podia ser hermosa copia, lo inconstante de su condicion la acuta. Mal puede representar lo caduco à lo perpetuo. Luego el Sol es veltido de Cielo, pero la nieve del mundo. De vno, y otro fe compone; porque Sol, y nieve professan can nativa enemistad, que se tiran à consumir, y deshazer : Aqui, depueltas las enemittades, le han dado las manos como amigos. Luego es vn Ciclo; que no ay mas gloria, que hazer vna enemistad amiga.

29 Repetidas injurias difimula el Sol, porque todos los agravios que fabrica contra la Magestad de su luz la liviana inconstancia del polvo, poblando las largas provincias de la essera

de sus imaginarios borrones, los mira el Sol tan carinoso, que reconociendo suben para ajarle su resplandor, y ahogarle su luz, liquida aquellos densos vapores, hasta que sutilizados al setvor de sus rayos, los haze bajar à la tierra en apacible trage de lluvia.

30 Valgame Dios, y què difcretissima es la Providencia. La tierra pretende agraviar al Sol, y el Sol por el agravio que le haze, la retorna vn beneficio. Para el Sol es agravio la nube, porque le obscurece. Para la tierra es beneficio la nube, porque la fecunda. La diferencia està en los dueños. Quando la embia la groseria de la tierra, sube como agravio. Quando la retorna la nobleza del Sol, desciende como beneficio. Luego la tierra obra como grofera, pero el Cielo como cortesano. Poco importa me tiren à agraviar, si soy vn Sol; porque por esse agravio, los tengo de hazer vn beneficio.

31 Aspiremos, señores, à la cumbre de esta gloria; que con ambicion debe mirarse tan sacra nobleza. Pero elevemos mas la ponderacion; que todas estas glorias, aunque tan crecidas, se quedan en la margen de humanas; y perdonar enemigos, es accion tan gloriosa, que llega à essera divina; pues el perdonar, parece accion singular de vn Dios.

Dos vezes (entre otras ) exclamò el Redemptor pendiente del Sacro Leño, noble instrumento de su amor, y feliz precio de nuestra ruina. Vna, como en desalentadas vozes, se quexa de la soledad: Deus meus, et quid dereliquisti me? Dios mio, como vueltra piedad haze como que no me assiste? La segunda pide perdon por sus enemigos: Pater dimitte illis. Mi reparo es, que en la primera ocasion le llama Dios; en la fegunda Padre. El nombre 34. de Padre, explica cariño: el nombre de Dios, embuelve respeto. En todos los aprietos de nuestras congojas bufca la alma las vozes mas cariñofas. No se si es malicia de la boca, ò arbitris del corazon. Quando se quexa que le olvida, parecia mas justo llamarle Padre, que como passo tan tierno, moveria mucho el recuerdo de Hijo. Para que perdonara los enemigos, le podia llamar Dios. Pues como lo haze al contrario? Fue Mysterio, que Christo no habla acator

Matth. 273

Luc. 23. 0:

33 Dos naturalezas tiene Chrifto, Divina, y Humana. Como humano podia fentir, y de lo fensible nace la guexa. Como Divino, era incapaz de dolor, y como tal era Hijo del Eterno Padre. El nombre de Padre, dize respeto à Hijo. El nombre de Dios, dize relacion à vassallo. Llamale Dios quando se quexa, pero Padre quando perdona. Luego quando le quexa, mueltra que es humano, pero quando perdona, muestra que es Divino.

Esta es la executoria de la Divinidad, alargar afable el perdon. Conrempla Juan al Redemptor en glorioso aparato triunfante en Divino solio, y dize estaba en medio de siete candéleros: In medio septem candelabrorum. En lo natural parece impossible. Entre seis, es facil : entre siete, mas que dificil; porque fiendo numero difcordance, fino se parte vno, no es possible; y partido, yà compone el numero de ocho. Pues el Mysterio es esfe. El numero de siete, es discordante, y defigual, porque por fu calidad dize division. Christo assistia entre esta division como en trage de meter paz: En este numero era preciso que huviesse discordia: Entrando Dios de por medio no se conoce. Luego aqui anda Dios, pues se compone la enemistad.

35 Desprende, pues, colerico, y vengativo del sagrado vil de tu passion la venganza, y la ira. Sino te mueven tantos nobles intereffes, obliguere el mayor, que es el Cielo. Por la vida es muy cara la venganza. Luego por vida, y alma, ferà carifsima. No deben de saber los mortales la alhaja que es la paz , y quierud. Corro precio para feriarla es vna vida. No compres tan caros tus delitos, que los compres à precio tan excessivo, como va cuydado. No es el Cielo de los colericos, porque es centro de pacificos. Si quieres ser su Republico, has de guardar sus leyes, que à esto obligan todas las Ciudades.

36 Vistofas Pias eran las que animaban la carroza de Ezequiel, Hom. bre , Leon , Aguila , y Buey. Contrarios genios tienen : Pero aunque eran contrarios, caminaban muy vnidos; porque como caminaban al Cielo, fue preciso para acertar el camino, hazer las amiliades sus genios.

Mas advertencia tiene. Diferentes eran los tiros; pero todos tenian las plantas del buey : Planta pedis Ezesh.1. v. eorum quafi blanta pedis vituli. Monf- 7. truofidad parece, que vn Hombre, vna Aguila, y vn Leon pisen con estas plantas. Es verdad, que en lo natural es monstruoso, pero para el efecto, es precifo. Caminaban estos genius al Cielo; y es necessario no errar los passos en tan dificil camino: Pues para no errar, han de caminar rodos como el buey, porque en sus passos està la seguridad. Doy la razon, Tiene este irracional tal propiedad, que lamiendo, arranca vna verva, que se llama inimica. Tal imperio riene la blandura de su lengua, que arranca la raiz de esta yerva enemiga lamiendola, sin cortarla: Pues quien assi anda, segura tiene la gloria; porque està vinculada la entrada en la gloria, à quien arranca la raiz de la enemistad con blan-

### PVNTO SEGVNDO.

dura.

Niremos yà en el fegundo Punto. He ponderado los interesses que logra el hombre perdonando los agravios. Passo à ponderar la gloria grande que alcanza, no perdonando las injurias publicas, el que debe castigarlas. Gravemente dixo Geronimo, que fuesse muy justo, quien descasse ser muy piadoso ; porque no ay mayor clemencia, que vna bien administrada justicia. Es clemencia con los malos, porque los enmienda. Es piedad con los buenos, porque los adelanta.

39 Es discreta batalla de los eruditos, averiguar qual ferà peor, vn rigor, que todo lo cassiga; ò vna piedad que todo lo perdona? Los efectos deciden la causa. Vn rigor siempre tirante, enfrena. Vna piedad siempre floxa, alarga. Vn rigor nimio, estorva pecados. Vna piedad larga, provoca delitos. Luego debe ponerse la razon entre los dos extremos;porque caftigarlo todo, es excello de crueles; dimentarlo todo, es pereza de remissos. Luego esta parece peor ; porque el calligo ardiente, es excesso para los malos; la remission sloxa, es castigo para los

40 No prefumo, que tienen los

Apoc. 1. V. 12.

Juezes, y Soberanos, enemigos de fus personas; pero tienen muchos enemigos, en trage de amigos, de sus Dignidades. Si alguno personalmente los disgutta, deben tener promptisima la clemencia. Le han de castigar con la gloria de darle à entender, que toda la Magestad de su poder es, pudiendo, dexarle de castigar. Si dos vezes manda, quien pudiendo mandar, ruega; muchas vezes confunde, quien pudiendo castigar, no castiga.

41 Estos enemigos, que disgusran à los Juezes, y Soberanos, son muy pocos, porque todos afirman fus atenciones para darlos guíto. Pues quienes son los enemigos de la Dignidad? Es vn campo tan abierto, que no alcançan los ojos a numerar tantos enemigos, como puede aver ocultos en el obleuro laberinto de las humanas passiones. Veamos si acierco à descubrirlos.

42 Es enemigo de la Dignidad quien lisongea. Es enemigo quien pretende. Es enemigo quien complace. Es enemigo quien por mejorarie, se rinde. Es enmigo quien contra su dictamen, consiente. Es enemigo quien aviendo de hablar, calla. Es enemigo quien se apassiona. Es enemigo quien se irrita. Es enemigo quien no informa. Es enemigo quien no delengaña. Es enemigo quien no aconfeja. Es mortal enemigo quien vendiendo el filencio por prudencia, no advierte lo mismo que censura.

Pues ninguno de eltos enemigos merece perdon, porque fon enemigos contra el comun. Et cum fecillet quasi flagellum de funiculis,omnes aiccit de Templo. Esgrimiendo Chrillo vn azote, arrojo del Templo à los que vendian, y compraban. Cafrigar à los que vendian, parece justo, porque eta logro, y en puelto Sagrado : pero castigar al pobre, que redimia fu vejacion, y le costaba su dinero, es castigo obscuro. Pues el mismo Christo le executo por su mano. La razon es profunda, pero clara; porque fi era culpa el vender, igual deliro feria el comprar : No se puede comprar lo que no fe llega a vender; conque igual culpa era vender lo que no se podia vender, como comprar lo que no se podia comprar : Y como escas ventas, y compras eran en el sa-

grado puesto del Templo, igual delito executaba quien en puesto tan sagrado vendia, como quien en puelto

tan lagrado compraba.

Pues noten, que en el mis mo Templo practico Christo dos acciones muy encontradas. Quando le quisieron apedrear, salio del Templo, y huyò. Quando mirò las mesas de los Logreros, empuño va azote, y 59. elgrimiendo iras aquellas Soberanas manos, que folo se rasgaron para derramar clemencias, derribò dineros, y messas: Effudit as. Mas justo parecia tanto enojo quando intentan apedrearle alevolos, que contra vnos Logreros. Pues no fuera fino muy ageno de vn Dios, escrive Hilario. Perdona que intenten tirarle piedras, y derriba las mesas de las viuras; porque el apedrearle, era gravissima injuria contra su Divina Persona. Los logros que corrian, eran daño comun de los pobres, que venian à los facrificios; y quien sabe difimular que le tiren piedras, no sabe difimular, que roben à los pobres con viuras.

45 Mayor advertencia falta. Reparò discreto Chrisostomo, que arrojò Christo el dinero: Effudit as. Mayor providencia parecia mandarle recoger. y guardar para emplearle en piedades, y limolnas. Fuera, dize Chrisostomo, providencia humana, pero no fuera providencia divina; porque dinero mal ganado, no le pareció à Christo a proposito para recogido, No aprovecha lo que inocentemente no le gana. Era todo aquel tesoro de logros, y de víuras. Era de extracciones violentas à los pobres, vendiendolos con excesso las victimas, y facrificios: Pues dineros, dize Christo. de violentas extracciones à los pobres, es menester arrojarlos, porque no aprovecha, ni enriquece el recoger-

los: Effudit æs,

46 En ningun lanze, escrive Geronimo, se viò Christo tan irritado; y admira, contemplando su biandura. Quando le quisieron apedrear, le llamaron tambien Samaritano, y endemoniado; y ni la finrazon le alterò el pecho, ni la calumnia le descompuso el rostro: Aora esgrimiendo vn azote su Real mano, pisa las lineas de luez, pues se haze executor. Mas natural era irritarfe à las calumnias contra fu inoIoan. 8. v.

Icen 2. U.

Ioans 2. Vo ISa

cencia, que à los desembarazos de vna codicia. Pero esto se queda para lo mortal,no para la limpieza de vnDios.

47 La razon de la diferencia es, que en este lanze dictaba las puntualidades de vn Juez. Llamarle Samaritano, endemoniado, y querer tirarle piedras, era ofensa contra su Persona: Ilenar el Templo de logros, era injuria de lo publico, y sagrado; y como perdonar ofensas propias, sobre christiandad, es valor; pero disimular las que son contra Dios, y el comun, es alevosa insidelidad, perdona sus ofensas como magnanimo, y castiga las publicas como discreto.

48 Si se nota bien la Escritura, se hallarà, que toda la vida de Christo, sue enseñar à los Superiores este Divino duelo. Era Christo Superior de Superiores; y era preciso que enseñasse la clemencia, como particular, y la Justicia, como Superior. Pues vean que no tengo duelo en las ofensas que tocan à mi punto; pero que le tengo grande en las injurias que pertenecen

à mi Pueblo.

49 Es grave reparo este Divino sucesso. Vn arrevido Soldado dio( para que tengo de escular la airenta del nombre, si se digno la paciencia de Christo de sufrirle? ) diò vna bofetada à Christo, y no salio castigado. El Rey Jeroboan se alterò contra va Profeta, y alargando el brazo con enojo, fin llegar el amago a execucion, se le secò la mano : Exaruit manus eius, Mas justo fuera este visible castigo con el Soldado que afrento à Christo, que no por vn amago contra vn hombre particular. Esfo es en duelos humanos, dize Agustino , pero no en divinos. CastigaChristo con tan severa demonstracion, que amaguen à vn Profeta, y perdona que ofendan fu foberana megilla; porque el golpe en fu rostro, era duelo propio; el amago contra el Profeta, era contra vn Ministro, Sacerdore suyo; y quien no haze duelo de que le afrenten fu rostro , sabe vengar el que amaguen al mas pobre Ministro.

gloria de los que perdonan ofensas, gloria de los que perdonan ofensas. Admira que Christo en este lanze sobre sa elemencia no practicasse lo que nos intima. Ordena que al heritnos vna megilla, bolvamos sa otra, para que entrambas queden igualmente ennoblecidas con sa honra de la paciencia

escrivio Agustino. Pues como Christo no la buelve. Avia siglos, dize la Giossa Ordinaria, que la tenia ofrecida. Yà se acordaràn quando el Pseudo Proseta Sedecias, por adular al Rey Acab, diò vna bosetada al Proseta Micheas, el qual la recibiò con mas ambicion, que sentimiento. Pues este agravio diò en Micheas el sonido, pero diò en Christo todo el golpe anticipado; porque eleva tanto el perdon de vna astenta, que dando el golpe en vn rostrohumano, la paciencia le transformò en divino.

s i Perdonar las osensas propias, es ser magnanimos; dismular las publicas, suera ser poco justos. El exempo de perdonar enemigos, es San Esteban. Pues este decreta con sus vozes lo que debe perdonarse, y lo que no puede remitirse. Al apedrearle, dize esta as discretas vozes; Domine ne statuas illis poe peceatum. Noten el boc. No los castigues este pecado: Hoc peceatum. Parece que reserva otro. Es verdad,

dize Agultino.

52 Dos delitos executaban en esta accion los Hebreos. Vno el quitarle la vida, estando inocente Oero el apedrearle en odio de Christo, cuya Fèpredicaba. El primer pecado tocaba à su vida. El segundo pertenecia à la honra soberana: Pues perdono el pecado de tirarme piedras: Hos paccatam, el otro de osender à mi Dueño, no le perdono; porque la misma obligacion, que tengo para perdonar que me tiren, tengo para no perdonar el que à mi Dueño le agravien.

53 Para acestar los Superiores, deben initar ellos perdones divinos. Quando concurren dos agravios, vno hecho à la Perfona Divina, y ocro à la mas infima perfona humana, difimula Dios su agravio como piadolo, pero caltiga el estraño como justo.

Madalena, que alcanzò à Christo la injusta calumnia. De Madalena censuraron, que era vna prodiga, y de libre vida. De Christo notaron, que no la conocia, borrandole su infinita sciencia: Si effet Propheta, sciret otique, que, et qualis est mulier. No puede ser mas alta injusia, que obscurecerle à vn Dios su sciencia. Pues concurriendo estos dos agravios can desiguales, buel-ve Christo por la opinion de Madalena, y no da satisfaccion à la censura

Aaa

3. Reg. 22.

Actor.7.00

Matib. 26. v. 8. Luc. 7. v.

V. 4.

3. Reg. 13.

Ioan, 18.0.

220

Ver/.48.

1.ad Thim.

I. ad Cor.

Actor. 9.

1. D.13.

15.0.9.

V. 4.

contra su diving sabiduria. Pues como calla, y no buelve por su sciencia? Porque era Madalena primero, dize Chrisologo. Estaba Christo como Superior, y Juez sentenciando à Madalena: Remittuntur tibi peccata: Pues primero es en el Juez, bolver por vn credito injustamente agraviado, que bolver por la opinion de su entendimiento. Mas que ande, dize Christo, en opiniones mi entendimiento, como yo defienda à esta pobre muger su

punto : Dilexit multum.

Dos culpas confielfa la modeftia de Pablo para confundirse, y le sirven de elevarse : Blasfemus fui. Persecutus sum Ecclesiam Dei. Fui blasfemo, y persegui la Iglesia de Dios. Pues folo de vna culpa de las dos le hizo Christo cargo al postrarle en el campo de Damalco : Quid me persequeris? Por que me perfigues ? Aqui falta, por que me blasfemas. No se acuerda Christo de averle Pablo blasfemado, porque la blasfemia, en dictamen de mi Angel Santo Thomas, es vna injuria inmediata contra el Criador, ò imponiendole algun defecto, ò robandole algun atributo. La persecucion de la Iglesia, era contra vn Estevan inocente tirandole piedras, y contra otros varones justos. Pues de estos dos agravios, se olvida Christo de las blasfemias, y le haze cargo de las perfecuciones injustas; porque mas le enoja el ver à vn hombre injustamente perseguido, que escuchar su nombre arrevidamente blasfemado.

56 Menos mal lo dirè. Era la blasfemia vna injuria contra la honra soberana, Era la persecucion de la Iglesia vn agravio en dano de rercero; y en agravios que tocan à la persona, debe terciar la gracia; en agravios que tocan al dano del comun, vna escru-

pulofa justicia.

57 A Salomon le ofreciò la bizarria divina quatro colas, las tres ab. folutas, y vna condicionada. Las tres absolutas, fueron sabiduria, riqueza. y felicidad. La condicionada, fue larga vida. Viviras espacios largos, le dize Dios, si fueres tan justo, y governares tan bien como tu Padre David: Si ambulaveris in vijs meis :: ficut ambutavit pater tuus , longos faciam dies tuos. Pues como fi las otras dadivas fueron absolutas, elta de la vida larga condicionada ? Porque reside vna

infigne diferencia. Ser muy fabio, feliz, y rico, es vna dicha, que no cede en dano ageno. No governar tan justamente como David, y durar mucho en el mando, fuera grave perjuizio del Pueblo; y no quiso Dios, por acreditarfe de bizarro, hazer vna gracia en dano de tercero.

Que profundo desengaño oculta tan grave Texto! No esta aligada la vida larga de Salomon a lu fa? biduria, riqueza, y felicidad : Eslas fon cadenas humanas, que con vo loplo rompe el Cielo fus eslabones. A fu justicia està vinculada su larga vida, porque fuera ageno de vn Dios hazer que muchos espirassen, porque vno solo viviesse. Sea Salomon el mas sabio. rico, y feliz del mundo. Llenele Dios de estas gracias; que tales favores le hazen à el dichoso, sin hazer à los estranos delgraciados ; pero fu larga vida, penda de su justicia, y su conciencia; porque durar mucho en el mando sin merecerlo, no fuera confirmar à quien manda en la dicha, sino perpetuar à quien obedece en la desgracia.

59 Favoreciòle Dios à Salomon como à particular, y como à Soberano: como à particular, le lleno de favores: como a Soberano, se los pulo debajo de sus meritos, y operaciones; poro que en puntos de dar, ay gracia; en puntos de mandar, no ay mas que justicia.

Para sentenciar à la infeliz muger adultera, se pulo Christo a escrivir la sentencia en la tierra: Digito scribebat in terra. Digan los ingenios de los Interpretes que fue desengaño de su mo lestia, que yo siento, que no fue sino puntualidad de su justicia. Eran los aculadores tan dignos de respeto, que eran sabios Escrivas, y Fariseos. Era la muger tan desvalida, que executaba à dos compassiones, por el sexo, y por lo solo. Si miraba à los acusadores, movia à respeto su autoridad. Si miraba à la muger, movia su fragilidad à compassion: Pues no miremos, dize Christo, ni compassion, ni autoridad; miremos solo lo que se debe escrivir : Digito scribebat in terra. Ioan. 8. 0 Quando se està escriviendo vna cosa, no le puede mirar à otra parte, fino aquello que se escrive. Pues aprendan à sentenciar, dize Christo, ni mirando autoridades, ni arraftrando compaísiones; porque si le mira la autoridad de

3. Reg. 3. V. 140

los que acufan, inclina à rigor : Si la fragilidad de los acufados, mueve à piedad. Pues mirar solo lo que se debe escrivir ; porque ni la autoridad ha de arrastrar à lo severo, ni la compassion ha de cercenar de lo justo.

61 Estos enemigos invisibles tienen los juizios, y tan alturamente disimulados, que se presentan en el Tribunal en trage de amigos. Estos no son dignos de clemencia, porque fuera hazer pazes la razon con el engaño. Tanta christiandad acredita ser enemigo de los errores, como fer amigo de los aciertos. Desdichado el entendimiéto, que no es martyr de sinrazones.

62 Llama el desorden del mundo fineza à vna grave culpa, y diziendo, que es tan dificil perdonar à los enemigos, solo perdona à los que no deben perdonarle. Con este injusto perdon, hazen vn delito, y no perdonando à los que deben, se privan de vn insigne merito. Este Texto dira gravemente de quien debemos ser amigos, y de

quien enemigos.

1. Reg. 28.

V. 16.

63 El exemplo de perdonar enemigos, es David con Saul. Le perdono tantos agravios, que no aviendose fatigado la paciencia de David en perdonarlos, se cansa la memoria en referirlos. Pues à David le llama expressamente Samuel emulo, y enemigo de Saul: Et transierit ad emulum tuum. Como enemigo, quien le perdona que le tire lanzadas, y tan obscuras alevosias? Pues enemigo es , dize Samuel. Escuchen la causal: Cum Dominus recosserit à te, O transierit ad amulum tuum. Seha delviado Dios de ti, y se ha passado à tu enemigo David Dos eltados tuvo David con Saul, Fue amigo perdouando agravios. Fue despues enemigo quando se aparto Dios de su lado. Al instante que se aparto Dios del lado de Saul, trocò las amistades en oposiciones; porque continuar en ler amigo de quien se avia Dios apargado, mas pareciera amor con la culpa, que amiltad con la persona. Pues sepan todos, que David sue amigo de Saul, hasta que Dios le dexò ; pero al verle dexado, fue fu emulo; porque con. fervando el amor con la periona, fe viò obligado a la enemittad con la culpa.

64 La que parecia precision delicada, se ha transformado en practica ran llana, como legura. Suele dezir la

fineza preciada de tal: No puedo faltar à Fulano, porque foy su amigo. Mas necessica mirar; porque ha de ser la amiltad, si le assiste en sus acciones Dios; pero en faltando de fu lado Dios, no debe durar la amistad. Trueca entonces el corazon sus oficios, y de amistades, haze compassiones.

65 Permitan que enmiende vna bien recibida opinion del mundo. Todo el estudio de vn Juez, es la prenda de bien quilto: Ser amado de todos: Ser querido de todos. Esta es la pretendida felicidad. Pues me han de permicir que diga, que esta pretendida adoracion, le malquistarà las prendas

de Juez.

66 Tengo Texto hermofo. Engrandece la Eleritura la Justicia Divina, y dize esta hermofa claufula : Recti diligunt te. Los buenos te aman. Mas alabanza fuera dezic, que todos omnes. Pues como no dize que es bien quisto de todos, uno solo de los rectos, y buenos? Diga que le aman tod is. Esso no; porque ess no fuera alabanza, sino censura En el numero de todos, se incluyen buenos, y malos; y ser amado de los buenos, es muy bueno; ser amado de los malos, es muy malo. Puestoda la gioria de Dios es ser amado de los buenos y temido de los malos; porque el afecto de los buenos, le arguye perfecto; el temor de los malos, le supone jultificado.

67 Ser amado de los buenos, es razon : Ser amado de los milas, es complicidad. La regla firme de las amistades, ha de ser la assistencia divina. No podra errar el entendimiento en desviarse de quien Dios se desvia; porque porfiar en alsistir à quien no assiste Dios, es ser traydores al Cielo, por acreditarle de finos al mundo.

68 Hasta aqui, Señor, ha llegado mi conocimiento, porque es muy corto mi desengaño. Aliente vueltro exemplar la cortedad de nueltro animo. Destierre vuestra luz esta porfiada niebla de la ira, que obscurece la razon. Muchos enemigos tenemos, per ro à todos los perdonamos. A los enemigos que no perdonamos, es à nolotros : Seremos nueftros fifeales; para que mereciendo con la acufacion, vuefa

tra gracia, os befeinos los pies en eternidades de gloria,

Amen.

Cant. I. v.

Matth. 2.

V. II.



## ORACION EN EL JVEVES DE LAZARO, YRICO AVARIENTO,

## EN LA CAPILLA REAL;

DIA DE QUARENTA HORAS.

Erat quidam mendicus, nomine Lazarus. Sequent. Sanct. Evang. fecund. Luc. cap. 16.

Caro mea verè est cibus. Sequent. Sanct. Evang. secund.

E af Eva pref fent te h

E afectos distantes compone oy sus desengasios el Evangelio. Vn Rico inseliz, y vn Pobre dichoso representan en el teatro del sepulcro el virimo desengasio: Es tumulo de perspectiva con vn semblana te horrible, y otro amable.

Al salir del Sepulcro las tres Marias, se vieron affaltadas de temor, y gozo: Cum timore, & gau-

Matth. 28. dio magno. Los gozos del figlo no son alegrias, sino suffos; no son privilea gios, sino sobresaltos: eran discretas, y sacaron del Sepulcro temor y gozos por que como era del mejor difunto de los siglos, dà gozo por la seguridad de verle, y temor por la contigencia de imitarle.

3 Oy muere vn Poderoso, y vn humilde, porque tambien los Poderosos mueren; las adoraciones de la Magestad son fatales disposiciones para morir. No supieron los Magos venerar à Christo Rey sin presentarle Incienso, y Mirra; porque com restas delicadas fragrancias son aromas para vngir los cadaveres, y el nombre de Magos signisica Sabios, sue lo mismo mirarle coronado, que vaticinarle moribundo.

Quando los Poderosos no huvieran de morir por humanos, espiraran de felizes: à los humildes, y medlos los combate la muerte por el lado de humanos; a los grandes, por humanos, y por poderosos. Armase la muerte contra sus alientos, por que son hombres, y porque son Grandes; por el sèr, y por la Ps. 2.2.6. dignidad.

Es vivo reparo, y textual: Ego dixi Dij estis, & filij excelsi omnes: Albricias Poderosos, porque sois Dioses terrenos. Pero vos autem, vosotros, seut homines moriemini, & sieut vnas de Principibus cadetis: Morireis como hombres, y como Principes: dos sieut pone, dos muertes: pues mueren acaso de otra suerte los Principes, que los hombres? No; pero sue distinguir dos muertes, como hombres, y como Principes, porque hombre, y Principe, es mortal dos vezes; vna por Principe, y otra por hombre; porque à los restantes hom-

bres , mata la muerte por la fragilidad del barro : Sieut homines : A los Princi-

pes por la soberania del Trono: Sicut unus de Principibus.

6 Porque no quede en lineas de paradoxa, quiero probarlo de raiz. Dios hizo à Adan inmortal : Adan le hizo mortal , porque pecò , y pecò porque quifo fer foberano : Eritis ficut Dij : Luego nuestra mortalidad tuvo causa, y ocasion : la causa sue la culpa, la ocasion la soberania ; no suera Adan mortal sino pecara: luego la culpa fue la caula; no pecara fino anhelàra la grandeza: luego la soberania fue la ocasion : luego el morir tuvo por causa el delito, y por ocafion lo soberano.

Gena 3. V. V. 50

De este discurso vniversal desciendo à los hijos: en todos los mortales halla la muerte causa, porque encuentra culpa; pero no en todos halla ocasion, porque no encuentra grandeza: En los Soberanos encuentra la ocation en la grandeza, y la caufa en la culpa: mas mortal ferà quien fobre la culpa, y caufa que tiene para morir, dà nueva ocasion; y como la muerte no la pierde, no se irrita tanto contra los humildes, que no la llaman, como contra los poderosos que la ocasionan.

8 Menos mal lo dirè. Es la muerce, en frase de San Pedro, Ladron; y no ay salteador que no azeche la oportunidad. Atenta su fatalidad à los estados, registra las mas menudas ocasiones: Llega à vn humilde, y como solo encuentra la causa de la muerte, que es la culpa, no la executa, porque no halla ocasion en la grandeza; pero como el soberano anade nueva ocasion à la causa, y

no ay ladron que pierda las ocasiones, despoja primero à los grandes.

9 Sin duda reconocen este interior achaque los soberanos, porque en los peligros, y enfermedades, se buelven humildes. Es nuestra vida, en frase de Job, aventurada milicia; y en las batallas sucede, que los Reyes, al ver abatidas sus Vanderas, y caidos sus Estandartes, se disfrazan para salvar las vidas, Assi lo practicò Acab con el Rey de Syria, y Sysara con Barac: para que no les encuentre la muerte, esconden la soberania de grandes; pero como la muerte levanta los disfrazes, no ay contra sus armas industrias.

10 Teffigo serà tambien el Sacramento. En ningun lance se intitulò Christo Senor, fino instituyendo este divino Pan: Vos vocaris me Magister, & Do. enine: O' bene dicitis: sum etenim; porque como esta nieve es una copia desu Passion, y vn traslado de su Muerte: Recolitur memoria, al instante que se mirò con el Titulo de Soberano, se hizo pintar como muerto.

No embidie el misero fortunas al poderoso; que no es cordura juzgar

lo interior de vna carta por el sobreescrito.

12 En la casa del Primogenito espiraron inpensadamente los amados hijos de Job, à la inquieta alteracion de los elementos que concito la sedicion de Luzbel : Es desengaño visible de nuestra ceguedad (eterive Gregorio) porque el Primogenito es el mas feliz, y embidiado de todos los defiguales de la naturaleza; es el vnico a quien embidian los hermanos la propiedad del Mayorazgo: Mueren, pues, en su casa todos, porque viene à ser sepulcro la casa del que el mundo tiene por dicholo.

13 Quanto crece la que llama nueltro engaño prosperidad, se aumenta la miteria; porque el mas feguro presagio de la desgracia, es duplicarle la dicha.

14 Peregrina advertencia es esta de Geronimo; computando la mysteriosa fignificacion de los numeros: el numero de diez (escrive mi venerada pluma) expressa la felicidad; el numero de veinte, la miseria; y pareze contra lo natural, que signifique el nume ) de veinte infelicidad, si representa felicidad el numero de diez; porque si dos diezes componen veince, ferà doblada felicidad : mala quenta (escrive mi Geronimo) infelidad es; porque doblarse la dicha, es la mas fegura delgracia.

En las eminencias de las cumbres, escriven colericos los elementos sus rigores, porque nacieron destinados à esta inclemencia, por vivir en mas al-

16 El viento que perdona la melancolica ociofidad de el Cipres, desoja alrado la purpura i la rofa. Es este breve rasgo de hermosura, relampago hermofo, que enciende la vanidad del Abril, faral comera de belleza, que arde para

Epift. 2. Petr. 3. V.

70b. 70 00 3. Reg. 223 0.30. Indo 4. V.

loan. I 3.Da

Fob. T. Va I 20 In domo fratris fui Primogeniti Hieron. sup cap. s. Zas char. In vicessimo numero, qui ex duabus decadibus efficitur, austera , & triftia nunciantur : in decimo, id elt, vnadecade, meliara, & prof pera.

desvanecerse su llama: arrebatada exaltación, que nació para deslumbrar; ina seliz rapto de luz, que anocheze quando nace. O beldad, que naciendo luz; espiras exalación; que solo sabemos que vives, porque vemos que mueres!

17 Es, pues, la rosa vna caduca imagen de la prosperidad, y apenas se mia rò dichosa con el ambar que respira, quando se vittò de fatalidad sangrienta; porque no es modestia aquel encendido color de sus ojas, sino desatar en sangre las heridas de sus puntas: cubriò su belleza de aquel tragico aspecto, para hermoso desengaño; porque juzgò lo mismo nacer con prosperidades hermossas de Reyna, que con achaques de malograda. En el Evangelio se malogrò la prosperidad de este Rico, cayendo en vn abismo de pena, quando el pobre Lazaro subiò triunsante à la Estera en alas de la gracia. AV E MARIA.

## 

Erat quidam mendicus nomine Lazarus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Luc. cap. 16.

Caro mea verè eft cibus. Sequent. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap. 6.

LNorte delEvangelio es vn duplicado desengaño : tan ciegos vivimos, que no basta vno solo; la circunstancia del dia, es la memoria del Augusto Sacramento. Mi Oracion se reducirà à contemplar al pobre Lazaro à las puertas de este Poderoso: lacebat ad ianuam. El primer Punto serà mirar las causas porque el pobre no entra: El segundo contemplar el desengaño de estos dos encontrados cadaveres.

#### PUNTO PRIMERO.

las puertas de vn Poderolo le mira el pobre Lazaro, enfermo, necessitado, y hambriento. O Providencia, siempre en tus desigualdades igual! El Rico indigno, ocupa el Trono, y el pobre benemerito, pisa el vmbral con miedo! La indignidad vive en dosel, la finrazon con ficial, y por puertas la virtud ; pero que importa, si la muerte venga las finrazones de la vida? El Rico muere para va abismo de pena, y el pobre para vn occeano de gloria; que como es nuestra vida comedia, dura el respero al vestido, lo que dura la farsa en el teatro.

an à fervir al Poderoso; en el vm. bral viviò para acusacion, lo que èl juzgaba tropiezo. O virtud desvall. da, y desgraciada, que aun no gustan tervirse de ti, encorrandote à la puerra! cio, porque era pobre; y como las alhajas de la pobreza son verdades, y desengaños, no gustan de estas alhajas los Poderosos.

do es el Mar, porque es el centro de las preciosidades. Mar es el Mundo, en frase del Espiritu Santo. Pues en que le retrata? En todo. En que la felicidad es avre, la prosperidad viento, la dicha dudosa, la ventura prestada, el resgo cierto, el remedio imaginado, la tormenta vezina, distante la playa, la miseria en los ojos, y la esperança en los pensamientos.

23 Es vna contradicion de suceslos, y deseos: quantos mira el navegante son escollos, quantas espera son felicidades: contempla embravecido el golfo, y espera la serenidad del Puerto: tan poderoso es el embuste de lo que espera, que le haze perder el horror à lo que mira: teniendo mas vezina la desgracia, que la dicha, cree las diftancias de su dicha, por vsurpar la malicia à las vezindades de su desgracia: Conlas incertidubres de dichofo, corrige las verdades de desgraciado: rezeta à vn dolor executivo, vna medicina no aplicada; à vn cercano ahogo. vn fantastico alivio : por no hazer mas cruel su deshecha fortuna, obliga à su entendimiento à que se engane con la esperança: no halla mas remedio à vn mal presente, que vn bien possible.

24 Mas fondo tiene la proporcion : es mar el mundo , porque no es

Apoc. 17.00 15. Aquæ pod puli funt; & gentes. el mar lo que parece : sossegado, parece hermoso, y es falso: alterado, parece horrible, y es ayre: su traquilidad, es aleve: su conjuracion, momentanea: no es la risa de sus espumas serenidad, sino alevosia; no es la calma de fus olas feguridad, fino afechanza: es vna dulze traicion, que persuadiendo à los ojos, engaña con deleyte los sentidos : haze à la bonanza complice de su malicia: promete lo que no cumple, ni cabe en la jurisdicion de su imperio : se ofrece en el puerto tranquilo, como si tuviera cedula del viento : ninguno se quexa de su palabra rota, porque se confian del , sabiendo que engaña. Maltrata con fu altivez los vezinos elementos, enojado de no poder estender las margenes de su libertad; azota las miserables arenas, porque le hazen frente à su insolente jurisdicion ; y como fi fuera delito detenerle sus locuras, se irrita con sus inobediencias.

25 Dos razones faltan mas graves : Es mar el mundo , porque en el golfo folo fe descubren escollos : las perlas, y piedras preciolas viven le pultadas en lo infimo de las arenas, y este es el mundo donde vive abajo lo bueno, y arriba lo malo. Las perlas de las virtudes viven abatidas, porque no se atreven à salir de medrosas. Quanto tiene el mar de bueno, vive oculto; porque quanto tiene el mundo de bueno, suele estar actirado.

26 La segunda razon es, ser el mar tan desatento en su compassion, que arroja los cadaveres humanos à las playas, llenando de miserias sus arenas, pudiendo darlos largo sepulcro en su dilatado centro; y siendo imagen viva del vltimo desengaño vn cadaver, arrojar de si los difuntos, es no poder fufrir los defengaños.

27 No pudo entrar el virtuofo Lazaro en el Palacio de este Poderofo, porque era su miseria vn vivo cadaver de defengaños : Era la cafa centro de la avaricia, delicia, y ambicion; y en caías can perdidas, no ciran las virtudes gages.

28 Del primer bagel , que se confiò de la fe infame de las aguas, falie. ron à registrar el ya cadaver vano del mundo, el Cuervo, y la Paloma. mal nuncio fue el Cnervo, porque no Gen. 8. v. bolviò con leñas de su legacia; toraò la Paloma, y dificulto la causa: Cum

non invenisset obi requiesceret pes: Bolviò à la prisson, por no encontrar lugar donde fixar el pie. Pues si el Cuervo le halla, como la Paloma no le encuentra? Porque no es lo mismo vn Cuervo, que vive de facar los ojos, que vna Paloma sencilla: esta dexa la idolatria de su libertad, por no enlodar su candidez; y como la Paloma es tan candida, y el Cuervo tan astuto, halla puesto que ocupar la astucia, quedandose sin puesto la inocencia.

29 Pues no consistio quedar la Paloma desayrada en falta de puesto, sino en desigualdad de genio. Es conftante, que podia ocupar la Paloma el milmo puesto que el Cuervo, pero residian invencibles inconvenientes. Saliò el Cuervo primero, y aviendo tomado para si el puelto, no era facil le arrojàra la Paloma del sitio; porque mas avia de poder el Cuervo con sus altucias, que la Paloma con sus candidezes.

Mas profunda dificultad refidia: No podia la Paloma tomar el puesto del Cuervo, porque el genio de esta melancolica ave no es tan melindroso como el de la Paloma: esta tiene tan escrupulosa condicion, que perderà su comodidad por no tenir su candidez, intamando su nieve viva con feo borron: El Cuervo, como vilte aquel negro aspecto, no teme borrones del lodo, porque en su nocturno color, ò no se distinguen, è se anochecen. Empezaron à fatigar las abiertas campañas del viento el Cuervo, y la Paloma: vieronse fatigados del buelo, y tendieron los ojos para buscar algun puelto de descinso: No avia en todo el mundo con el di uvio mas que lodo; y como el Cuervo es poco melindrofo, por lograv fu conveniencia, delpreciò la mancha; pero como la Paloma es can pura, eligio antes vo retiro contra la libertad, que yna conveniencia con borron.

Buelvo a construir el non invenisset, obi requiesceret pes: Hallo delcanfo el Cuervo en el nautragio comun : no me admiro , que es voraz: quando todos perecen, defeanfa, porque vive de que perezcan. La Paloma fencilla, no hallo puelto, fino commiferacion; porque como la inocencia no faca de las delgracias fino es

ternuras, de tantas fucedidas fatalidades, solo sacaba la Paloma compasfiones; pero como el Cuervo no tiene cola de candido, de las agenas desgra-

cias sacaba su provecho.

Aora resta la mayor causa. En el Cuervo se idea con propiedad vn genio fagaz, y viciolo: En la Paloma, vna condicion blanda, y virtuola; hallo descanso en el mundo el Cuervo, y no hallò donde hazer pie la Paloma; porque estaba el mundo entonces anegado, y perdido; v en vn mundo rematado, no haze pie la candidez, ni la virtud, fino el vicio, y la introduccion.

Era la casa de este Poderoso, infeliz centro de la gula, impiedad, avaricia, y ambicion: Con tan feos colores pinta su semblante el Evangelio: y siendo tan pobre Lazaro, y el Poderoso tan avaro, mal podia enerar

en su casa sin dinero.

Murio Acan por el robo de vua vara, ò lengua de oro: La voz hebrea fignifica en discreto reparo de Origenes, regla, y lengua: la razon de equivocarse regla, y lengua, es ser de oro la vara; y el oro es regla, porque es nivel pordonde todo se regula; es lengua, porque es la mayor eloquencia que habla : con que viene à ser vna regla, porque todo lo mide y vna lengua, porque todo lo perfuade.

No le valiò à Acan toda fu lengua de oro para perfuadir à Josue: muriò por su edicto quemado, y apedreado: Era Josue soberano luez, y hijo del Sol; y como el oro que tenia Acan no era propio, fino robado en el Exercito : Fue justicia del Cielo muziesse quemado, quien roba à las cam-

pañas el oro.

36 En la Corre del Mundo sube el mas rico : en la Corre del Cielo fube el mas Pobre. Combidando Jo. seph à su Padre Jacob viniesse à la Corte de Faraon , le escrive esta carta: Geno 45.0. Nec dimittatis quidquam de supellettile vestra , quia omnes opes Egypti veftre erant : No dejeis vu hilo de vueftra hazienda, porque toda la riqueza de Egypro ferà vueltra, quia : no fuena bien la caufal : traedlo todo , porque aca ferà todo vueltro ; no le ajulta à la Logica, fino la contraria e no traigais hazienda, porque toda lera

en esta Corte vuestra. No enmendemos ignorantes la mas discreta carta, que ha falido de los Palacios: era Joseph Virrey, conocia la Corte de Faraon; y discurria, que fino venia su padre poderoso, no tendria en la Corte puelto, aunque tuviesse Virrey al hijo; porque como en las Cortes fe dà à quien tiene, el medio de tenerlo todo, era venir à la Corte muy rico.

37 En la Corte del Cielo sucede lo contrario. El memorial que prefentaron al Rey Christo los Apostoles , fue este : Ecce nos reliquimus omnia: quid ergo erit nobist Todo Matth. 19. lo hemos dejado; que puesto nos da- v. 17. rà vueltro alto juizio? Sereis Juezes, y Governadores, responde Christo, Sedebitis, en el mundo saliera por res- Vers. 28. puesta peribitis, perecereis : eu el Cie- ibid. lo sale sedebitis, governareis; porque folo à quien ha fabido despreciar lo propio, se le puede fiar la administracion de lo ageno.

38 El mundo elige ricos, y el Cielo pobres; que mas se debe esperar de la virtud de vn desprecio, que de la fortuna de vn nacimiento: y como para los Tribunales importan mas las virtudes, que las cunas, da el Cielo los pueltos, no al pobre que ha fabido hazerse rico, sino al rico, que ha sa-

bido hazerse pobre.

39 No enmendò Salomon en su acertada fabrica otra pieza, fino es los Querubines de oro de Moyses : Moyses los fabrico de oro, y Salomon los enmendo de oliva. Discreta reformacion: Son los Querubines los Maestros, y Sabios: Son los Ministros de la juscicia Divina, yà en el Paraylo efgrimiendo las puntas, yà en Egypto enlutando con la muerte de los Primogenitos los rebeldes corazones ; yà contra Senacherib, poblando de desengaños los Reales; y como parece solpecholo en los Ministros hazerse de oro, los reformo Salomon de oliva, como fabio.

40 Apuremos mas profundamente la reformacion: no los enmendo de laurel, cipres, ò palma, fino de oliva; porque era Salomon el Rey mas dif. creto de los figlos, hijo de vn clementissimo David, y proporciono la materia al exercicio : palma , laurel , y ciprès, son arboles de veneracion, pero no de lucimiento : la oliva es va

2. Reg. 64 Exod. 250 0.18.

Gen. 3. 00 Exodo II a 4. Keg. 12. 00250

20.

Losue 7. v.

Regulam

auream.

Orig. bic.

à I.

arbol luciditsimo, y madre de la luz; y como es justo, que tengan los Minifnitros lucimiento proporcionado à su exercicio, los quitò el lucimiento demasiado, que tenian de oro, dexandolos vo lucimiento de oliva proporcio. nado.

41 Aun en este Sacramento se ve. que fiendo mesa de gracia, cumple como Soberano las puntualidades de justicia: dexò el ser vida para los buenos, y muerte para los malos: Mors eft malis, vita bonts ; que ni cabia en su fangre no favorecer al benemerico, ni en lu rectitud, no desviar al indigno.

42 Reparo, que mide el favor por los escalones de la disposicion : la que pide es, dexar el mundo, y todos los bienes terrenos; porque como Rey Divino, no honra à quien mas bienes tiene para servirle, sino a quien los de-

ka todos por adorarle.

#### PVNTO SEGVNDO.

Ra el desengaño que ministran estos dos enconreados cadaveres. No se como dizen los ojos, fon los cadaveres feos; porque todos los delengaños fon hermofos a conocer el semblante de la verdad, es dulze aparato de morir; y como las verdades habitan en los sepulcros, rostro que me enseña la verdad, no puede tener mal color : fi ya no es que como los cadaveres vozean verdades desnudas, nos deben de parecer mal por claras.

44 Muriò el pobre, y el rico; igualmente cae el entronizado, y el abatido : ni al humllde le libra fu baxeza, ni al soberano le defiende su so-

berania.

La piedra de David diò al Gigante en la frente: La piedra de la montaña diò a los pies de la estatua; yna diò en los pies, y otra en la cabeza, porque igualmente ay piedras para los pies de la Republica, y para las cabezas de ella : juzgaran los pies , fino se miraran heridos, que su abatimiento les esculaba de golpes : prefumieran las cabezas, fino fe vieran poftradas, que fus alturas delvanecian fus impulsos. Vengan, pues, piedras contra pies, y contra cabezas, para que conozcan, que como no ay fortuna exempta de golpes, à todos eltados eira la muerte fus piedras.

Adan; pero no faltaron para la cabe- 18. za del Redemptor. Cruz huvo para los Matth. 27. dos ladrones, pero no falco vn palo v. 29. para el Rey de los Reyes : Lanzas hu- 2. Reg. 18: vo para vn Absalon inquieto; pero no v. 14. falco lanza para vn Christo: no ay en el mundo Templo de resguardo, pues hasta de las cunas supo vn Herodes hager tumulos. Ni al Poderoso le desendiò la Soberania, ni el humilde se escondiò en su bajeza: Todos los minutos le repiten estos exemplos; pero no defengañan, porque miramos la muerte como naturaleza, ò como costumi

47 Dos contrarios precisos reconocen nuestras vidas, el tiempo, y el Cielo: El tiempo es fatal enemigo, malignando los elementos, destemplando los humores, alterando las calidades: el Cielo es nueltro contrario, por caftigo de nueltras culpas: del tiempo nos libramos con la medicina: del Cielo con la penitencia: à los combates del tiempo puede relistir la prevencion, mocedadra las icas de Dios, tanto cede

la mocedad, como la vejez.

Succidite arborem , O praci- Dan. 4. 00 dite ramos eius, exclaniò contra el imperio de Nabuco vn Angel, cortad el tronco, y queden abatidas las ramas; passe tambien el enojo a las ojas, y los frutos : Excutite folia , O' dispergito fructus. Pretendia el Cielo moltrar à Nabuco los baybenes de su Monara quia; y aunque baltaba para lu ruyna postrar el tronco, alargo el golpe para nuestro exemplo: Vivia enojado contra las culpas de aquel Reyno, y postrò tronco, y ramos; porque quando Dios desembayna la espada de su justicia, igualmente corta por la vejez de los troncos, como por la ninez de los ra:

Noten la profundidad del 49 Texto: Vn arbol se viste de tronco, ojas , frutos , y ramos ; y huvo golpe para todos : huvo golpe para el inviera no del tronco: Succidite arborem; para la primavera de las ojas: Excurite falias para el estio de las ramas : Pracidità ramos, y para el otoño de los frutos: Dispergite fructus ; porque en irritana doie Dios contra vna Monarquia, no dexa a vida tronco, oja, fruto, ni rae

En castigo can violento, ofres Bub

46 Espinas huvo para los pies de Gen. 3. v.

Matth. 23 W. 16.

7. Reg. 17. W.490 Dan. 2. V. 340

Verfo 18.

Dan. 5. 0.

ce el Texto vn Real alivio: Germen radicum eius in terra finite: todo lo corto, pero refe vol raiz, folo dexò va tierno pimpollo : esto significa germen en rigor latino, para que en creciendo coronasse al arbol de mas frutos, que experimentò rigores; porque como era pimpollo del arbol Real, refervado por alta Providencia de Dios, basta esse tierno pimpollo para lienar de frutes vn Reyno.

51 Imaginan los mortales, que los achaques son hijos de la naturaleza, y no de la culpa; juzgan que las delgraclas nacen de temporales acasos, y no de Celestiales enojos : con este errado juizio pretenden eltorbar la malignidad a las enformedades con las medicinas, y à las adversidades con las prudencias y como yerran la raiz de la dolencia, tale ineficaz la medicina.

52 No es el golpe de achaques elementos que nos destemplan: no lon las fatalidades enemigos, que nos allal-

tan, fino Dios que nos caltiga.

Para caltigar à Baltafar, guiò la Providencia las tropas del Monarca de los Medos : Hallabale el infiel Principe de los Caldeos cercado de su contrario en Babilonia, y disputo aquella celebrada cena; y no fue mucho perdielle vida, y Corona, quien le entretenia en combites, cercado de enemigos elqua irones.

Aparecleron en la Cena aquellos dedos contra Baltafar: eltos, con medrofa turbacion, le quitaron a breves dias el aliento; y es grave reparo averiguar, que motivo tendria Dios, para hazer, que un Angel con unas letras le matasse, pudiendo disponer, que Davio, à quien avia traido con fus armas para elte fin , le venciesse. De eifa duda ian obicura, dare razon muy

Juzgo Baltafar , que folo le podia matar fu enemigo, que le podia vencer : con elle error profanò en el cobite los vafos lagrados, no temiendo al Cielo, fino à lu enemigo; y como Baltafar no pufo la defenfa donde estaba el riesgo, porque solo presumia peligro en Dario, que le cercaba, y no en el Cielo à quien ofendia , tomo por su quenea el caltigo el Cielo, sin aguardar el golpe de Dario.

No es golpe del enemigo vilible que le cerca, fino de aquel invifible brazo, que todo lo castiga: Qua- Verf. ça si manus bominis. Viose decreto, y sucesso, aunque en enigmas, en la mano; porque quantos golpes imaginamos de los contrarios que nos cercan, son de la mano de Dios, que escrive nuestras culpas.

57 Es el Cielo nueltro mas poderolo contrario ; con que importa desenojarle el primero : a ra confianza induce en tantos no merecidos riefgos, el culto de estas aras. Perdiò Baltasar su Imperio, porque cercado de enemigos, profano en vna mela los. vasos sagrados : luego conquistarà imperios, quien adorna sta mela Divina de vasos sagrados, estando cercado de enemigos: en fuerza de la accion contraria, sale eficaz la consequencia: no perdiò Baltasar su Reyno, porque se le gano el enemigo, que le cercaba, fino porque se le quitò el Cielo, à quien ofendia; y si vn Rey porque profana la mela Divina, cercado de enemigos, perece, es forzoso, que vn Rey que la confagra, aunque cercado de enemi-

gos, triunfe.

58 Insolente Jeroboah, entrò con sus injustas vanderas por las dilatadas, y fertiles Provincias del Rey Abiase tan superiores alhagaban el viento sus tafetanes, que conduxo duplicadas fuerzas : era el campo del enemigo de ochenta mil combatientes, y el de Abias de quarenta mil soldados : con esta desigualdad saliò al oposito el Religioso Rey, y haziendo vna oracion al Cielo, concluyò con estas vozes: Ergo in exercitu nostro Dux Deus est: luego en nuestro exercito es el Capitan 3. Paralip. Dios: No ay consequencia sin antecedente, y este ergo no sè de que principio sale : de la Fè (escrive Geronimo) era Abias Rey de Israel, Religioso, y observante del verdadero culto:era el Rey Jeroboan fu contrario, el que permitiò idolatrar à sus diez Tribus; verdad es, que estaba mas poderoso de foldados; pero el fucello dexò los pocos foldados de Abias victoriolos; porque Jeroboan alargo libertad de conciencia en la Reyno: Abias mana tenia el verdadero culto: tenia Jeroboan en campaña doblado exercito; pero quedò vencido; porque mas mona tan quarenta mil foldados de vn Rev Carolico, que ochenta mil de vn Rey Politico.

14. 0. 12h

Hleron, bic

Frgo in exercitu nostro Dux Deus ef ; Dios es mueltro Capitan, dize el Religoso Rey , que siempre canitanca las vanderas à quien sirve bien en fus Ara: ; quien no ha faltado à obseguios de la Deydad, tiene al Cielo, como deudor : hasta las estrellas se empenaron à patallar por la Fe de Barac, contra Sifara inteliz; que contra esquadrones de tinieblas, pone el campo azul del Cielo fus luzes por armas.

Iud. c. v.

20.

60 Assi lo vaticina mi Fè, y espera de vueltra invencible Mageltad. A efte Real culto debe effe Augusto Myfcerio su larga jurisdiccion, pues desde que aquel grande Austriaco subio al pobre sacerdote, que llebaba esta Hofcia, en su cavallo, empezò vueltra exaltacion, y trofeo. No podeis negar, Señor, que ibais a pie, y que Austria os levanto.

61 Defdixera de vueltro facro incendio el o vido: venga, Señor, por vna exaltacion vn trofeo : fuba esta gloriosa Monarquia à la cumbre del respeto, pues ocupa el solio del verdadero culto : Postrense à las plantas de efte grande Joseph los hermanos, como à las del hijo del clementissimo David los Reyes.

62 Hasta quando, Señor, ha de batallar en dudosa lid la insolencia contra la razon, la ambicion contra la justicia, y el interes contra la inocen-

cia? Desvanezcuse como vano este latgo poder de las cinicolas , para que tremolen victoriofos los catolicos taferanes : ya, Señor, es tiempo, que celebre in jubileo Ifrael, y que sacuda el tyrano yugo Efrain : no fea fiempre el persegnido Jacob, ni el dicheso Esaù: No sea siempre el vendido Jo-Seph : no le jacte sob rvia Egypto, que perfigue al Pueblo de Dios; que para imitar a Faraon en el naufragio, qual-

quier mar es Bermejo.

63 No llore, Senor, Jerusalen la ruma de su Santuario, ni la Arca de la ley verdadera se vea en contingencias de cautiva. No celebre el triunto Madian, pues baralla Gedeon con armas de luz. Rindase à la razon la fortuit, el atreviniento à la prodencia, y la obscuridadià la luz: Disipad los enemigos de nuestro Catolicissimo Dueno, como Sol, que deshaze las nubes con hermofa indignacion : postrese todoel Orbe a lus plantas, y no palle por amenaza, fino por dicha: Inspirad; le Reales aciertos , y sagrados dictamenes : por vueltro Parrocinio corre la i nperio, pues à sa imperio debe vueltra exaltacion su Trono. Mantenedle en paz julticia, abundancia, dis cha, y gracia, para b fanos los pies

en eternidades de glorias Amen.

able to reflering a pero a





# ORACIO

## EN EL DOMINGO TERCERO DE QUARESMA:

Erat Iesus eijeiens dæmonium, & illud erat mutum. Seq. S. Evang. fec. Luc. cap. 11.



Oda la atencion de Christo se ocupa oy en sanar vo. hombre endemoniado mudo. No es admiracion, pues en el campo Damalceno empleò todo su divino alien-, to en vivificat su barro. Oy le restituge su piedad aquel espiritu que heredamos de in bocal, librandole de las prisiones de vn' demonio, que le tyranizaba los senti-

dos. El Evangelio dize folo, que estaba mudo. San Matheo dize, que tambien estaba c'ego. Terruliano, y otros anaden, que estaba fordo. Nunca el demonio sabe hazer poco dano. E humo, hijo espurio de la luz, codos los sentidos ofende; y este bastardo hijo de aquella primera luz de gracia, junta à los humos de su sobervia, los del fuego que le caltiga, y no dexa l'bre potencia alguna. Pero poco impo ta fu tyrania, si pelea contra el el Autor de la natura.

leza. La habla le restituye ; pero advierte el Evangelista , que Christo se iba cofe pacio en restituir la lengua à este mudo : Erat lesus. Este erat le entienden comunmente los Padres por tardanza, y dilacion. Pues no puede obrar en vn inftante el prodigio ? Claro està ; porque su poder infinito no se mide al tiempo. Pues por que tarda Christo? Sospecho que tarda Christo, porque estaba como dudoso en obrar el milagro. Mueltra rardanza, porque conoce, que es su salud peligrofa: Y es, que como file dà falud, le ha de dar lengua, y habla, haze que fe deriene en sanarle, por no llegar à oirle; porque tan peligrosa es vna lengua, que parece està Dios como dudoso en darla.

Que liberal es Dios, dize Chrisostomo. Si el hombre quiere conocer sa liberalidad, mi ele à sì. Tan benefico anduvo, que no le diò vna cosa sola, sino dos : No le dio vna mano, fino dos; dos ojos, dos oidos, dos pies, dos brazos, dos minos: Omnia nobis duplicia dedir Deus, Pero aunque anduvo con nosotros tan liberal, no nos diò dos lenguas. Es verdad, pero elta sue la liberalidad mayor ; pues si apenas se puede averiguar con nosotros con una lengua sola, què fuera si tuvieramos dos? Vna balta, y en muchos de verdad que sobra.

4 No tuvo otra razon el Philosopho Xenocrares para convencer à vn habiador, que no le queria escuchar, sino esta: Audi, inquit, melius; os vnum à natura, aures duas accepionus. La naturaleza fabia, dize el Philosopho, nos diò vaz boca, y dos oidos; porque mas hemos de oir, que hablar. Pues no traslades los oficios de los oidos à los labios.

s Infrumento es la lengua, que fi la naturaleza provida huviera hallado refquicio para negarle, no le huviera puetto al alvedrio del hombrespero ya que no llego à negarle, se conoce el temor de su providencia en el modo de concederle: Ve licensique mancipia animi impesio redire linguam , elefivia Seneca. Como à

Watthe 12. werf. 22. Tertulalib. contra Marsion.

Chrisoft. 60m.22.ad Pop.

Sener. de Jen, Orata vi vil esclavo sugitivo, has de tratar la lengua. A ninguo sentido, sino à la lengua puso en prision, ni en carcel la naturaleza. Todos los sentidos estan libres, la lengua tiene dos prisiones, vna de los labios, otra de los dientes: El lugar de los delinquentes es la carcel; y como la naturaleza es tan fabia, como juita, a ningun fentido humano le echò er prision, sino a la lengua ; porque como es can delinquente, la condenò a perpetua carcel.

6 Si estuviera libre la lengua, que estragos executara, si aun entre prisiones à ninguno perdona? Al mas facinorolo le reduce la carcel, y à este monstruo le irrita: Aun encerrada se suelta en venganzas, impaciente aborta rigores. O pe-

ligros de vna lengua habladora, à quien aprissonarce no basta!

7 A ninguna caudalosa corriente de los rios, que nombra la Escritura, la llama turbia, cenagofa, y mortifera, fino à los cristales del fecuado Nilo, à cuvas avenidas deben los Egypcios campos, vittosas flores, y colmados frutos. Ay de volotros, dize Jeremias, que bebeis los turbios cristales del Nilo: Dereliquifti Dominum Deum tuum, eo tempore ::: O nunc quid tibi vis in via Agypti, vt lerem. . . . bibas aquam turbidam ? Ette lugar le entienden comunmente los Padres, en ten- 17, O 18. tido moral, de los Ifraelitas, que ingratos à tantos favores, como averlos libercado de la esclavitud del Egypcio, se quedaron con sus depravadas costumbres, que esso significa beber sus turbias corrientes, y aguas. Pero signiendo mi norte, pregunto, por que reprehende tanto estas malas doctrinas, que se representan en las corrientes turblas del Nilo? Creo que es facil la razon a los leidos. El Nilo tiene siete bocas, por las quales se dilatan a todo Egypto sus caudalosos crittales : Pues agua de doctrina de vn rio tan hablador, que respira por siete bocas, que ha de hazer, sino destruir, si la guttan los del Pueblo de Dios? porque es argumento de viciolas collumbres, beber doctrina de habladores.

Luego siendo el hablar tan peligroso, y nocivo, no es de admirar, que Christo haga como que se detiene en executar el milagro de darle lengua à este mudo; porque es tan facil que le deslize teniendo lengua, que solo podra con-

renerle el poder Soberano de la gracia. AVE MARIA.



Erat Iesus eijciens dæmonium , & illud erat mutum. Sequent. Sanct. Evange secund. Luc. cap. 11.

L Norte del Evangelio es vn demonio mudo, y vn milagro tan mal interpretado, que le arribuyen al demonio. No estoy tan mal con los demonios mudos, como con los demonios habladores. Todos los años he procurado este dia conjurarlos; pero no han alcançado mis flacos exorcismos. No puedo defistir del intento, aunque me halle burlado; porque es bien recibida senrancia de Cornelio Celfo, como explica eruditamente el doctitsimo Panlo Zachias, que en males invencibles, es mejor experimentar los remedios dudotos que abandonar los remedios: Melius est experiri dubium., quam nullum. Dudofa es la medicina en voz tan flaca; pero al ver la llaga, no puede retirarla mi conciencia. A gantes demonios habladores intenta-

rè conjurarlos en dos Puntos. El primero fera acular la murmuracion, y convencer, que de ningun defecto le puede murmurar. El segundo serà descubrir el motivo oculto de murmurarse en la Corte tanto.

#### PVNTO PRIMERO.

10 es mi animo confolar a los murmurados, lino curar a los murmuradores. El murmurado no necessita consuelo: porque, à es verdad lo que le noran, à es mentira? Si es verdad, le provocan à la enmienda. Si es mentira, no le deslustran la fama.

Tan cercados vivimos de pea ligros, que halts las virtudes le tranfforman en rielgos. Si el hablar es malo, cambien el callar puede fec

10

vers.10.

delito. No era virtud en este demo-Wat. 6. V. nio lo mudo. Ay de mi, que calle, lloraba Ifaias, porque era vn infigne Predicador: Vivia en vn Pueblo corrupto de vicios; y no dar vozes con. tra los escandalos, es hazer complices Ifai. 16. los filencios. Ay de los perros que no saben ladrar, exclama el mismo Profeta despues; porque averlos Dios encomendado su ganado, y cerrar la boca en vn perpetuo silencio, es transformarse el perro en lobo; porque es valerse de la boca para comer, quando el Cielo se la diò para ladrar.

Dezir lo que se debe callar, es infamia. Callar lo que se debe dezir, es cobardia. Menor achaque es fer cobardes , que viles ; pero siempre

es malo tener achaques.

13 El demonio se disfraza oy de. bajo de la virtud de vn silencio. Otras vezes le abriga debajo de vna voz cariñofa. Valgame Dios, y que peligro! Ni podemos creer à los filencios, ni à los cariños.

El Cielo se altero por vna voz de Luzbel. Vn filvo (no merece llamarse voz) de vna serpiente, desojo la amenidad del Parayso. Empezò el difimulado veneno en conversacion, y terminò el acto en tragedia. No estrafio que vna Serpiente con sus vozes ocalione tan grave tuyna. Pero admira que obre lo milmo vn Angel; porque tan nocivas fuelen fer las vozes de los que nos parecen vnos Angeles, como los difimulos de vnas ferpien-

15 Baste de exordio, y entremos en lo mas profundo. Que importa, dize el Cortefano, que diga vna culpa, si es notoria? No podre vo dezir que vna muger es facil, fi lo es? Creo que no lo debes dezir , fino llorar. Eftimar que Dioste aya à ti preservado, y llorar que la fragil aya como cal caido.

16 Largamente cuenca San Lucas el succiso de Madalena, pues gasta en el la mayor parte del capitulo septimo. Escrive fus passos , lagrimas, Lue, 70 00 aromas , y el perdon de fus culpas: Remittuntur et peccata. Entra en el capitulo octavo, y dize : Elta es Madalena, de quien avian falido fiere in. felizes espiritus : De qua sptem demonia exierans. Ella circunitancia falcò

à la historia : el contarlo entonces, eles vaba el milagro; dezirlo, aora, no acredita al sujeto. Pues como entonces lo calla, y aora lo revela? Pory que habla como Evangelista, dize Gregorio. No cuenta quando la sacaron los espiritus, solo cuenta; que han sa. lido; porque al falir, estaban en possession de su cuerpo, que era malo; aver salido, era bueno: y hasta que pudo escrivir enteramente lo bueno, callò como difereto lo malo.

17 Quiero preguntar à los seños res Correfanos : Era verdad que la facaron à Madalena siete espiritus? No puede dudarfe. Pues como el Evangelista lo calla erconces, y lo divulga despues? Hermosa advertencia; porque solo puede dezirse vna culpa, quando se mira enteramente borrada. Aora que han salido con tan gloriosa penitencia, mas es gloria, que infamia; porque solo puede dezirle lo malo de vna culpa, quando se puede contar lo glorioso de la victoria.

Ya escucho à los maldicientes armados de zelo. Quien no ha de murmurar vn escandalo? Quien no ha de censurar vn error manifichto? O como yerra el entendimiento su oficio! True: ca en compassivo lo maldiciente.

19 En coda la Escritura no se en a cuentra exemplo de que vo hermano acufasse à sus hermanos, sino vno solo. Joseph formò vna grave acusacion contra sus hermanos à su Padre Jacob: Acculavit fratres suos apud patrem crimine pessimo. Los Padres le disculpan por la grandeza del delito: Era crimen tan pessimo, que debia ser acusado. Yo le disculpo por la corta edad: era niño; y es de varones, dolerse de las culpas: es de niños, el acufarlas.

Grande exemplo nos da advertir, que ni vn Abel acusò à vn Cain, ni vn Jacob a vn Elau. Eran Elau, y Cain tan malos, que los avia Dios ret probado; y pudieran pretextarle por zelo las acufaciones. Pues tan al contrario sucedia, que Cain acusaba à Abel, y Efau à jacob; porque el zelo de los buenos, le compadece de los malos : la malignidad de los malos , ca la que murmura de los buenos,

21 Esta ligera tacilidad no folo no es zelo verdadero, liho amor fingido. El zelo fino no folo no centura culpas, que pueden fer dudofas, lino

Gen. 37. 0

que pretenda escular, aun aquellas que fon mas claras.

Vnas vozes muy repetidas, ocultan vna contradiccion no reparada. Pide Christo perdon en la Cruz Las 23.0. para los crucifigentes, y dize : Pater aimitte illis : non enim sciunt quid faciunt. Perdonadlos, Senor, porque no faben lo que hazen. Parece manifielta repugnancia; porque la ignorancia escusa de pecado, y es de Fè, que pecaban los Hebreos. Si tienen que perdonar, saben lo que executan. Sino saben lo que executan , no tienen que perdonar. Pues como se ajulta el perdon con la ignorancia?

> 23 Dire lo que alcanzo en tan grave duda. Batallaba en Christo el amor, y el entendimiento. Como sabio, conoce la gravedad de la culpa, y pide perdon para ella. Como amante, pretende disculparla con que es ignorancia: el conocimiento mira la culpa como es, y por esso pide para ella perdon : El amor la mira, buscando alguna disculpa à su gravedad ; porque el mismo delito, que mira sin disculpa su entendimiento, procura hallarle dif-

culpa su cariño.

24 Consideremos aora la aplicacion humana, y faldra meior la fineza Divina, Obra vn homb. publico vna accion. Como todas pueden interpretarse, es capaz de mirarse como buena, ò adivinarle por mala. Què haze en elta duda el entendimiento humano? Al que la tiene por buena, le llaman candido : al que la gradua de mala, le alaban de discreto. Este, dizen, penetro la intencion. Pues confideren aora lo que obra Christo. La aplicacion del entendimiento de Christo en vna culpa tan fea como crucificarle, es dezir, que es ignorancia, para trampear lo horrorofo de la culpa; porque el amor fino, pretende à las culpas verdaderas, hazerlas dudosas: El amor fallo, procura à las mas dudofas, hazerlas verdaderas.

Esto es lo que sucede en el mundo. Y ann passa à mas el daño. No folo se graduan por malas las acciones que se miran , sino que para persuadir que lo son, se ana. den muchas vezes palabras al contarlas, que declaran lo que no huve al hazerlas; porque es muy comun en los hombres , declarando lo que otros hazen, añadir palabras quando lo di-

2.6 Mirò Pedro vn lienzo horroroso, que venia descogido del Cielo. Tau remerofo era, que abrigaba rodos Actor. 10. los animales, y serpientes de la tierra, v. 12. y todas las aves del Cielo: In quo er ant omnia quadrupedia, O serven. tia terra, O volatilia Cali. Dexemofle con su vilta temerosa, y vamos a escucharle, quando le hazen cargo los Hebreos de aver comido, y comerciado con los Gentiles, Escucha el cargo, y para satisfacer à el , revela la vision Actor. II. que tuvo : Vidi, dize Pedro, quadrupe. V. 6: dia terra, & bestias, & reptilia, & volatilla Cœli. Noten por lu vida, y cotejen bien los textos, y hallaran vna palabra demas. En la primera vision no dize bestias: en esta segunda la dize. Lo milmo es en la fabitancia; pero saquen para desengaño esta grave ad-

vertencia. Aqui se anade esta palabra quando cuenta la vition que suvo;porque en la primera ocasion, lo via; en la segund i, lo contaba: y ay tanta diferencia de ver, o contar lo que se viò, que faliò anadida vna palabra de màs; porque siempre le anade algo mas de lo que le viò. No fue en Pedro culpa, lino doctrina, perque lo milmo era en la lubitancia; pero en fin como hóbre, no pudo efcular lu palabrita anadida.

28 O como temo, Señores, que no se anaden palabritas que no importan, fino palabras que manchan! Permitanme revele vna admiracion, que ha dias que me trae con cuydado. Varias vezes he oido publicamente dezir. Este detecto han dicho de Fulano; este delito de Fulano. No he oido dezir halta aora Fulano se ha retratado publicamente de lo que dixo. Fulano le reltituyò la honra que le avia quitado. Que es elto, mi Dios? Aun no me consuela, que puede averle satisfecho en fecreto; porque es muy dura Theologla para mi, y que no la firmare, que de agravio publico, balle farisfaccion enfecrero. Es possible, que de ranto como se dize, codo es verdad, y nada mentira? Pues igual congoja. Noten este dilema, si tento malo como se dize, es verdad, como no fe enmiendan? Si es mentira, como no fe retratan?

29 Pues tepan, Senores, que el daño que ocationa vna lengua maldi-

ciente, es como inmento; porque excede los mas dilatados computos del juicio humano. Mi distamen es, que quando la murmuracion no debiera escularse por la infamia del delito, debiano executarle por la impossibilidad del remedio. Pues como remedio impossible? Es tan dificil, que lo es moralmente. Para ser perdonado vin delito, es necessario satisfacerle : y alcanzan las fatisfacciones de la hazienda; pero no alcazan las relituciones de la fama; porque para satisfacer cabalmente el agravio de vna lengua, se necessican muchas, y muchas.

30 Condenò Pilatos à Christo à morir en vna Cruz. La sentencia se escriviò en su lengua vulgar; pero al fixarla en la Cruz, la escrivieron en tres : Et erat scriptum Hebraice , Grecè , & Latine. Pues si le condena en vna, para què se escrive en tres len-

guas la fentencia?

MAB. 1989.

Vers. 200

190

31 Discretamente Agustino. El condenarle à morir por Rey tyrano, era el mayor agravio, y injusticia del mundo, porque era Rey verdadero. El titulo de la Cruz, era la satisfaccion de este agravio, porque le declaraba por Rey verdadero, quando elfos le condenaban por Rey introducido. Pues la sentencia que le haze el agravio, se escrive en vna lengua; el titulo que dà fatisfaccion, se elerive en tres; porque el agravio que haze vna lengua fola, no se puede satisfacer, sino es con muchas.

32 El reparo es, quantas lenguas se necessitan? Por que han de les tres lénguas las de la Cruz ? Sean quatro, ò cinco. No ay acasos en lo soberano. Son tres, porque es vua publica fatiffaccion à todo el mundo, que regiltraba el citulo ; y para satisfacer el agravio de vna lenga fola, se necessitan de precision tresdistintas.

33 Escuchen la razon. No ay agravio que no pida tres lenguas, porque pide tres fatisfacciones diffintas à Dios, al agraviado, y al noticiolo. Debe satisfacer à Dios el delito. Debe al agraviado restituirle la fama. Debe al noticioso desvanecerle la calumnia. Debe hablar à Dios con la lengua de los ojos gimiendo. Debe hablar al agraviado con la lengua del corazon retrarando. Debe hablar al noticiofo con la lengua de la verdad delipintien:

Pues mas que hablar tienen las tres lenguas. El mundo se con pone de tres clases de genies , amigos, enemigos, y neutrales. No ay hon bre tan feliz, que no tenga contratios, ni tan infeliz, que no tenga an igos. Los neutrales for mas, porque effe amor del proximo vive ran tibio, que ya le tiene por virtud el no tener odio.

35 Pues para effes tres genios tan distintos, le necessitan tres lenguas, porque cada passion tiene su idioma; con que es preciso hablar à cada vno en su lengua. Es obligacion sarisfaces al amigo, que fintio el agravio; al enemigo, que se alegrò del desdoro; al neutral, que no se compadeció como tibio. Debe satisfacer al amigo, para atajarle lo quexoso: al enemigo, para desvanecerle el credito: al neutral. para bolverle compassivo. Què lengua ay, que le atreba à injuriar, si necelsita de tantas para latisfacer?

36 Es dificil la restitucion de vna calumnia? Pues aora la veran mas dificultosa. Del agravio mas pequeño se debe dar satisfaccion à todo el muna do. Serà ponderacion. Pues escuchen el texto, y con sentencia de Chisto. y vna grave inteligencia de Sylveira.

Mutmurò de mi hermola Madalena el codicioso Judas. Toda la murmuracion se reduxo à que era prodiga. Leve calumnia. Noten de passo, que llama Judas perdicion: Ve quid perditio bac ? Lo que Christo alaba por desengano: Aa sepeliendum me fecit; porque son can errados los juicios de los hombres, que à la accion mas defengañada, la llaman accion perdida: Vt quid perditio bac?

Atiende Christo la calumnia, y pronuncia esta divina sentencia : Vbi- Verf. 13. cumque predicatum fuerit hoc Evangelium in toto mundo, dicetur, O quod hac feeit in memoriam eius. En todo el mundo donde se ha de predicar el Evangelio, se contarà la gloria de esta accion. Mayores acciones hizo Madalena. Pues como esta se divulga, y las otras se callan?

39 Discreeamente Sylveira. Las restantes aciones de Madalena, no fueron calumniadas ; esta fue censurada de Judas. Era Christo Juez de la caufa, y pronuncio la sensencia : Bonum opus Vars. 102 operata eft. Pero elta declaracion no balla, porque falta la fatisfaccion de

Matth. 260

la honra, que la ha quitado la calumnia. Pues en todo el mundo se publique, que fue acertada ; porque à todo el mundo donde puede llegar la calumnia, debe llegar la satisfaccion de su

lib. 7. cap. 96.

Chrisofto.

Matth.

Magnani-

cius mani-

fincerum, ac

pium elt.

mitatem

bom.81.in

40 Porque no se imagine dictamen'ievero mio, digo las vozes del Sylveir. to. Expositor citado : Perennem laudem 5.in Evang. opponit, et omnium proclamationes valeant recompensare opinionis jactu-1. q. 13. n. ram, quam mala detractio unius intulerat. Para compensar la calumnia de vno solo: vnius, divulgo la satisfaccion por todo el mundo, porque importa poco, que sea vno el que haze el agravio, si todo vn mundo queda noticiolo.

Pero que vsurera es la paciencia del agravio, dixo eloquente Chrisoftomo. La misma calumnia la honra; porque dezir que valian trecientos efcudos los aromas, mas era alabar lo magnifico, que censurar lo superfluo. Confuelo, Senores murmurados, que lo mejor suele padecer mas censu-

feltarunt. Abominationes Agyptiorum Exed.8. V. immolabimus Domino Deo nostro, dize Moyses à Faraon. Es preciso que Ambrof. li. vamos à ofrecer a nuestro Dueño, lo 1. epift. 40 que abominan los Egypcios. Infigne Oderant ergroferia ! Pues no es, dize Ambrofio, go Ægytij tino victima la mas discreta; porque à immolata Dios se debe ofrecer el sacrificio mefacrificia, id jor. Pues no ay victima mejor, que lo est perfecta que abominan los Egypcios; porque Audia vires tan propio de los hombres abomitutum, & nar lo mas perfecto, que lo que ellos plena disciabominan, sera lo mas precioso. plinx:quod Pues sepan, Señores descon-

oderur, hoc tentos, que de ninguna accion se pueapud bonos de murmurar. Parece estrecha paradoxa, y la convencere por evidencia. En tres clases se dividen todas las humanas acciones, buenas, malas, y indiferentes. Si son buenas, deben imitarle: Si son malas, deben compadecerfe: Si lon indiferentes, deben dif-

culparic.

Las acciones que abiertamen\_ re son seas, han de provocar à los Juezes al calligo; à los particulares à la compassion: Ninguna debe ser murmurada; porque, ò debe fer calligada, e merece fer compadecida. Eltreche. mos el argumento a las acciones indiferences, que pueden tener contrarios visos. Sera delito el notarlas? Aora lo veran bien patente.

45 El Derecho Civil le compusieron los Gentiles; y solo con la luz natoral alcanzaron esta honrada maxima. Dos Leyes ay infigues que lo confiellan, La primera es : Siempre que vna acción se halla en duda de que pecado ferà, se debe presumir el menor. Leg. Si adulterium cum incestu, J. 1. 0 3. ff. ad Leg. Iuliam de adulterijs. La segunda es mas noble : Siempre que vna accion puede ser buena, ò mala, se debe presumir que es buena. Leg. merito, ff. pro Socio.

46 Adelantemos el discurso con vna doctrina elegante de Origenes. Aunque se vea al parecer vna accion mala, no se puede dar sentencia contra ella; porque ignocantes del motivo interior, no se puede condenar la

exterioridad.

47 Quiero preguntar à la prudencia humana. Ha avido accion mas horrorofa en los figlos, que entregar à Christo, para que muriesse en vna Cruz? No la ay de mayor horror. Luego todos los que concurrieron, tendran delito de complicidad. Pues suspendan el juizio; porque concurrieron seis, y lo que en vnos fue delito, en ocros fue piedad, y en ocros infigue merito.

48 Los seis que concurrieron, lo diran feis textos expressos. El primero ( en el orden de los ojos) que le entregò, fue Judas : Ego vobis eum tradam. El segundo, sue el demonio por sugestion a Judas, persuadiendole, que le entregasse : Cum diabolus iam missifet in cor, of traderes eum Iudas. El tercero, fueron los Hebreos à Pilatos: Tradiderunt Pontio Pilato Præfidi. El quarco, fue Pilacos à los mismos Hebreos: Flagellatum tradidit eis. El quinto, fue el Padre Eterno, por foberana disposicion de su piedad : Qui pro nobis omnibus tradidit illum, El fexto, fue el milmo Christo, que le entregò por lu amor : Tradidit semetipsum pra nobis. Pues concurriendo todos a vas misma accion exterior, el motivo in. terior transforma en gloria, lo alevolo de la culpa : Porque Judas le entregò por avaricia: Satanas, por odio; Los Hebreos, por embidia: Pilatos, por temor : El Padre por lu piedad v pro me. Christo, por la amor. Luego si condenas por las acciones exteriores que mi-

Ccc ras

Orig bom. 35 oin Mat.

Matt. 260 U. Ij.

Towner 3000 Matth, 376 0.2. Matth. 270 V. 26. Ad Romana 8.0. 12. Allor. 2.00 Ad Epbel. 5.0.2. Ad Galat 2.0.20. I radidir fe metipfum

Marc. 14.

Bed. bic.

Quamquá

modeltas

Dominus

opus bonú

laude perpe

tua celebra

dum prædi-

cens, fucu

ram impij

filentio præ

Matth. 8.

D. Petr.

Crifolog.

Jerm. 16.

infimiam

terijt.

0. 29.

D. 6.

ras, condenaras por culpas las glorias. 49 Pero admito, que sea la accion san errada, que no tenga disculpa: no

debes censurarla, sino sencirla.

Dos acciones muy contrarias obraron Madalena, y Judas en casa de Simon Leproso : Divulga Christo por todo el mundo la accion de Madalena, y calla la accion de Judas; porque la accion de Madalena, dize Beda, era infigne : la de Judas, era averla murmurado de prodiga ; y en concurlo de dos acciones, mala, y buena, se debe alabar la buena, y entregar al filencio la mala.

51 Los mas que juzgan las acciones agenas por malas, me da sospecha, que no executan muchas buenas; porque no ay maxima mas calificada, que juzgar por sì las acciones agenas.

Maltrataban los demonios à dos hombres infelizes en los sepulcros: Arrojalos el Redemptor, y b'asfemos le dizen assi: Quid nobis, O vibi, lefu Fili Dei? Venisti buc ante tempus torquere nos? Antes de tiempo has venido à atormentarnos. Murmuracion propia de demonio, escrive agudo Crifologo. No avia fido la Encarnacion antes de tienpo, fino en el tiempo mas oportuno, como alsienta Agul. tino, y mi Angel Santo Thomas. Pues elta culpa fe la arriboyen los demonios à Christo, porque era la culpa que execuraban los demonios. Introducir a va hombre vivo en va fepulcro, es fepultarle antes de tiempo, porque folo se hizo para los difuntos el sepulcro. Hallanse los demonios con esta cuipa, y se la atribuyen à Christo; por que es propiedad de demonios, prohijar las culpas que cilos r'enen , para mu murar de los lujetos que difgultan.

Que malignos ojos tenemos! Adivinamos las intenciones a vn eftrano , para la centura, y no vemos nueftros yerros prefentes para la enmienda : fomos adivinos para cenfurar defectos agenos , y fomos ciegos para ver nuettros deslizes propios.

54 Estaba el ciego Isaac bendiciendo à Jacob, y juzgaba, que era fu hermano Efait. Confidera Ambrofio el fucesso, y faca vn grave defengaño. Varicina Ifaac todos los lucellos futuros à Jacob, perfuadido de que era Elan. Luego a vn tiempo se enganaba, y profecizaba. Pues como cabe vn engaño, y vna pr ofecia ? Facilmen? te, dize Ambrosio. La profecia cra adivinar à Jacob todo lo suturo : el engaño era de presente engañarle: Pues teniendo vista para conocer lo tuturo en Jacob, no la tiene para advertir el engaño en sì; por que para ver los fucessos agenos, nos hazemos adivinos : para conocer nueltros engaños, nos bolvemos ciegos.

55 Fatigado yà de tan infame vicio, quisiera descubrir algun remedio: Pero dar remedio al censurado, es ocioso; porque si està culpado, es justa pena ; Si està inocente, es ambiciosa gloria. Si es censura no merecida, no infama, fino eleva; porque calum-

nias injustas, no desacreditan, sino honran,

56 Almirar los Hebreos à Christo en la Cruz, dizen blassemamente mu muradores : Alios salvos fecit, se ip um non potest salvum facere. El que Matth. 27. salvò à muchos, no puede salvarse à sì. v Necia malignidad!Pero dispone Christo, dize Pascasio, que le honren con lo que le censuran. Aqui le confiessan quando le quieren obscurecer lo Divino, que salvo à muchos como soberano. Luego con su censura se condenan, y le acredican; porque à fer hombre, no falvara à otros, dexandole à si; el fuera à falvarie el primero, y dexàra perecer à todos: el no salvarse à si, aviendo faivado a tantos, no podía fer defecto de poder. Luego vuestra censura le acredita de Soberano; porque no falvar lu vida por defecto de poder, fuera miferia: no falvarla por salvar à otros, es gloria.

57 Dexemos el alivio del murmurado, pues en el templo de su conciencia le tiene feguro, y entremos en el comun. Confiesso que entro con horror, porque no se escucha, sino vna murmuracion general. Pero penetremos el motivo, que esse podrà ser el remedio. Estoy introducido en el se-

gundo Punto.

#### PVNTO SEGVNDO.

L fegundo Punto era, descubrir el motivo oculto de murmurarfe en la Corte tanto. Discurrire con la templanza que acostumbro ; pero me parece ser el morivo, porque le ha tomado por ar-

Gen. 27.00 27.

arbitrio de pretender, el murmurar: Han hecho à la murmuracion politica; y no pudiendo vestir los memoriales de meritos propios, los llenan

de defectos agenos.

59 De dos modos se murmura. hablando, y callando: hasta al silencio han hecho murmurador. Escucha vn cortesano con fondos de político, la murmuracion de vn sujeto publico: conoce su discurso, que no tienen causa para murmurar; pero haziendo traycion à su entendimiento, dexa correr la murmuracion, sin bolver por èl. A estos llama el mundo grandes politicos. Lo que yo sè es, que no los llamare grandes Christianos. Pero no litiguemos el vocablo. Confiesso, que son grandes politicos; pero aora me han de contessar, que son fieles discipulos de la politica de Pilatos.

60 Este politico Presidente sentenciò à Christe por dos motivos: el primero, fue por no perder la amistad del Cesar Emperador: Si bune dimittis, non es amicus Gafaris. El segundo, fue por complacer à la voluntad de los Poderosos, y del Pueblo: Tradidit vo. luntati eorum. Y como jugo su politi-Luc. 23. C. ca ? Diestramente. Confiessa que no halla causa para quitarle la vida; pero despues de esta confession, escrive la causa, que dize que no halla. Esto parece contradecirse. Pues no es sino, como policico, disfrazarfe. No halla causa justa para quitarle la vida: Nullam invenio in eo caujam; pero halla caufa politica para entregarle à que le pongan fus enemigos en voa Cruz: Tradidit voluntati corum ; porque no halla caufa la razon, para que à vn inocente le maten; pero halla razones la contemplacion, para dexar, que otros le crucifiquen.

Necessito adelantarlo mas, porque sospecho, que se repire esta sentencia iniqua. Como Juez decida Pilatos, que no halla causa contra el. Como policico le entrega, para que le pongan en vna Cruz; porque aquello, que no puede executar por via de jufticia, lo haze por via de politica. Matarle yo fin canfa de julticia, diria Pilatos, fuera fer vn Juez injusto: Dexar correr la voluntad de los que le quieren matar, es fer politico dieltro; porque con no matarle yo, me elcufo de ler injulto; con dexar que otros

le maten , me libro de este sujeto. 62 Ha vil Pilatos, y quantos herederos dexò tu iniquo exemplo! Noten por su vida, si es la aplicacion ajustada. Con callar, dize el que llaman politico, no podran dezir, que yo quito a Fulano su honra; pero con no embarazar la murmuracion, configo, que deslustren su fama. Pues bella politica: no saquemos la espada en su defensa; porque murmurarle sin causa, es infamia : dexar que otro lo haga, es

63 Dixo discreto Seneca, que el Emperador Augusto marmuraba de los vivos, alabando con excello à los muertos. Ofreciase en el Senado vna grave duda, y quando miraba à les Senadores congojados con la fentencia, exclamaba politico. O si vivieran Mecenas, y Agripa! Ingeniolo modo de censurar la incapacidad de los vivos, engrandecer la suficiencia de los muertos.

64 Temen desacredicarse los Po. Horam militicos con las murmuraciones abier. hi nihil aetas, y por esso buscan tan hermosas cidisfet, fi capas; pero lon tan futiles que fe cla- aut Agripa, rèan. De Augusto observo l'aciro vna aut Mecesagacissima politica. Nunca diò gran- nas vixisdes puestos, ni a hombres muy emi. lent. nentes, ni à hombres muy ignorantes. Siempre se los diò à hombres medianos; porque de los ignorantes, temia que le afrentassen : de los muy eminentes, que le excediessen; y ni gustaba su punto de mirarse afrentado ; ni su vanidad , de verse excedido.

65 Esta llamo yo murmuracion de obra. Pero en todos es de palabra. Siempre se alaba el govierno passado. Pues no es , porque feau muy liberales de elogios; la causa es, porque alabar lo passado, es censorar lo presente; y para difimular la malignidad de lo que cenfuran, coman el falfo velo de lo que alaban.

Ya escucho la disculpa comun. Yo no censuro, dize el politico Correfano, fino me defiendo. Concurrimos dos à vua pretention : dice mi competidor de mi una nulidad. Luego es preciso ponerle à el otra excepcion. Soy provacado : Luego es defenía, y no delito.

67 Confiello que ay alguna difculpa à questra flaqueza , pero nio-Ccc 2

Senec. l. 6. de benef. co

Loans

U. 12.

250

Toans I 8.0. 380

Luc. 18.0.

II.

guno à nuestra obligacion: Terribles corren las pretentiones! Los mas memoriales que escrive de si el propio amor, no tienen meritos pro-

pios, fino defectos agenos.

68 No foy como Neron, y Cas ligula, dezia Vespasiano. No soy como Cesar tyrano, dezia Tiberio. No soy como Othon, dezia Galba. No soy como Vitelio, dezia severo. Infelizes artifices, que de materiales tan baxos como afrentas, pretendeis labrar Palacio à vuestras glorias!

Fariseo quando entrò a orar en el Templo: Non sum sicut cateri homines::: velut etiam bie publicanus. No soy co no aquel Publicano. Pues en verdad que el Publicano saliò justificado, y el saliò prescito; porque justificar las acciones propias con hazer delinquentes las agenas, es vna maldad tan nueva, que es pretender que passe por acto de penitencia, el que es delito de injuria.

70 Permitan que diga mi dolor, que no le escuchan mas justificaciones, que farileas. Si le habla en lo general del tiempo, y se pregunta como se haze esto? La justilcacion es , porque no se acuerdan de lo que se ha hecho en otros. Si calligan vn desliz: Pues como à Fulano le permiten mayor? Si predican contra vn delito: Pues como callan el de mi compañero? Que ignorancia, y malignidad es esta? Te disculpas, ò te infamas? Quando intentas escusarle, le duplicas: porque seras fragil en cometer cu delito; pero feras ruin en revelar el ageno?

71 Pues como tengo de defenderme de mi opositor, dize el Cortesano. Pues quien se desendió hiriendo? Quien se escusó agravian-

do.

72 Saca Pedro animoso la esta pada en el Huerto para desender à su Duesso, y hiere intrepido à Malco. Hiriò la paciencia de Christo, dixo gravemente Tertuliano. Pero mas discreto Ambrosso. Embayna la espada, le dize Christo con aspereza Pues quien mas digno de ser herido, que va alevoso, que vien

ne à prender à su Dueño? Es veradad, dize Ambrosio, que lo pedia la culpa, pero no lo pedia la persona. Era Christo muy Soberano; y no se desiende vn Soberano, hiriendo à vn plebeyo. No ay desensa limpia en aviendo herida agena. Pues embayna la espada; que no se ha de dezir, que hago desensas propias, à costa de heridas agenas.

7; La que le intima à Pedro es, que serà hecido quien hiere; porque no ay mas visible justicia, que perder la fama propia, quien

agravia la agena-

74 Vna grande advertencia de. bo à Ciceron, y à Plinio. Fue ef tilo entre los Romanos, quemar en funerales pompas los cadaveres de sus Cessares, y Principes. Pues el primero que introduxo esta vana ceremonia, fue Silla. El motivo le adivinò discreto Plinio. Fueron tan emulos Silla, y Mario, que en difcordias civiles anegaron à Roma en sangre. Muriò infelizmente Mario: prevaleció el partido de Silla, y procediò tan inhumano, que desenterrò el cadaver de Mario, y le mandò quemar en afrentosa hoguera. Temiendo altuto la pena del Talion, quilo transformar las llamas de la justicia en luminarias de su pompa. Mandò al morir, que le quemaffen: porque dispone el Cielo, que hombre, que abraso à su competidor, èl milmo se queme à si

75 El mayor desengaño es, que este decreto le sirmò Silla contra sì propio; porque à hombre que desentierra cadaveres, no ha menester quemarle la justicia, èl con los decretos de su pluma se quema.

76 Y què murmuran los señores Politicos? Este es mi mayor dolor. No se murmuran desectos de lo christiano, sino disposiciones del govierno. O mi Dios! Ya la grandeza de la causa pretextara la censura, si se censurara lo poco religioso. Pero deseara saber de los entendimientos: avrà delitos en la Corte que notar? Por nuestros pecados me responderàn que si. Pues como no emplean su buena habilidad en censurar pecados contra el Cielo, y la gastan coda en resormar el govierno del mundo? No me arrevo à responder;

Cicer. lib. 2.de legib. Plin. lib.7. cap. 5 4. In Cornedomo nemo ante Syllam Dictatorem graditur ef se crematus, idque eum Voluisse verirum Talionem, eruro Coij Macij cadavere.

Matth. 26: v. 510 pero vn grave texto responderà por

77 Mandò Nabuco à todos los Principes de su Reyno, que adorassen su estatua: obedecieron en lisongeros obsequios. Admira, dize Chrisostomo; porque gustan tanto los Principes de fer adorados, que no gustan de adorar

Eleva el Rey Dario por su grande Ministro, y Valido à Daniel, Dan. 6. v. sienten los Cortesanos la eleccion, buscan arbitrios para derribarle, y en cuentran vno. Le acusan, que adora à su Dios, y no al Rey ( como si pudiera adorar a su Rey, sin adorar primero à Dios) Tanto conspiraron en la acusacion, que contra el gusto del Rey le obligaron à que le arrojasse al la-

go de los Leones.

Dan. 3. v.

Verfo 12.

Verf. 16.

5.

Admira Chrisostomo este aliento de los Correfanos con Dario, y aquella flaqueza de animo con Nabuco. Pues como no tienen valor para dezir à Nabuco, que es sacrilegio adorar su estatua, y tienen aliento para conjurarse todos à que desvie Dario à su Valido Daniel? Por la diferencia de motivos, dize Chrisostomo. Ado. rar à Nabuco, era vn facrilegio contra la Fe. Desviar a Daniel, era entrar otro à mandar. Pues corra el sacrilegio de adorar à Nabuco, como no quede Daniel en su valimiento; porque en configuiendo que se muden Validos, no hablaremos palabra, aunque veamos facrilegios.

So Confiesso, que es horroroso el texto; pero es expressa inteligencia de Chrisoltomo. No se conjuran para estorbar las culpas de Religion ; pero se avnan para embarazar que mande Daniel. Es esta politica , ò atheismo? Como hablan en interesses humanos, los que callan viendo profanar respetos Divinos? En adorar à Nabuco, se aventuraba la Fe. En mandar Daniel, vn gusto particular. Pues es confequencia precifa de aquella tolerancia fervil, elta politica conjuracion; porque nombres que procuraran, que no se ofendiera al Cielo, no se acordaran de que este, à aquel mandara el mundos Pero hombres que le empeñan en que este, ò aquel mande el mundo, es por no acordarfe de las ofensas del Cielo.

81 Pues la mayor trifteza es, que no murmuran folo los Poderolos, fi-

no todos los estados. No se escucha mas que vna derramada murmuracion. Todos murmuran de las miserias de la Monarquia, sin advertir, que quiza de sus murmuraciones, nacen sus infelizidades. Si pretenden remediarla murmurando, son uecissimos, pues intentan, que sea remedio, le que es delito. Los Reynos no se remedian con murmuraciones, fine con virtu-

82 Es verdad, me diran; pero muchos virtuolos ay que no murmuran, sino lloran. Assi lo confiesso. Pues como eltos no alcanzan la medicina? Me parece, que alcanzare la razon, aunque parezca dificultofa; porque no alcanzan à remediar las virtudes, lo que echan à perder las maldades. Que importa que esten llorando los buenos, si se estan rivendo los

malos?

83 Hasta quando, dize Dios à Samuel, has de estàr llorando por Saul? V squequò tu luges Saul? No es possible que las lagrimas le parezcan à Dios mal. Si en Dios cupiera lo ambicioso, fuera del llanto, pues se introduce en la gloria limpiando sus Divinas manos las lagrimas de los ojos: Absterget Deus omnem lacrymam ab oculis corum. Tierna estimacion, lle- Apoc. 7. 0: var al Cielo las lagrimas por hermofas 17. perlas! Pues como quien tanto las eftima, las censura en vn Profeta?

Escuchen la grave razon de D.Chrisost Chrisostomo. Avia Dios por sus deli- bom. 5. de tos privado à Saul del Reyno : lloraba Pænit. Samuel esta privacion; y como enoja- Víqueguò do Dios, le dize : hasta quando has de ploras? No Ilorar por Saul? No era enojo, fino enim cum advertencia. Viale obligado de las la- Prophetæ grimas, y da la causa de no poder mo- orarione verse de ellas. Tu estas, dize Dios, peccatoris Horando, y Saul se està rivendo: Pues convenit dexa el llanto por ocioso; porque el panitentias està desmereciendo con sus culpas, lo que tu estas mereciendo con tus lagrimas.

Ha Senores, y Senoras, que vanas suclen ser las promessas, y ofer tas à las Imagenes, y à los Santos! O Señor , que lo encomiendo a tal Imagen, lo pido à tal Santo. Pode-rosa intercession. Pero como vive la conciencia? Pues que importa que el Santo ruegue, fi el pecador no fe difpone? Deshaze lo que el Santo pide,

1. Reg. 16:

Dan. 10. 0.

Tacodoret.

Non folum

& Græcorú

Princeps vo

bis adver-

fantur, qui

nimo nulla

canim vir-

tutum, quæ

Super Cales

funt , vuit

Populá vef

trum boni

aliculus co-

porem fieri,

propter mul

ta videlicet

fcelera, nili

folus Mi --

chael , cui

vestri zute-

efta

gredica

Perfarum,

210

bic.

borra lo que el Santo merece; porque fiendo primero la justicia, que la gracia, no despacha al Santo la suplica de gracia, porque es primero hazer

con el pecador justicia.

86 Solo resta va recurso à nuestra miseria, y es; que solo Maria basta. Pues como su piedad no nos remedia? Yo sospecho, que aunque no estarà enojada, se debe de hallar muy sola.

87 Este texto estimo por escondido, y ajultado. La mas dura, y larga, esclavitud, que padeciò la Monarquia Hebrea, fue la de Babilonia. En la de Egypto se hizieron tan vluales los milagros, que mas parecian naturales, que prodigios. En esta de Babilonia ao se viò milagro, ni maravilla, Pues quien estrecha el brazo a la Omnipotencia? Porque no lo errassen, se lo revelò el Angel San Gabriel à los Hebreos: Nemo eft adiutor meus, nifi Michael Princeps vefter. Ninguno me ayuda para vueltro alivio, fino es Miguel, vueltro Patrono : Pues no tienen remedio, dize Theodoreto, Tenian a todos los Santos tan ofendidos con fus maldades, que levantaron la mano de las intercessiones. Quedo solo Miguel, porque por el oficio de Protector, no podia faltar. Pues no eftraficis, que dure tanto vueltra miferia, quando folo teneis vn folo Prorector que os assista.

Bien conocemos, Señora, que vueltro Patrocinio , como Prorectora nucftra, ni nos puede faltar, ni nos falta; pero tambien conoce. mos, que debeis de estar muy sola, pues dura nueltra miseria. Que desdicha, no tener Patronos! Tener à los Santos can ofendidos, que fuspen-

dan sus piedades!

89 Senares mios, desenojemos primero à los Santos, fi presendemos

salir de nuestros ahogos. Bolviendo à Job duplicado todo lo que avia perdido, folo los hijos no fe los bolvieron duplicados; porque perdio fiete, y no le bolvieron catorze; fino fiete que le nacieron. Tertuliano dixo, que estuviera defectuosa su gloria humana, si le faltara dentro de su gloria este exercicio à su paciencia, Basilio discurriò con mayor elegancia. Mejor se los bolvieron con no bolverselos; porque eran justos, y Santos los que avian muerto : Pues catorze fon cabales; porque los fiere vivos, se los dan en la tierra para compañeros: Los siete muertos, se los dexan en el Cielo para Abogados; y los siere vivos le serviran en el mundo obedeciendo: los siete muertos, le serviran en el Ciclo rogando.

90 Catolicos mios, si queremos que se remedien los males, empezemos por el remedio de nuestras costumbres. Si queremos emplear bien las murmuraciones, murmuremos de nuestros defectos. Sea la murmuracion medicina. Sea la calumnia triaca. Estàs disgustado con los errores? Pues buena Provincia, y larga te ofrecen tus desaciertos Mira tus pecados. Examina tus delitos. Con-

templa tus errores.

Protestamos; Clementissimo Señor, y Dueño nuestro, no mover las lenguas para centurar à los estraños, fino para fiscalizarnos à nosotros mismos. Enmendaremos, Señor, las vozes, y solo serviran de acusarnos, de pedir perdon de nuestras culpas, de im; plorar vueltras infinicas mifericordias; para que enmendados, arrepentidos, y contritos nos admitais en vueltra

gracia, para befaros los Pies en eternidades de gloria. Amen.



Iob. 1. 0.2. 10b. 42. 6.

Bafil, in Cat. Grec. Geminatam quoque filiorum pofle (sionem accepit: Ipfi enim, qui Paretis erat ad oculos oblectados, manebant in vita; qui verd antegressi fue rant liberi. ci, à quo sati erant, præ sto labatur, tunc illi coram affurue ri, cum Iuder humanæ vitæ cætum omnë collegerit.



# ORACION EN EL VIERNES DE LAZARO AL CONSEJO DE HAZIENDA.

Lazare veni foras. Sequent, Sanct. Evang. secund. loan. cap. 11.



I desengaña en Lazaro verle morir, y admirarie resuscitar, què desengaño pedirà llorar tantos muertos, y ver tan pocos resuscitados?

2 Grande libro el del mundo, si leyera bien sus tristes ojas nuestro desengaño. De estas salsas idolacrias de la vida, es vu eco ran preciso la muerre, que nos

buelve fiel el sepulcro, la quebrada voz del aliento.

3 A la noticia del cautiverio de la Arca del Testamento, se hallaron en vna Sala el Pontifice Heli, y su Nuera. Ocasionò el dolor tan contrarios esectos, que Heli cae de la Silla, y muere; y la Nuera, que se hallaba en dias de madre, pate: Insurvavit se, O peperit. El que parece natural accidente de vn insto, es mysterio, dize Tertuliano. Icabod nace, y Heli muere; porque son ecos corres pondientes de este que nace, aquel que macre: de este que muere, aquel que nace. Andan tan juntos los desengaños, que nunca se mira vna vida que atogre, sin que a vn bolver de ojos se vea vna muerte que assiste.

4 Què mozo murio Lazaro! No lo estraso: era muy justo, y en el centro del engasso no acierta à vivir vn desengasado entendimiento. Del Armiso, di 28 Plinio, que tiene vida muy corta. No me admiro: es muy candido, y vive muy poco la inocencia. Lo cierto es, que Abel murio muy moza, y Cain muy anciano; porque de lo mismo que se muerca los baenos, viven en el mundo los

malos.

5 Quando todos en el sepulcro encuentran horrores, divisò Lazaro luzes.

Mereciò el milagro, porque era amigo de Christo: Lazaras amicas noster dormit: y las amistades divinas no nacen de inclinaciones, nacen de virtudes.

6 Lloran Marta, y Madalena la desgracia de su hermano, y mueven las lagrimas a Christo; pero veo que no le resuscita por sus lagrimas, sino que camina al sepulcro, le llama con su voz, y le manda que salga del: Lazare veni foras: Obedece à la voz, y entonces executa el milagro. No bastaban las lagrimas de las hermanas, dize Ambrosio: Pues como, siendo tan sancas? Es grave doctrina. Piden los Santos à Dios poe vu muerto pecador, y mueven sus llantos à piedad: Pero veamos, si el pecador se ayuda, dize Dios: Lazare veni so ras: mueve el pecador sus passos, y entonces le saca del sepulcro, por que no bastan las suplicas de los Santos, sino ponen de su parse sos passos los pecadores.

7 Esta ignorante confianza corre mucho en anestra tibleza. Todo es pedir à los Santos, y virtuosos, que intercedan por auestros delitos. Es cierro que

1. Reg. 4. v. 18. Verf. 19.

Tertul. lib.
de Carn.
Cbrist. c.6.
Mutuum
debitum est
inter se Nativitati cu
mortalitate
Forma moriendi causa nascendi
est.
D. Ambr.
lib 2. de

Panit.
Videam
quem fletis,
vt lacrymis
fuis ipfe me
moveat.

interceden, pero tambien es cierco que no configuen. Desestima acaso sus rue: gos? No es desestimacion, fino advercencia. Ande el pecador, y ruegue el Santo : ponga el Santo los ruegos, y el pecador los passos ; porque salir à pie quedo de los trabajos por el ruego de los Santos, es vn milagro tan poco visto, que aun no le obra por su amigo Lazaro : Lazare veni foras.

8 Lloran su faralidad las hermanas, y Christo dize que se alegra : Gaudeo propter vos. Quien ha casado las lagrimas con las alegrias? Pero los sentimientos son humanos, y los gozos son Divinos. Què necias lagrimas tenemos! Tan ignorantes son nuestros ojos, que confundimos las razones de nuestros

Ilantos

9 En la muerte de Absalon clamaba David tan fino como discreto: Quis S. Reg. 18. mihi tribuat, vt ego moriar pro te? Quien me concediera morir por ti? Infigne fineza! Pero mas merecida se la tenia su intimo Jonatas. Pues como no desea morir por Jonatàs, deseando morir por Absalon? Porque era can discreto como fino. Jonaris murio valerolo peleando contra los enemigos de la Ley. Abíalon muriò ran desgraciado, que nunca podia salir con troseo; porque vencido, que do muerto en la campaña; victoriolo, quedara parricida. Pues esto debe llorarfe, dize Aelredo; porque no debe fentirfe vna muerte con gloria; folo debe llos varle vna muerte con infamia.

Astred. in Spec.charit. lib. I . Co3 4.

0.43.

No lloren nuestros melindres los sujetos, lloren solo los delitos; que siendo las lagrimas hijas de la culpa, no pueden ser tributo de la inocencia, sino moneda de la malicia. Solo pide llantos la culpa, porque solo pide lagrimas eternas el perder la guacia. AVE MARIA.



Lazare veni foras. Sequent. Sanct. Evang. fecund, Ioan, cap. 11.

L Norte del Evangelio es muy desengañado. Vn Lazaro milagrofamente refucirado de vn fea sepulcro. Todos necessitamos de este milagro, porque roda nueltra Corte es vn feo sepulcro de cadayeres vivos. Vnos yazen en el sepulcro de sus vicios; otros en el sepulcro de sus ambiciones : otros mas dichosos, en el sepulcro de sus necessidades; y pocos en el hermoso sepulcro de vn amable defengaño. Vnos yazen muergos en lo Christiano, y otros en lo polirico. Dexo los sepulcros políticos por arender folo à los Christianos. Es cierto, que tenemos rodos grande necessidad de resuscitar. O quiera su piedad, que no se malogre su voz. Mi Oracion, figuiendo este grande desengaño, se reducirà à dos Puntos. El primero ferà , que no refuciramos , ni falimos de nueltro fepulcro, porque no queremos elcuchar las vozes que nos da Dios, y confiamos refucirar son milagro. El fegundo ferà el estilo de morecer que nososa.

que de nuestro lepulcro.

### PVNTO PRIMERO.

- Irva de exordio la necia J quexa de los males. Era Lazaro noble, rico, poderolo, amado de Christo, y mozo. Pues mira todas essas prendas en vn sepulero. Què mala finca es la vida ! Quien ha puesto en ayre su renta? Si es la vida soplo, quien pretende hazer estable el viento? La primera muerte del mundo entrò por Abel, que era el mozo. Quiso dexar vna grande executoria a nueftro desengaño. Elle que es el mas distance de morir, ha de morir el primero. Este que merece mas la vida, ha de padecer primero los rigores de la muerce, Pues sea la muerte primera la menos elperada, para que esta cemida contingencia, sea vaa muerte de por vida.
- Què esfera se libra de esta conringencia? Què soberania se mira exempta de este golpe? Que importa que coloquen en vn monte a vn barro, fi la aleura no le escusa lo caduco?
- 14 Pinta Amos a la muerte no con los vulgares pinzeles de la guadaha, fino con vo raftico infrumento de

Amof. 8.v. cortar fruta : Ecce Uncinus pomorum. Es fruta nueltra vida, porque tiene duracion muy tierna. La mas robuita frura, ò el Sol la abrasa, ò el zierzo la marchita, ò la lluvia la corrompe, ò por mas que se guarde, se pudre. Si le libra de estas contingencias, el Jardinero la corta. Pero noten el inftrumento : Vncinus pomorum : Tiene guadana para cortar las miesses, porque viven en la tierra : tiene instrumento para cortar la fruta de las ramas, porque vive levantada; y tanto alcanza su golpe à los que viven elevados, como à los que yazen caidos.

Quien se admira de que se desmorone la tierra? Quien estraña, que vida dada con vn foplo, se desvanezca como viento? No puede quexarle el pensionario de pagar los reditos del cenlo, que tomò en su cabeza. La muerte es vn censo, que todos tomamos en el Parayfo, y por vn bocado nos obligamos à reditos tan costosos. El cenfo fue mal tomado, pero tomado vna vez, no es el pagarle defgraeia, fino justicia. Luego aviendo tomado por nueltro antojo el censo de la muerte, no nos podemos escular de pagar las pensiones.

16 Enmienden su quexa los que se lamentan desgraciados, no solo por las igualdades de la muerte, fino por las proporciones de la vida. Todos faben, que los estados no se distinguen en el morir: Pues yo sospecho, que tampoco en el vivir ; porque si todos pagan el milmo cenfo de la muerte, todos padecen tambien la misma pen-

sion de la vida.

17 Es grande desengaño en vn texto muy repetido Quatro pias defiguales, y conformes tiraban la carroza de Ezequiel, vn Leon, vn Hombre , vna Aguila , y vn Becerrillo. Repara San Julino Martyr con delicadeza los tiros. El Leon, y el Hombre tiraban la carroza debajo de vn yugo: La Aguila, y el Becerrilio debajo de otro. El Leon reprefenta la fiereza: El Hombre la humanidad. La Aquila, el dominio : El Becerrillo , el trabajo. Que prendas tan encontra. das ! porque vnas fon de dicha, y otras de deigracia : Pues mira debajo de vn milmo yugo tirando juntas la defgracia, y la dicha; porque el mismo yugo padece lo fiere, que lo humano; el milino yugo tiene el dominio, y el

trabajo. Todos andan à vn passo propio debajo del milmo yuga ; porque tanto yugo tiene en la carrera de esta vida el Leon mas coronado, co no el Hombre mas infino : La Aguila mas soberana de plumas, como el Becerrillo alimentado de pajas; porque toda la diferencia de su dicha, no los escusa de la igualdad de la pena.

18 Cumplido con el exordio, entremos yà en lo mas profundo del argumento. Christo refuscita, y saca à Lazaro del sepulcro. Este es el sucesso. Lo que representa es la muerte de va pecador refulcitado à fuerza de auxilios. Llega Christo al sepulcro, y à la primera voz responde Lazaro, y dexa obediente la obscura carcel del sepulcro. Quantas nos dà à nosotros, y no salimos del feo sepulcro de nuestros antiguos pecados? Trifte defengaño, que sean los muertos mas obedientes à las vozes Divinas, que los vivos!

19 Parece ponderacion, y es texco expresso. Habla San Juan del dia del juizio, y dize, que en quella hora oiran los muertos la voz Divina, y al punto relufcitaran obedeciendo la voz de Dios: Venit vora, in qua omnes Ioan. 50 00 qui in monumentis funt, audient rocem 28. Filij Dei , & procedent in refurrectionem. Trata San Pablo de este dia, y dize que el milmo Dios convocara à juizio con soberano precepto, por voz de vn Angel, y de vna trompeta soberana, y resuscitaran los muertos, y subiràn por la region del ayre los vivos: Ipse Dominus in iusu, O in voce Archangeli, O' in tuba Dei def- 10 adThefcendet de Cœlo.

Salonic. 4.

20 Mas pone San Pablo, que v. 15. San Juan quando pinta el juizio. San Juan dize, que bastarà la voz de Dios para que resusciten los muertos. San Pablo añade à la voz Divina, la voz de vn Angel, y la crompeta. Pues fi balta la voz Divina para que refusciten , por que San Pablo anade la trompera , y la voz del Angel ? Porque San Juan habla de los muertos: Qui in monumentis funt. San Pablo no 10lo habla de los muertos, fino tambien de los vivos: Mortui, qui un Christo sunt ::: Dein le nos qui violinus; y à fola la voz de Dios, obedecen los muertos; pero le pone voz de Dios, trompera, y Angel, para que obedezcan lus vivos.

21 De ella trille verdad , nueltra Ddd

Ezech. 1. V. LO. Iuft. Mart. 9.440

394

vil resistencia es el testigo mejor. No refuena la trompeta del juizio; pero cierto que si se observan tantas señales fatales, parece que se perciben algunos fordos ecos. Claman los Angeles de los Predicadores. Clama Dios con la voz de las desdichas, que es la voz mas alta de sus quexas. Entre tanto estruendo nos sucede lo que à los habitadores del Nilo, que del grande estruendo de sus corrientes, viven sordos. Este grande estruendo de miserias, que nos avia de despertar, nos sirve de ensordecer. Pues sepan, que es aphoritmo de Hipocrates, que in acuta febri insurdescere, furiosum est, que enfordecer padeciendo alguna fiebre aguda, es indicio de delirio, y pronostico de frenesi. No podemos tener mas aguda enfermedad, ni en lo politico, ni en lo Christiano. Es cierto, que estamos sordos, pues no nos enmendamos. Luego tambien lera cierto, fegun Hipocrates, que nos hemos declarado por locos, y por freneticos.

22 La disculpa comun es, que no escuchan la voz divina. A Lazaro, dize el pecador obstinado, le llamò en alto clamor la Magestad de Christo: Lazare veni foras: a mi no me llama. Luego no es delito, que no responda Con Lazaro obro vn milagro: conmigo no obra ninguno. Luego no tera tan grande de-

lirio como pondero.

23 Que delcargo can delgraciado ! porque es peor el delcargo, que el delito. Dezir que Dios no nos llama, es infamar la vocacion Divina. Es tacitamente negar la Fè que professamos, y obscurecer la Religion que seguimos. Siempre nos esta llamando con inspiraciones internas, y a lo menos con auxilios fuficientes. Bufcas milagros vilibles como este de Lazaro? Pues dentro de tile has de jencontrar mayor. Quantas vezes te avrà perdonado? Pues mayor milagro os perdonar vn delito , que refuscitar vn muerto ; porque en refulcitar no av atributo que contradiga à fu Omniporencia; en perdonar parece que coneradice à la Clemencia la Justicia, Hechar menos los milagros vitibles, no es tener Fe de Catolicos, es fe de niños,

24 Quando el Rey de Siria pelea. ba contra el Rey de Israel , irritado 4. Reg. 16. contra Elifeo, cercò el monte donde habitaba el Profeta para hazerle prihonero. Al mirar va niño que le alsal-

tia; los esquadrones, témio prudentes Pide Eliseo à Dios le desvanezca el temor, y haze vn milagro tan infigne, como abrir los ojos al niño, para que mirasse el monte cercado de carros de hermolo fuego governados de Angeles : Aperuit Dominus oculos pueri. Verf. 17. Pues como no abre tambien los ojos de Eliseo ? Fuera agraviar su virtud, escrive discreto Ambrolio. Era Eliseo varon de eminentes virtudes. Era el niño que le assistia bien inclinado, pero era niño. Pues vea el niño el milagro, y no Elifeo; porque no fon los milagros para varones perfectos, solo son para curiofidades de niños.

25 Delear milagros no es argumento de devocion, es indicio de curiofidad; y en picando en curiofidad,

se delmaya la virtud.

26 Esta misma question de los milagros deseados, y vistos, excitò Cirilo Alexandrino, y diò vna grave respuesta. A las Marias se apareciò Christo quando salian del sepulcro, y Matth. 28. tambien se aparecieron los Angeles. v. 9. Avisan del milagro à Pedro, y Juan: caminan prefurofos al monumento, ven las alhajas de su Dueño, pero no miran los Angeles, ni ven el milagro. Pues como favorece mas à vnas mugeres, que à vnos Apostoles ? Pues mas lo favorece , responde Citito. D. Cyrill! Las mugeres , aunque fantas , eftaban Alexand , l. mas tibias en la Fe , que los Apostoles: 12. Infoan. Pues miren el nilagro las mugeres, y c. 46. no le vean los Discipulos; porque vnas mugeres, necelsitan del milagro como vacilantes: Vnos Apoltolea, no neceffitan de milagros como firmes.

El milmo Christo affegura este discurso. A quien de los Discipulos se apareciò Christo despues de resulcitado ? A Cleophas , y a San Lucas en el camino de Emaus, porque estaban Luc. 24. er dudofos: A Thomas en el Cenaculo, 15. porque estaba incredulo. Pues estor dize Christo, necessitan de milagros, que me dudan, no los demás, que me creen.

28 Balta, Senores ( y aun fobra) aver perdido lo Christiano, sin que cambien aventuremos lo Catelico. Si echamos menos los milagros, es querer, que nos trate Dios como a dudo. fos, y à incredulos ; porque no gallà fus milagros con los que firmemente le creian, fino con aquellos, que cobardemence le dudaban, Por ella caufa no debe de exprellar la Efericara, que

W. IA.

se apareciesse Christo à Maria Santissima. Pues como falta à su Madre? No es falta, fino honra. A las Marias que pueden dudar, se aparece : A vna Madre que no puede dadar, no se escrive que se descubre ; porque escrivirse que trata à Maria con los milagritos de otras Marias, fuera dar prefuncion de que necessitaba su grande se de milagros de curiofidad.

29 Buelvo à dezir, que quien echa menos los milagros, me dà fofpecha si cree bien el Carecismo. Mas firme es la Fè, que la sciencia, y la vista, dize San Pedro contando el sucesso del Tabor, de que fue dichose testigo: Habemus firmiorem propheticum sermonem. Como mas firme que lo que viò? Porque pueden los ojos admitir ilusiones; pero no puede la Fè padecer falsedades. Puede engañarse la vista, porque es sentido humano: No puede enganarte la Fè, porque estriba en testimonio Divino.

30 Ya escucho la disculpa comun. No se necessitan de precision los milagros, pero mucho conducen, y aprovechan; porque si Lazaro resuscitado me predicara, dize el perdido, me convirtiera. Què lindo deseo! Pues sepan para desengaño, que esta fue la suplica del Rico Avaro en el infierno: Vaya Lazaro à predicar à mis hermanos, porque no me hereden los tormentos. Y que respondio Abrahan? Habent Moysen, & Prophetas, audiant illos. Ley tienen, y Profetas que los prediquen ; no necessitan de vn muerro. Mejores Predicadores son los vivos, comenta Theophilato: y da vna razon tan verdadera, como ingeniofa. La refurreccion de va difunto puede ser aparente artificio del demonio, porque no excede su virtua esta apariencia, como disputa Del-Rio en sus Maricas Disquisiciones. Luego es mas seguro Predicador la Ley explicada por vn vivo, que por vn muerto reful. citado; porque en va relufcitado caben ilusiones; en la Ley bien explica-

da, no caben fino verdades. 31 Pero fiempre infittira el efcrupu. lo. No todos fon curiofos, ni delinque res;muchos av virtuofes: Pues como eftos no configuen los milagros? Pues lo que parece defamor, puede fer fineza.

22 Tanto amaba Christo a Lazaro, que le inticula con el duize voca-

blo de amigo. Amaba tambien a sus hermanas Marta, y Madalena. Pues siendo tan intima la amistad, le avisan del achaque, le ruegan, y le suplican; y veo que se deriene dos dias despues de la instancia amorosa: Mansit in eodem loco duobus diebus. Pues que amif- loan. II.O. tad es esta? Avitando que esta mortal, 6. detenerse, y dexarte morir? Es fineza Chrifolog. como fuya, responde Chrisologo. Pa. ferm. 63. rece tibieza la tardanza, y es fineza; Plus est porque caminando quando recibio el mone vinaviso, le librara del achaque: Dere: cere, quam niendose, y dexandole morir, le libro removere de la muerte : Pues no quilo hazer languorem. lo menos, por hazer lo mas; porque à los estraños los libra de tabardillos;a los amigos los saca de los monumetos.

A los mas estraños que le pidieron falud, los fano fin dexarlos esperar; al niño del Centurion, al hijo del Regulo, a la hija de la Cananea. v. 130 Con Lazaro se detiene, y para poderle Ioan. 4. V. refuscitar, le dexa morir; porque con los amigos es justo hazer algo mas.

34 Mayor motivo encuentro para esta suspension. No quito, escrive Chrisostomo, librar à Daniel de que no le arrojassen a los Leones : No quiso libertar alos tres niños, para que no los facrificassen a las llamas: Aguardo a verlos dentro para obrar el milagro; porque dentro de los peligros, fuelen fer mas vivos los ruegos; y para que mes rezcan mejor los milagros, aguarda à que se vean dentro de los incendios.

Pues en verdad, Señor, que bien dentro estamos. Pues como le olvida, o se deciene vueltra Clemen. cia? Dentro de las miserias estamos, ò las miserias, por mejor dezir, dentro de nosotros: Pero debemos de eitar batallando con ellas : Las futtimos impacientes, fin abrazarlas refiguados : perdemos lo que tutrinos con lo milmo que lloramos. Es la carcel que padece el homicida, y ladron : No merece con las penalidades que lufre, porque le ciene dentro el poder, y no la refignacion. Es la Cruz del mal ladron, que la elta padeciendo violento, y no refignado. Esta perdiendo todo lo que padere con la impaciencia que lo infre. Ninguoo padeciera la necessidad, a poder efontarfe de fu mal. Todos fe quitaran los grillos a cener la llave de ellos. Pues etta carcel no merece Clemen-

Matth. 8. Matth. Is 71.28 Chrifoftom. epift adCys

Nihil tim ville eft , vt feripturară diligens ferutatio. Morraorum Infeitatio fal se, & apparenter facere potelt criam dia-

Luc. 16.0.

Theoph hic

29.

2. Petr. T.

U. 19.

bolus, vt feducat imprudentes. Del Rio, to. I. Difg. Magic, lib.

2.9.29.

Dad 2

Gen. 7. 0.

Chrisoft.

bic Dom.

24.

cias, fino iras. Como nos ha de sacar, si desmerecemos el falir?

36 Parece rigor, y es piedad; porque alarga la carcel para dar tiempo à la enmienda. En vn momento pudo la Providencia executar el diluvio; pero decretò, que estuviessen llorando las nubes quarenta dias. Pues no fue, dize Chrisostomo, alargar el caltigo, fino estender el tiempo al remedio. No son quarenta dias de ira, ano quarenta dias para dar lugar à la peniteucia. Vean los hombres que estan para anegarse. No han de ser tan obstinados, que viendo un diluvio à los ojos, continuen sus delitos. Luego tomando quarenta dias para la execucion de mi justicia, tienen los milmos dias para la enmienda. Esta fue la Piedad Divina; pero muy defigual la correspondencia humana, Todo vn diluvio à la vista, no los excitò penicencia. Pues destruyamos el mundo, sentencia su justicia; porque hombres, que aun vien tose con vn diluvio à los ojos, desprecian mis iras, no merecen mis clemen-

37 Pero fino fon todos delinquentes, como con este diluvio vniversal de miserias, no escuchan sus piedades à los virtuosos ? La conjetura serà prudente. Suspende el Cielo el remedio a nueltro alogo, para crecer con la detención nueltro merito. Son tan arcanos fus infcrucables fecretos, que fuele fer caftigo el conceder lo que le pide , y favor negar lo que se ruega ; porque a los pecadores los fuele caltigar concediendo ; à los virtuolos los fuele favorecer negando.

38 Es un grave discurso de Agustino Pidio el demonio licencia a Dios para maltratar al paciente lob, y al instance se la concediò. Pidio San Pablo a Dios con oracion importuna le libralle de vna tentacion tan poderola, que el texto la llama demonio : Angelus Sa. tare, qui me colaphizet; y hazien. do oracion tres vezes, fe lo niega el Cielo , y no le libra : Sufficit tibi gratia mea. Que es esto ? Exclama Agustino : Exauditur diabos sus . O non exauditur Apostolus? Pues como se concede à va demonio , lo que se niega à vn San Pas

blo ? Porque obra Dios como piadolo, y como justo. El den onio con Job, avia de quedar vencido. San Pablo con la tentacion, avia de salir victorioso: Pues concedio al demonio su peticion para darle mayores castigos. Nego à San Pablo lo que pedia, para darle mayores merecimientos; porque el demonio con su despacho, saco mayores penas: Pablo con su repulsa, sacò mayores glorias.

39 Dexar de curarse los achaques por falta de medicinas, es desgracia; pero buscar las medicinas dentro de los achaques, es imprudencia. Curarse con vn mal menor el mayor mal, es cortedad de la medicina humana. Yerran la cura, porque pretenden curarfe con los remedios del poder, y no con las me.

dicinas de la virtud.

40 El Supremo Pontifice de IIrael para governar el Pueblo con acierto, traia en la lamina de la frente esta inscripcion: Sanctum Domino. Virrud, y fantidad. A los pies Exod. 28. llevaba hermofa confusion de grana- v. 36. das, que por la diadema natural que cinen , representan las coronas humanas, in la cabeza tenia vna infcripcion de la fantidad, y en los pies tenia vn retrato del Poder. Tanta diferencia como ay de la cabeza à los pies , ha de aver en el que go. vierna de lo santo à lo poderoso : à los pies lo poderoso, y en la cabeza lo lanto ; porque cabeza que se govierna por los decretos de la virtud, tendrà rendido à sus plantas el mas Supremo poder.

41 Ya escucho que me dizen, que ninguno bulca el temedio en el mundo, todos le piden al Cielo. Pues como no le configuen ? Porque, ni merecemos cou lo que fafrimos, ni obligamos con lo que rogamos. Sentimos los males que padecemos por dolor de las penas, y no por abominación de las culpas. Pues este dolor mas obliga

à catigos, que à remedios.

42 Caltigo el Cielo al Pontifice Oza con muerte repentina. Dificil es la razon. En lo moral la conjeturo assi. Mirò Oza que bambaneaba la Sagrada Arca del Teltamento, que 2. Reg. 6. ocultaba las tablas de la Lev. Temio v. 5. que rodo lo fagrado, y venerable de

Iab Lovers. IZ.

2. ad Core 12. U.7.

Verf. 9.

las Leves cayesse en los desprecios del suelo, y quedassen pisadas, las que merecian veneraciones eternas. Debia averlas llevado sobre sus ho.nbros, y aviendose escurado de este pelo, al ver que amenazaban ruina, alargo para detenerlas el brazo. Pues justo castigo merece, si debiendo poner el hombro, juzga que cumple con mover vna mano. Esperar a ver en peligro de ruina las Leyes, quien debe poner el honibro para fultentarlas, es hazerle Autor de las ruinas; y aplicar entonces vna mano al peligro, es querer enmendar la pereza con vna diligencia tan corta, que no alcanza. Pues quede castigada lu hipocressa; pues el mismo que con lu omission haze que caygan las Leyes de su trono, para engañar despues al Pueblo saca para hazer que las defiende, la mano.

Mas profunda razon darè. Castiga el Ciclo à Oza con muerte repentina por alargar la mano a derener el bayben de las Sigradas Leyes; porque no fue impullo de zeloso, fino movimiento de cobarde. No le moviò al impulso que parecia reverencia, el respeto del obseguio, fino el temor del peligro. No temiò que cayesse la Ley, porque la pitallen con desprecio, sino por el susto que le dio aver faltado à su oficio. Pues quede sin oficio , y sin aliento; pues no siente que anden las Leyes por el fuelo, folo teme que ha de refuteitar contra fu persona el cargo.

Aun quando pretenden los hombres atajar las imminentes ruinas, van a poner medicinas, y obran imprudencias. Temeridad la llama el Texto: Percussit eum super temeritate; porque fue temeridad prefumir, que vna mano fola podia detener la amenazada ruina.

Los hombres en fus males siempre empiezan por lo peor : quieren elegir remedios, y eligen achaques. Para curarte Eva del mayor, concibio, y pario à Cain, y def. pues a Abel: Era Cain perverlo, y Abel ajustado : Pues por esto salio Cain primero , porque en el mun. do siempre le empieza por lo malo alla muy tarde fuele venir algo bueno. Refiere Moyfes, iluminado del

Espiritu Santo, estos partos, y pone primero à Abel, y despues à Cain : Fuit autem Abel paftor ovium Verf. 20 O Cain agricola. Muda el orden de naturaleza, y falta à las precedencias de la cuna : Pues entrame bos desempeñan sus obligaciones. Eva como muger, empieza por lo peor. Moyfes como afsistido del Espiritu Santo, empieza por lo mejor. El mundo para curarfe de sus achaques, pare mayores males: El Cielo enmienda los males, y empieza por bienes; porque como hijos de Eva vienen tan tarde los Abeles, que siempre empezamos por Caines.

46 Todos los hombres nacieron para errar, pero pocos faben enmendar los crrores. Pues de què procede ? De que son hombres. Si vnos enfermos fe curaran à otros, se hizieran perpetuos los achaques, y desesperadas las medicinas. Pues fi ay tan pocos fanos, como han de curar à los enfermos?

Que costosos Maestros son los errores, pero que seguros! Siempre he sospechado, que a quien le enseñan vu error executado, le dan tambien vu acierto hecho; porque con echar por el otro camino, ella cabalmente acertado. Los caminos de errar todos los faben. Y vemos que se dexan? Pues no dexarlos, no es camino de enmendar lo errado, mas parece arbitrio de que se pierda todo.

48 En aquella infigne parabola del Samaritano, que proputo Christo, he reparado esta grande lingularidad. No curò al herido defgraciado, que llenaba mas de compaffion , que de sangre el camino , ni el Levita, ni el Sacerdore que pafsò, solo le curò va Samaritano. Peregrina advertencia! Pues como Luc. 10. 0 tiene mayor virtud vn Samaritano, 34. que vn Levita, y vn Sacerdore? Responde la Glossa divinamente: Sa maritanus venit non eadem via, qua Sacerdos, O Levita ; porque vine el Samaritano por otro camino.

49 No lo entende al principio, halta que conoci el detengaño. Litaba el herido embarazando triflemen-te el camino: Pues por elle milmo camino vinieron el Sacerdote, y el

Venfa 7.

Gen. 4.0.1.

Levita; pero el Samaricano vino por el camino contrario: Pues no podrà curarle, ni el Levita, ni el mayor Sacerdote; porque si van los Levicas, y Sacerdotes por el mismo camino que van los enfermos, mal podran curarlos, aunque sean Sacerdotes, y Levitas : Echò el Samamaritano por otro camino, y acertò con la cura siendo un pobre Samaritano; porque no consistia el no curarle en lo grave de la llaga, sino en porfiar à que por el mismo camino de la llaga se avia de aplicar la medicina.

50 Delengañemonos los Sacerdotes, los Levitas, y Ministros de los Altares. Si vamos por el mismo camino que van los achacolos, mal podremos curar los enfermos. Vn Samaritano afrentò sus altas representaciones; porque à los buenos passos, y no à las Dignidades estan aligadas las virtudes. Echò por otro camino del enfermo : desviose del camino por donde avia enfermado. Pues este le sana sin costa con vna ligera medicina; porque en desviandose del camino de la enfermedad, el mas infimo entendimiento encontrara con la falud.

51 No està aligado el remedio à Sacerdotes, ni à Levitas; porque no tiene virtud el mayor poder para sanar achaques, si se halla compice en ellos. Eligieron los arboles por lu Rey à la zarza. Estrana eleccion! pero muy víada, dize Geronimo. Eran todos los Electores vnos arboles esteriles, y infecundos: Pues entre tantos hermofos arboles que se coronan de frutos, dexandolos olvidades, votaron todos por la zarza ; porque la zarza no lieva fruto. Pues esta es buena para noforros , porque no llevando fruto. no acufarà el que no le llevemos. Pues sos complice en nuestras faltas, para que no le acreva como Supe, rior à reprhenderlas.

No se enmienda lo que se verra, porque puede aver en no enmendarlo conveniencia, y esta Se-fiora es la que dà las Leyes à los hombres. Llamò Salomon à la riqueza la Omniporencia de la tierra: Pecunia obediunt omnia , y en el 10. U. 12. imperio del interès, no puede tener

territorio la razon. Mal se puede remediar el mal que se experimenta, quando todo el cuydado es la conveniencia particelar , y no la publica.

5; Duda Zacarias estando sacrificando en el Templo, si es Angel el que le habla, y promete en medio de su ancianidad un hijo : De dudoso, passò à incredulo. Pues en Luc. 1. 27 què funda su temerola desconfianza! 18. En vua razon prudente, dize Chrisoftomo. Estaba orando Zacarias por el bien comun de la redencion del mundo, y rogando à Dios que perdonasse las culpas de su Pueblo, No se acordaba entonces de la succision. de su casa, entregada toda su ansia à la conveniencia publica. Viene el Angel, y solo le habla en que ten-drà vn hijo. Pues justamente desconfia de si es Angel, o es hombre; porque no parece Angel, quando estando pensando en la conveniencia publica, solo le habla de la conveniencia propia.

54 Pues en este milmo sucesso, Chrisoft de dize, eloquente Chrisostomo, se re- encom. conoce el pre nio del Cielo, Quando no pide Zacarias por sì, fino por el bien comun, le despacha Dios venia peca lo que desea, y liberal le concede, catorum, & ann aquello que no pide. Pedia vieri flericlemencia para el Pueblo, y recibe lis accepit la promessa de va hijo; porque es confeguir su bien particular, redu-nem.

cir fus ansias al bien comun.

55 Assi premia el Cielo: no sè si premia assi el mundo. Dos motivos tienen los hombres para no dedicar su mence, como Zacarias, al bien comun , fino al bien pareicular. Vno es plebeyo. Otro no es tan delinquente. El plebeyo es, que no respeta el interes las maximas de la razon : El que no es tan delinquente, se funda en el desorden del mundo. No suelen aplicarse los entendimientos al bien comun, porque en lugar de aplausos, encuentran tropiczos. Aun no faca quien se aplica el vano aplauso de la fama , ò la caduca estatua de la opinion. Le miran como à vn imprudente reformador que pretende dac Leves à vnas viciofas costumbres. que tienen abrogado el imperio de las Leyes. No le celebran, ni ref-

Baptill. promissio-

Hostofiaft.

Zudio. 9. V.

140

petan

tan los que dedican su mente en promover las conveniencias publicas; solo se adoran, ò reverencian los que se emplean en adelantar las

propias.

56 En la Arca del Testamento fe mando guardar la vara de Aaron: Refer virgam Aron in tabernaculum testimonij. Mas milagrosa, y celebrada fue la vara de Moyses. Pues como esta no se guarda para memoria eterna? Como se olvida? Porque hizo distintos milagros. Entrambas, dize Agustino, obraron prodigios; pero con vna infigne dia ferencia, y no advertida. La vara de Aaron floreciò milagrosamente, llenandose de flores, y de frutos. La vara de Moyses obrò continuos milagros en las plagas para facar à los Itraelitas del cautiverio. Pues el milagro de la vara de Aaron, firviò de perpernarse el sumo sacerdocio en su cata, y familia: el milagro de la vara de Moyfes no traxo a Moyfes ninguna vtilidad, porque rodo fue para beneficio del bien comun. Pues esta vara se olvida, y aquella se celebra; porque no se celebra la vara que haze milagros para sacar al Pueblo de la miseria, sino la que sabe hazer essos milagros para perperuar las Dignidades en lu cala,

PVNTO SEGVNDO.

L segundo Punto era el estilo de mercer, que nos saque de nuestro sepulcro. Tantos sepulcros habitamos, como vicios. Ay el sepulcro del pecado, y ay tambien el sepulcro político. El sepulcro del pecado son delitos: el sepulcro político son miserias. De todos pretendemos salir, y ponemos medios encontrados para resuscitar.

58 En el mundo pretenden vivir vnos de que mueran otros. Què desdicha es esta, labrar el trono de vn sepulcro? La vara de Aaron se tragò las de los Magos: Devoravie virga Aaron virgas eorum. Varios reparos osrece. Las varas no con men, sino mandan. Es verdad, dize Lipomano: pero esta vara estaba convertida en serpiente; y varas femejantes no folo comen, fino tragan. La caufa era, que en la mano de Aaron no comia, fino fructificaba: In amyghalas deformati funt: Numer. 17: fe coronò de fruos, y de flores: quando cayò de fu mano en el fuelo, fe convirtiò en ferpiente, y comiò quantas varas fe le putieron delante; porque en la mano de Aaron estaba recta; en el fuelo, estaba inclinada, y caida: y vna vara recta, haze milagros; si fe inclina, y associa, traga vicios: Devoravis virga Aaron.

59 Lo que reparo es, que aviendo comido a todas las varas, no se aumenta. Permitan la vulgaridad, no engorda. Es natural, dize Agustino; porque sustentarse de serpientes, es propiamente vivir de maldades; y aprovecha tan poco este sustento, que aviendo comido tanto, se queda vna vara tan seca como vn palo.

60 A mi principal argumento noto, que sue dicha de vara humana, porque la felicidad de esta vara consistió en la desgracia de las agenas: sue seliz, porque se tragó à las demás. Estas son las dichas que se encuentran en el mundo, dichas compuestas de las agenas des-

gracias.

61 Pretenden los hombres ser vnos artifices tan poderolos, que la bren dichas propias de ruinas agenas. Si cae Fulano de aquel puelto, entrare en èl. Si muere Fulano, le sucedere en el oficio. Por ella cau? la ion can infieles las dichas humanas, porque se componen de tan infelizes ingrediences. I'an verdadero es en la politica como en la naturaleza el que generatio enius est corruptio altersus. No ay vida que no cuelte vna muerte. No ay dicha que no le alimente de vus delgracia. No ay fortuna que no le componga de vua ruina agena. Pues con Paires tan infelizes, como pueden fer telicidades:

62 Por que encontrado Cielo caminan las dichas de su manos se el mundo es vna alternaciva precise. La dicha de vnos, es delgracia de otros. En el Cielo la dicha de los bienaventurados es tener muchos compañeros. En el mundo de los despojos de los desgraciados se vistados de se el mundo de los despojos de los desgraciados se vistados se el mundo de los despojos de los desgraciados se vistados se el mundo de los despojos de los desgraciados se vistados se el mundo de los despojos de los desgraciados se vistados se el mundo de los despojos de los desgraciados se vistados de se el mundo de los despojos de los desgraciados se vistados de se el mundo de los despojos de los desgraciados se vistados de se el mundo de los desgraciados se vistados de se el mundo de los desgraciados se vistados de los desgraciados se el mundo de los desgraciados de los desgraciados de los desgraciados de los de los desgraciados de los de

Numer. 17.

Vers.8.

D. Aug. lib.
1. de mirab.
6.35.
Vinde & virgam in qua tot figna fecerat abstulit, ne adoraretur.

Exod. 7.0.

Orof lib. 5.

Ecce quim

fæliciterRo

ma vincit.

tim infall-

citer quid

quid extra

Roma est,

vincitur.

cap. 4.

ten los dichofos. Que mala tela para ser de dura! Para que vivan vnos, matan a otros. Para que triunte el querido, sepultan al benemerito. Para que vnos sean ricos, hazen à otros pobres. Para dar à vnos, quitan à otros. Son dichas, ò desgracias? O artifice imprudente, que de los materiales de la desgracia, pretendes labrar los Palacios de la dicha!

63 Es vn grave discurso del doctissimo Paulo Orosio. Para ser dichoso el Pueblo de Israel en la conquista de la tierra de Promission se avian de arruinar los Imperios que dirè, los Reynos de los Canancos, Hetheos, Amorreos, Pherezeos, Heveos, y Jebuscos; porque todas las grandezas humanas fe componen de ruinas agenas. Son vnos Palacios fabricados de fragmentos de otros. Vnas vistosas torres que tienen por cimientos tragicas infelizidades. Pues esta es la causa de ser tan inconstante su dicha; porque Palacios hermofos que tienen à las desdichas agenas por cimientos, en las vanidades de levantarfe tienen los defengaños de perderle.

64 Paffa esta grande, y eloquente pluma de los Ifraelitas a los Romanos, y exclama assi: Si Roma es dichota porque lo vence todo, todo el mundo es desgraciado, porque queda infelizmente veneido. Luego de las comunes desgraçias de todo va mundo arruinado, compone Roma la magellad de su dominio. Pues estudie moderaciones à su dicha, viendo que la fabrica de vna comun desgracia; porque Palacios con cimientos can desdichados, mas piden epitatios, que respetos.

65 De ellos infelizes materiales compone el mundo las que su engano liama fortunas. Si pretendes fubir por escalones tan triffes, mas anhelas ruinas, que adoraciones. En el Cielo no se labran las dichas propias de delgracias agenas, fino de meritos de prendas propias : Por efta caufa fon can conflantes, y feguras ; porque en el mundo fe cre, ce con las ruinas agenas; en el Cielo fe crece con las prendas propias.

En vn Texto muy repetido

encontraran este grave desengano: Vna piedrecita pequeña derribò la grande estatua de Nabuco : reducida à zenizas la estatua, se transformò la piedrecita en vna montaña eminente : Factus eft mons magnus. Dan. a. v. Dos acciones executo la piedra, derribar, y crecer: Pero advierce el Texto que no creciò de lo que detribò : Porque la estatua era riquissima, llena de oro, cobre, y plata. Es cierto que con esta riqueza podia crecer la piedra à lo del mundo; porque recogiendo tanta riqueza derribada, pudiera subir à vna infigne grandeza. Pero estos metales se reduxeron à polvo, y los desvaneciò el viento: Rapta sunt vento: nulusque locus inventus est Vers. 34: eis. La causa de no crecer esta piedra con lo derribado, fue, porque no la disparò mano humana, fino el impulso de la Providencia: Lag pis sine manibus : y manos humanas, crecen con lo que derriban: piedras que no tienen mano, crecen con lo que merecen; porque crecer de lo derribado, es hazer merito de las desgracias agenas : creces por sì, es fundar el merito en las acciones propias.

No sè si se repiten estos golpes , porque tambien vemos cftatuas derribadas. Lo que puede prelumirle es , que si se tiran piedras, parece que son de manos humanas: no se parecen à esta piedra, que no las tenia: Lapis sine manibus; porque sin mucha mano, ninguno se atreve à derribar à otro. Lo cierto es, que sucede el desengaño del texto. Cae en la derribada estatua el oto, el cobre, y la plata ; pero no aprovicha à la piedra que le derriba, porque tedo se lo lleva el viento. Pues, Señores mios, dexen los tiros, pues no aprovechan : porque es muy facil derribar eltatuas ricas ; pero muy dificil, por mas que esten derribadas, aprovecharle de fus riquezas.

SI pretenden reconocer en fus afcenfos li anda la mano de Dios, confideren como crecen. Si para crecer vno dereiba à ocro, no es impulso del Cielo. Si de vna estatua que cae le levanta otra, no fue tire

de la Providencia. No anda en esta exaltacion, ni ruina la mano soberana; porque como el Cielo derriba por culpas propias, no se vale para derribar de manos agenas : Lapis sine manibus.

69 Yà escucho la disculpa bien recibida. Yo no tiro, fino me defiendo. Pretenden mi ruina, y no puedo defenderme fin tirar à la agena. Què introducida politica! Mal dixe. Què bien recibida Seta! Pretendes noble venganza? Pues yo te la darè bien christiana, y poli-

D. I2.

racog bis.

Vlcilcitur

Yo me vengue, dize David, de mis enemigos en el nombre de Dios : Et in nomine Domini quia Palm. 117 vitus sum in eos. Que venganza puede aver en el nombre de Dios? Quien manda el perdon de la clemencia, no puede tener por suya carim com la venganza. Esta si, dize el Incogmillium pu- nito. De des modos se venga Dios niedo ater- de sus enemigos, en la otra vida, naliter. VI- y en esta. La venganza de la otra, cifciturini- es de julticia, porque los arroja à micum ad vna llama eterna : La venganza en amore suú cita vida, es al pecador darle luz, converten- y de enemigo hazerle amigo con el do: & hoc perdon : Pues esta no es venganza, est summa sino clemencia. Es venganza como digenus vitio vina: Hazerlos amigos de eneminis. & no- gos declarados, es darlos à conobilisimum, cer la poca razon que tuvieron en ficut hie, & ser sus enemigos. Pues esta es diin nomine vina venganza; porque dexarlos convencidos los entendimientos, es quia virus vengarle soberanamente de los enefum in eos. migos.

Crecer de la ruina agena, es querer, que las tinieblas engendren luzes, y las desgracias, felicidades. Si aun siendo gloria sin ruina agena , basta ser gloria humana para ser fugitiva, que constancia podrà tener la que flaquea por dos partes, por el cimiento de la defgracia, y por lo caduco de la dicha?

72 En vn texto muy repetido descubrire vn desengaño bien nuevo. La mayor gloria que ha avido, ni puede aver en el mundo, fue la que tuvo Christo en la cumbre del monte Tabor. No reparo la brevedad. Durò vn dia. Treinta y tres años duraron las penas , y vn folo dia las glorias.

73 Mayor desengaño me llama: Los sujetos que concurrieron à esta gloria participes de tanta dicha, fueron seis , Christo , Moyses , y Elias , y Pedro , Juan , y Diego, Pues escuchen lo que sucede enere tanto resplandor hermoso. Pedro yerra vn consejo que da : Nesciens Luc. 9. 0. quid diceret. Juan , y Diego caen, 33. en la tierra à vna voz que escucha- Matth. 17. ron soberana : Oeciderant in faciem v.6. Juan. Christo se previene para morir tratando de la muerte que le efpera en Jerusalen : Dicebant excef. Luc. 9. V. sum; porque esto es lo que se saca 310 de las mayores glorias humanas, que vnos yerran, otros caen, y otros espiran. Vn Pedro se mira errando, vnos Discipulos cayendo, y vn

Christo casi espirando.

74 Mayor delengaño falta. Repartiò la Provindencia las delgracias conforme las obligaciones de sus altas naturalezas. Eran los Difcipulos, y Pedro puramente humanos. Era Christo humano, y Divino. Segun esta grande diferencia no podian ser las contingencias ignales, aunque era casi preciso que padeciessen, por estar en cumbres, contingencias. Pues los Discipulos se miran cayendo, Pedro se mira errando, y Christo se considera muriena do ; porque à los que son precisamente humanos, à vnos los hazen las cumbres caer, y a otros los hazen errar; pero a quien es humano, y Divino como Christo, le obliga por humano à morir ; porque puede escusarse la gloria humana de culpa, pero nunca acierca à librarse de desgracia.

75 Yà escucho que me replican, y con razon, que si puede: Porque Moyles , y Elias fueron telligos, y participes de estas glorias, y se libraron de sus satales contingencias. Es verdad ; pero effe es el delengano mayor. No se libraron los Discipulos , y fe libraron Moyles , y Elias; porque los Discipulos estaban vivos; Moyles, y Elias vno le hallaba retirado en el otro mundo, y otro muerto. Pues estos se libran solamente ; porque es tan impossible escusarse de las facalidades de las glorias humanas, que fi quieren librarle los hombres , ò ha de fer

à costa de retirarse, ò ha de ser à costa de morirte.

76 Pues en lo moral, y politico discurro que lo pueden imitar,
muriendose en vn perfecto desengaño, y sepultandose en el conocimiento de lo caduco de estas sugitivas arrebatadas glorias: retirandose como vn Elias al otro mundo
del perfecto desengaño, se pueden
librar de sus contingencias; porque
no tiene que derribar la desgracia à
quien sube à la cumbre con el desengaño de que và a ocupar vn honroso sepulcro.

77 Pero el caso es, que de nada menos nos acordamos. Vn necio olvido reyna mucho en nuestros entendimientos. Todo el cuydado se pone en adquirir la conveniencia, y el puesto; con que no tiene entrada el desengano. Por esso son tan pocos los que salen de sus sepulcros; porque ocupandose tanto en atonder la conveniencia del cuerpo, no ay para la al.

ma ningun cuydado.

78 Delinquiston dos criados de Faraon: Accidit ot peccarent. Noten la voz peccarent: pararon en vna carcel, y la valentia de sus corazones trampeaba el peso à los grillos. Corriò el tiempo, y sonaron aquellas imagenes tan sabidas de los panes, y las vides. Estaba Joseph preso con ellos: mira sus semblantes tristes, y los dize, què pena os congoja? Vnos sueños que hemos tenido. Raro defensaño! No los diò susto el pecado,

y los diò fusto el sueño; porque el sueño era vna desgracia fantastica, y soñada, que los amenazaba en las Dignidades, y puestos que tenian: el pecado era vna culpa contra la alma; y mas cuydado los dà vna soñada conveniencia de sus puestos, que to dos sus deliros, y pecados.

79 O quantos viles sectarios tiene este engaño! A quantos los desvelan los sueños, y no sus pecados; sus conveniencias, y no sus delitos? Pues debe ser al contrario si quieren salir de sus sepulcros; porque el cuydado con los delitos para lloraralos, es para resuscitar, y salir del se-

pulcro el vnico remedio.

80 Confiesso, Senor, que no teneis motivos para sacarnos de nueltro sepulcro; pero si el resuscitar à Lazaro fue impulso de vuestro amor, sea el resuscitarnos à nosotros accion de vuestra piedad. No es justo que puedan mas nuestras ingratitudes, que vueltras piedades. Pondrèmos de nuestra parte como Lazaro la obediencia à vuestras vozes, y rambien pondremos los passos. Pon-dran nuestros ojos el llanto como Marta, y Madalena, para que anegando en llanto nuestros delicos. limpiando nuestras conciencias, y purificando nuestros corazones, nos saqueis del sepulcro de nuestros vicios con el poder de vuestra gra-

cia, para besaros los Pies en eternidades de gloria. Amen.



Gen. 40. v.



## ORACION DEL MANDATO, EN LA IGLESIA CATEDRAL

DE SALAMANCA. Año 1673.

Sciens Iesus quia venie hora eius : Cum dilexisset suos, qui erant in mundo, in finem dilexit eos. Seq. Sanct. Evang. sec. loan. cap. 13.



AS mas alras sciencias, y verdades se pueden aprender de Maestros, Libros, y experiencias: folo vna facultad no admite Preceptores; folo vn arte desdeña Maestros. Qual ferà ? Habiar puntos de amor : no los puede discurrir quien bien entiende, solo los alcanza quien bien ama. El amor solo tiene por Maeltro al amor.

Juzgue que pintaban al amor con alas, porque con sus finezas sabia remontarse à las esseras ; pero aora sospecho, que no son alas para bo-

lar, fino plumas para escrivira

3 De esta novedad que pretendo persuadir, tengo por Autor à Dios. Todos tienen noticia del Sacro Volumen de las Escrituras. Y quien compuso la Biblia ? El Espiritu Santo. Notable Autor ! Pues el Espiritu Santo compone Libros? Si, esse le rocaba escrivir; porque al Padre se le apropia el Poder, al Hijo la Sabiduria, y al Espiritu Santo el Amor; y solo debia componer el Amor esse libro, que es todo de voluntad.

4 Adelantemos mas. Los libros humanos son partos de entendimiena to. Los Divinos son rasgos de voluntad. Es la Escritura Sagrada una hist toria de las soberanas finezas, si acaso caben sus largos incendios en tan breves ojas. Es un estrecho epitome del amor Divino con el hombre en criarle, conservarle, y redimirle: y siendo vn archivo de las Divinas si-nezas, no escrive este tratado el Padre, que por apropiacion es la Perso-na que puede; ni el Hijo, que es la Persona que sabe; sino el Espicien Santo, que es la Persona que quiere.

9 Paísò del escrivir al enseñar, y del dictar al leer: Ille vos docebit omnia, dize Christo. El Espiritu Santo serà vuestro Caredrarico; porque Ioan. 54. 0. aviendo de leerse la materia que avian de aprender, en lenguas de sue- 26. go, que representan la voluntad, le tocaba ser el laterprete al Amor.

6 De ella verdad se insiere, que aciertan los difereros en dezir, que

0.130

este Sermon del Mandato; solo le predicò bien el Evangelista San Juan;

Admite la discrecion, y pruebo con el Evangelio ser verdad.

7 En el Evangelio concuren à predicarle Juan , y Pedro. Juan acierta, y Pedro yerra: Quod ego facio, tu nescis. Erro eleusandose del lavatorio, y aun no acertò sa modestia con la escusa: y si vn Pedro no asierta, ni con obras, ni con palabras, parece que està tan turbado, que no sabe, ni lo que se haze, ni lo que se dize. La causa del acierto en vno, y desacierto en otro, es, que à Pedro como à cabeza de la Fè, le toca el entendimiento : à Juan como à querido, le toca el amor, y la aficion ; y como era vn Sermon de amor, le yerra el entendimiento, y le acierta la voluntad.

8 Profundicemos mas. Toda la materia de la Divinidad propufo Christo Matth. 16. à los Discipulos en question : Quem dicunt homines esse Filium hominis? A esta duda calla Juan, y resuelve Pedro. Tan altamente discurrio, que el mismo Ciristo conficssa ser sciencia de revelacion soberana. Pues como en

esta question Juan enmudece, y Pedro acierra?

9 La razon consiste en la diferencia de las questiones. Alli se trataba de la generacion del Verbo, que es el punto mas alto de Trinitate. Aora se trataba de vn amor antiguo, y nuevo, que toca à la materia de Voluntate: y como à Pedro le toca el entendimiento, y à Juan la voluntad, Pedro, que sabe con su grande entendimiento alcanzar los mas altos Mysterios, no penetra oy los amores; porque como la voluntad de Juan calla à las processiones, el entendimiento de Pedro ennudece à las finezas.

10 Partieron como discretos las lineas à las jurisdicciones. A Pedro, que es sabio, le toca la procession del Verbo, que procede del entendimiento. A Juan, que es amado, las finezas de vn Amante : porque son tan distantes facultades conocer, y amar, que aun no alcanza Pedro con toda su sabiduria à cono-

cer el primer renglon de cita fineza: Quod ego facio, tu ne cis.

No pudiera Juan componer su Divino Evangelio con las eminencias de su discurso, sino con los incendios de su pecho; porque escrivir finezas, no lo

alcanza el entendimiento con fus sutilezas, sino el amor con sus ansias.

14. Escriviò aciertos Juan , porque estudiò en la vniversidad del amor. Ninguno reclino la cabeza en Christo, sino este privilegiado Discipulo. No sue la reclinacion en los brazos, fino en el pecho; porque en el pecho refide el corazon; y necessitaba beber en la suente de la voluntad, para escrivir los sucessos del Amor.

Inclino la cabeza, y cerro los ojos. Pues se duerme para escrivir? Si , porque Coronistas de amor no se han de desvelar en discursos , sino rendire de enamorados. Abandono la vista para acertar, porque no necessitaba verlo que avia de escrivir ; y como sus aciertos pendian de la fineza, y no del conocimiento, busco en el pecho la voluntad, y cerrò los ojos à la razon.

14 Discipulo soy de Juan en cerrar los ojos ; porque mal huviera ascendido à este sitio, sino huviera abandonado el discurso, y cerrado los ojos al riesgo: Pero no parece el de oy el mas crecido, porque los yerros de otros Sermones, graduan de poco labios; el yerro de elte, de poco finos: y no

parecen tan agrias centuras defectos de voluntad, como defectos de razon. Entrambas potencias son inhabiles en mi naturaleza, fino me favorece lagracia,

AVE MARIA.





Sciens lesus quia venit bora eius : cum dilexisset , dilexit. Sequent. Sanct. Evang. secund. loan.cap.13.

EL Norte del Evangelio es vn amor, que llegò à quanto pudo llegar, porque llegò al fin: In finem dilexit. Noble argu. mento era, que desconociendo fin las acciones de las perfecciones divinas, lieguen al fin las de su voluntad, porque llegò al fin de los excessos su amor. La fineza me empeña à senda mas peregrina. Llegar su amor al extremo viviendo correspondido, fuera noble incendio del pecho; pero llegar fu amor à los vicimos extremos viviendo retardado, parece enfermedad del juizio. Que obligue à extremos la correspondencia, es discrecion de la voluntad; pero que arrastre la alevosia, parece frenesi del amor. Todos los motivos que miraba Christo fuera de si, eran para no amar; y a vista de rodos se empeño en querer. Amar fin motivo, ni causa, serà ceguedad; pero amar contra motivos, y causas, serà sinrazon. Assi sentencia el mundo, pero no el Cielo. Amò Christo, no solo sin causa, ni motivo, fino contra las causas que estorbaban el amor. Muchas se pueden discurrir : por no molestar las reduzco à tres, que seran los tres Puntos de mi Oracion. Tres causas atrassaban fu amor, Sciencia, Tiempo, y Ingratitud. Y no obstante todas ellas, fe empeño en querer.

#### PVNTO PRIMERO.

IS ·la Sciencia con la voluntad lo que el miedo con el corazon. O resfria, ò entibia. Pintan al Amor niño. Sea mancebo para ser valiente : Varon para fer firme : Anciano para fer pru. dente. Pues no es fino niño, porque nunca ha llegado à tener entendimiento.

Vn infante ni puede difcurrir , ni discurre : y es ral la ninez del amor, que en tantos tiglos no ha llegado à discurrir : Se ha quedado can

niño, porque aun no ha amanecido en la voluntad la luz de la razon. Es en fin niño, ò por no tener razones, ò por no tener razon; porque en el quarto de la razon, no vive la volungad.

18 Donde se perdiò el amor , y donde empezò el odio? La Fe lo dize, en el arbol de la Sciencia. Al instance que gultaron su indigesta fruta, abrieron los ojos : Aperti sunt oculi ; que vna culpa no se podia executar ino a Gen. 3.0-7. ojos cerrados. Tenian, pues, la vista con venda, porque essa del amor la infignia; pero al punto que gustaron la sciencia, se les cavò de los ojos la cinta; porque no puede durar en el pecho la voluntad, abriendo los ojos à la razon.

19 Dexaron de ser amantes por querer empezar à ser sabios ; porque mas disonancia ay entre sabiduria, y amor, que entre amor, y Magestad.

20 Probemos lo segundo. Entre defiguales no ay amor, fino benevolencia. Es vna aficion tibia, que pretendiendo ser incendio, se queda en agrado. Aviendo desigualdad conocida, el infimo vive desconfiado, y el Soberano altivo: el mayor delprecia al que mira defigual ; y st que se vè designal, no se assegura del mayor. Ette es vn amor en duda, que mas tiene de odio callado, que de amor fino; de enemis. tad prefumida, que de amistad verdadera.

Dizen los Sabios, que no le pretenden Magestades por dificulto. sas, ni Deydades por impossibles: Yo digo, que por defiguales; porque lino admiten igualdad, leran incapazes de amor. Amor entre defiguales, viene à llenar el numero de los impossibles. Ni el pequeño se arreve à lo grande , porque fuera temeraria offadia : ni lo magefluofo à lo humilde , porque fuera prodigalidad indecente : Son como essos brillantes planetas, que le contie-

nen detenidos en sus Orbes; porque no pueden pifar fus esferas.

Conocia Christo quien era: Sciens quia à Deo exivit : Sabia la Magestad de su poder: Seiens quia omnia dedit ei Pater in manus. Pues como ama à tan viles hombres, fiendo tan sobcrano? Porque para vencer el impossible de Magestad, y de Amor, se hizo primero su igual. Arroja sus vestidos: Ponit vestimenta sua. Postrase à los pies de Judas : Capit lavare pedes ; porque como no ay amor entre defiguales, determinò para amar los que eran fiervos, hazerse primero su esclavo.

1, Reg. 18. 0. 3. 0 4.

Por el amor de David se 83 desnudo de su tunica interior , y vestido Real Jonaras. No estraño que le desnude la voiuntad, porque no ay cola que mas empobrezca, que el amor : No se casan bien rico, y amance; porque como al amor le pintan desnudo, debe de querer a sus Professores en el mismo habito. Si alguno gusta què le defnuden, quiera; y aun no encone trarà como Adan desnudo, ojass que esso fue en el Paraylo, y estàn cerradas las puertas.

24 Desnudose, pues, Jonatas: y ii el amor no sabe mas que delnudar, rendra oficio de falteador; pero es ladron tan dicholo, que le agradece los hurros el robado. Mas dize la voz del texto: Expo-Mavit se: No dize que le desnuda, tino que se despoja ; porque aviendole vencido la voinntad, le despojo hasta la camisa el amor : Expoliavit se Ionathas tunica, qua erat

indutusa

Todos engrandecen en esta 25 accion de Jonatas su liberalidad: pues vo fu amor. Por mi fentir offà el texto, que alaba su fineza, y no fu bizarria : Diligebat eum quaji animam fuam. Pretendia Jonaras hazer firme su amor ; y no encontrò mas discreto arbitrio , que veltir à David de su purpura Real; porque avia grande defigualded entre vn pattorcillo como David , y vn Principe como Jonatas ; pero dando fos veftidos Reales al pastor, quedaba David vn Rey en lo que parecia, y Jonatas en lo que era. Jonatas en

la verdad, y David en la apariencia: Pues doyle este vestido de Rey, para que crea mi amor; porque jultamente dudarà de mi amor, sino se mira con el vestido de igual.

26 Dize San Juan que no viò Templo en la triunfante Jerusalen: Templum non vidi in ea. Muy jus- Apoc. 21. to parecia que la hermofeatle vn v. 12. Templo donde se protestassen los cultos de lo soberano, y las adoraciones del respeto: Pues no podia aver Templo en la esfera; porque es el Cielo la cafa de los amantes, y el Palacio de los finos : Toda la gloria consiste en vn amor perpetuo, que sobre ser vn amor excessivo, es necessario; y como el Templo se hizo para adoraciones, y las adoraciones suponen desigualdades, no aviendo en amor perfecto desigualdades, no puede aver Templo para adoraciones.

27 Pues oy se mira abatido el que debe ser adorado; porque si el culto acreditara la Magellad, desluciera el amor. Por igualarse con hombres el que excede Serafines, le arroja à las plantas de vn Judas; porque como configa su amor creditos de fino, mas que ande entre los pies

lo magestuoso.

28 Ya està probada la vna parre, resta la orra. Dixe, que mas difonancia avia entre fabiduria, y amor, que entre amor, y Magestad : y yà està convencido; porque si. el amor haze de Reyes esclavos, ya se alistan en sus vanderas coronas. Bien pueden segnir sus etiandartes los Soberanos; pero no se como los podran acompanar los dilcretos.

29 Los Canticos amatorios, ò Sacros epitalamios, los computo Salomon. Noten vna curiofidad. En muchas partes de sus escritos se llama Rey; pero en ninguna se intitula sa- Cant. 1. v. bio : Pues mas fabio era que Rey; 3. cap. 2.0. porque un Salomon renia como Rey 9. 5 11. iguales, mas como fabio no tiene companeros. Pero yo sospecho que fue referva discreta como de vn Salomon ; porque como pretendia en estas cartas amatorias acreditar fu llama con la Princela de Egypto, hija de Faraon, para que creyeste lu fineza. callo su sabiduria.

39 Profundicemos mas can bella

discrecion. Ocultò lo sabio, y divulgò lo Magestuoso; porque la Magestad rendida, acreditaba el triunfo; pero la sabiduria, hazia sospechoso el rendimiento. Vn Rey postrado, era para la Princesa vanidad; pero vn sabio amante, era sospecha contra el amor. Para amar vn Rev, basta olvidar tu Magestad : Mas para amar vn sabio, necessita desterrar su entendimiento; y si es facil vn olvido, es dificil va destierro. Era, pues, Salomon , muy discreto , y maniscstò la Magestad rendida para atraer; pero callò el conocimiento, para que no llegara à dudar ; porque si quereis que vuestro amor se crea, hazed que vuestro juizio no se conozca; y si quereis que presuman que amais, hazed que no juzguemos que sabeis.

nistad. Residen tantas imperfecciones en los objetos mortales, que ha de hazerse vn hombre ciego, ò entibiarse lo sino. Es menester para amar no conocer; porque la razon es luz; el amor incendio; y ninguno se arrojarà à las llamas, sino apaga

primero las luzes.

32 Pues oy vence esta enemis. tad el amor de Christo : oy vne su Magestad luz, y fuego, porque tanto resplandece el sciens, como arde el dilexit: Todos los motivos que le dictaba su sciencia, eran para no amar; porque como no cabe conocer à Dios, y no amarle; no parece cabe conocer a los hombres, y quererlos. No cabe lo primero, porque es fumo bien : ni lo segundo, porque ay mucho mal. Por esso assientan las Escuelas, que no se casan bien conocer la Deydad, y aborrecerla; porque el conocimiento destruye el odio, ò el odio le funda en la falca de conocimiento.

33 No se casan, pues, noticia, y ofensa en objetos divinos; ni noticia, y amor en humanos. En lo Soberano destruye la noticia la injuria, porque conoce vn sumo biene en lo humano destruye la noticia el amor, porque conoce mucho mal; y tanta repugnancia tiene el odio para lo bueno, como el amor para lo malo

34 Christo se conocia, y nos conocia: Pues no se como nos ama-

ba. Quantas noticias le escrivia en el papel de la memoria su conocimiento, eran para aborrecernos; y à vilta de rodas se empeño en amarnos.

35 Construyan el texto: Scient quia venit hora eius, dilexit. El quia es causal. Amò por conocer llegaba el tiempo de morir: y pues le avian de matar, motivo era de aborrecer; pero de este motivo de aborrecer, tomò ocasion su voluntad

para amar.

36 Profundicèmos aora el feiens. Sabia la hora de morir. Y no mas? No dize mas San Juan. Pues mas fabia. Dos horas conocia su antevision, la hora de morir, y la hora de resuscitar; pero calla la de resuscitar, y divulga la de morir. Siguientar, y divulga la de morir. Siguienta do nuestro argumento se podia imaginar, que como no se casan conocimiento, y amor, aunque todo lo conocia, afecto su sciencia para amar

mas, aquella ignorancia.

37 Mas noble motivo esconde. Propone las razones que tuvo para amar, y toma por fundamento, que sabia la hora de morir, pero no la de resuscitar; porque como el resuscitar es gloria, y el morir, pena, no dize que amo, porque sabia la hora de resuscitar entre glorias, sino porque sabia la hora de morir entre astentas; porque no toma su amor por motivo los premios que ha de alcanzar, sino los trabajos que ha de padecer.

38 Adelantemos mas. Dos sciencias tenia, del sepulcro, y del lau a rel; pero no le mueve à amar et conocimiento del triunso, sino la noticia del ocaso: Quia venit bora eius; porque como el triunsar era premio de su trabajo, la sineza sue tener cierto el premio, y no tenerse el amor

por motivo.

39 A tirarle el premio, fuera amor humano, que facrifica ius lealtades en las aras de los interelles. No moverse del premio conociendole seguro, es la suma simpieza de vna llama; porque es testimonio claro de que amara, aunque no tuvicara premio. Pues este es el amor, dize Juan: Amò christo, no porque conocia que le avian de premiar, sino sabiendo que le avian de ofen-

der; porque el motivo de aborrecer le sirviò de ocation para amar : Sciens quia venit hora eius, dilexità

#### PVNTO SEGVNDO.

L segundo Punto era el tiempo. Era el amor de Christo en los efectos anciano, y nino ; viejo, y nuevo: Cum dilexisset, dilexit. Enlazò las edades para las finezas. Tenia de anciano las seguridades, de niño los ardores. Tenia de viejo la calificación de los años, tenia de nuevo el impetu de las finezas. Era anciano, porque amaba con experiencias: era niño, porque obraba demasias.

41 No se como puede suceder en el mundo amar aviendo amado; porque es alhaja el amor mas que-

bradiza que el vidrio.

42 Es el tiempo vn correo general, que despacho Dios por el mundo, cumple su oficio, porque nun ca para, siempre corre; y como lleva por ampla comission el destruir quanto encuentra, lo lleva à dos Palacios que tiene, vno del odio, orro de la ruina. Dilata la vista por essas largas campañas de la imaginacion, y veras lastimosa esta verdad. La que era hermolura, es fialdad: el que era Palacio, es ruina: el que era Reyno, estributo : y en fin la mejor Troya, es zeniza. Con todo lo mortal professa

el ciempo enemiliad irreconciliable. Formò Dios al Sol, y à la Luna, y los pulo por señales del tiempo : Et Gen. 1: 0. fint in figna , O' tempora. Pues el tiempo necessita de señales ? Si ; porque piadosa la Providencia señalò à las criaturas que eran nuestras enemigas, y contrarias, para que la senal despertalle la prevencion ; y como el tiempo es nueltro mayor enemigo, falio de la mano divina fe-

ñalado.

El primer enemigo del hombre que huvo en el mundo, fue Cain. y por ello le pulo Dios vna fenal; Gan. 4. v. Poluitque Dominus Cain fignum. Yo creo que en este mundo el tiempo es el Cain, y los hombres Abel. No lo digo por lo inocentes, fino por lo arrebacados.

Effeughen la propossione Vi-

vian hermanos en vna cafa , y dize Cain à Abel : Egredlamur foras, Va- Verf. & mos fuera; y al instante que le sacò fuera, le mata. Esto sucede cada minuto. Viven el tiempo, y el hombre en vna casa, que es el vientre materno ( essa es la casa de los hijos de Adan ) mirale encerrado el tiempo, y dize: Egrediamur foras: salgamos fuera; y apenas le mira fuera, quando embiste con el, y le mara.

46 Siendo publico enemigo de todo lo visible el tiempo, con quien professa mas nativa enemistad, es con la hermosura, y el amor ; porque como el amor se enciende con la hermosura, es mas enemigo del amor, quanto es mas enemigo de la

beldad.

Discretos los antiguos pintaron al amor con plumas, y al tiempo con alas: Vno corre, y otro buela; porque si mueve el amor las alas para encender, tambien el tiempo

las mueve para apagar.

48 El amor como fiel hijo se parece à la hermosura. Es la beldad vna prenda tan inquieta, que no puede vivir parada: Siempre està de viage, y toda su jornada es àzia la sepultura. No ay prenda humana que reconozca dos sepulcros, fino estas porque tiene el fepulcro de la muerte, si espira arrebatada; y el sepulcro de la edad ; si persevera anochecida.

49 Lo que obra el tiempo con la beldad, executa con el amor. A la beldad cada diala va borrando: al amor cada dia le và consumiendo: y como, ò viva, ò muera, no puede aver hermofura larga, porque el tiempo la desfigura ; no puede aver fineza larga, porque el tiempo la borra.

so Ni la beldad puede pararie, ni el amor detenerse ; y como se dan canta prisa à caminar azia el tiempo, encuentran fu mortal enemi-

80.

st Sepulto Jacob en el camino à Raquel : Sepulta est in via. No Gen. 35.0. fue acaso, fino deltino de la Provi- 19. dencia; porque era Raquel la idolatrada, y la bella; y como su sepulcro era del amor, y la hermofura, sienen en el camino el fepulero el amor, y la beldad; porque siempre

150

mueren en la mitad del camino la beldad, y el amor

- 52 Adelantèmos mas. Empieza el amor à caminar para llegar à la Ciudad de la fineza: Sale la hermo-fura à la Ciudad del aplauso, encuent an en el camino al tiempo, y no solo los detiene, sino mata; porque como la fineza vive de la hermosura, al mismo tiempo que borra la hermosura, mata de camino la fineza.
- 53 Mueren, pues, en el camino, porque si el tiempo es el correo, beldad, y amor son las postas. Aora resta la cansa mas viva. Pretende el amor caminar tanto que escale la cumbre de sino. Intenta la beldad assatar las eminencias de la fama: empiezan à caminar el amor con sinezas, y la beldad con bizarrias; y quando presumen que se han adelantado se quedan muertos en la mirad del camino: In via.

54 Espiran en el viage de su intencion, porque nunca llegan à confeguir el sin: Noten otra voz: Mortua est Rachel in isso itinere. Noten el isso itinere que no esta el isso ocioso. Mueren en el mismo camino de su sineza, no en otro camino desviado; porque en el mismo camino donde querian adelantarse, llegan con el tiempo à morirse.

fin, porque como era inmortal, no le pudo el tiempo detener: In finem dilexit: Pero como el amor humano vive en la jurifdiccion temporal, fale de trabes el tiempo, y quando le mira mas alentado, le dexa en medio del camino muerto.

56 Es el tiempo el mas fiero enemigo, porque es enemigo encubierto. Haze invisible guerra à todas horas. Los minutos son los soldados, los dias los esquadrones, los años los exercitos; siendo el amor vn niño, mal puede resistirse à exercitos, esquadrones, y soldados.

77 Triunfa Christo de este enemigo comun de las asiciones emulas de la cternidad. Vence, pues, al tiempo, porque no solo no le atrasò el amor, sino que le aumentò la voluntad. Dos amores acuerda el Evangelista de Christo, vno antiguo, y otro nuevo. Qual serà mas ardiente, el nuevo, ò el antiguo? Escuchen el Evangello: Cam dilexisset. Avia amado: No dize mas. Y como ama de nuevo? In finem dilexis cos. Ama hasta el fin, porque ama hasta no poder mas: Luego al amor humano le sirve el tiempo para amar menos; pero al Divino le sirve para querer mas.

58 Todos los amantes se valen del tiempo para enfriar sus aficiones, y Christo se valiò para encender sus asectos. Conoce Christo que se acaba el tiempo de amar: Sciens quia vonit bora eius: Pues querer, dize el amor, hasta no poder mas; y añadase al incendio de sino, lo que pudiera tener de prolongado.

59 Excede este amor segundo al primero , porque el amor es vna dulce enfermedad; y como la fegunda dolencia es mas grave que la primera, fue vn amor de recaida. Muy peligrofas fuelen fer en los achaques, porque encuentran gastadas las medicinas. Vna recaida, trequentemente mata; y como elte fegundo fue recaida de amor, murio Christo del. Con el amor primero vivia, pero con el segundo no, porque le puso en el fin : In finem dilexit. Agravose la enfermedad del pecho; y aviendo vivido con el amor primero, muriò del fegundo, porque era mas vivo el incendio.

60 En dos lances enfermo la Esposa de amor: En el primero pide, que la coronen de flores: Fulcite me floribus: En el segundo, solo pide, que den noticia à su Esposo: Vt nuncietis ei quia amore langueo. No fue defeltimar la falud, fino comprehention de la enfermedad. En el primer accidente de amor, pide remedios, y fana con flores: No era muy grave el incendio, quando mejora con va lenitivo. Buelve à repetirla el achaque de de amor , y ni pide remedios , ni fe la aplican medicinas; porque fabra como amante, que el primer amor tiene cura, pero el fegundo no tiene remedio; con que se dià por defauciada, al verse con vn amor de recaida.

gundo le mate, lo que estraño es que le tenga. Parecen extremos impossi-Fff bles

Canto I. Vos

Cant. 5.0.5

Cant. I. V. I

bles continuacion de tiempo, y duracion de amor. La Esposa pedia vn osculo à su prenda, y luego le dize Cant. 8. v. que se aparte : Fuge ; porque la mayor fineza suelejempezar muy carinosa, y acabar muy ofquiva.

> 62 Amar aviendo amado, le reservo para Christo. No fue amor arrepentido, fiendo tan continuado. El tiempo deshaze el amor ; pero à Christo sirviò de encenderle mas ; porque por los passos que el tiempo iba acabando su vida, iba subiendo su fi-

#### PVNTO TERGERO.

L tercer Punto era la ingratitud. Poderofo enemigo contra el amor ; pero no fue bastante para que Christo devasse de amar. Què amo ingratos, es cierto, porque amò hombres ; y hombres , y ingratos fon finonomos. Probar que amò ingratos, es cola hecha. Entro mas adentro bulcando el motivo, y contemplando el excesso.

64 El mundo ama por la voluntad, el Cielo quiere por entendimiento. Juan lo dize. Para inferir in voluntad, puto por antecedente la feiencia : Sciens : Del laber lacò por confequencia el amar ; porque el amor Divino no es ceguedad, tino conoci-

miento.

65 A no aver llegado tarde à effe puoro, ellendiera mas in novedad. Por aora probare, que el mando no ama al ingrato, porque ama por voluntad : el Cielo le quiere , porque ama por entendimiento.

66 A tres citados fe reducen las Gerarquias, amigos, enemigos, y neutrales. Bien destrutados, todos fon villes : el amigo para agradeci. miento : el enemigo para facilicio ; y

el neutra! para el contejo.

67 No ama el mundo al enemigo, ni al ingrato, porque como la voluntad le difgusta de la alevosia. no acierta a querer a quien mira con horror. El difeurlo obra al contrario : mira su achaque, y en lugar de irritarle, le lastima. Como le amaba. no le duele el agravio, fino el vicio, Quien le ofende del ingrato, se ama à si tolo ; porque si el amor transforma , debo fentir su infamia , no por lo que me agravia, sino por lo que le deslustra.

68 Dare texto, y razon. Quando Judàs estaba entregando à Christo , le llamo amigo : Amice , ad quid Matth. 26; venisti? Es constante que no mincio. v. 50. Luego amigo era, aunque le vendia; porque el horror de la ingratitud, no le borraba el caracter de la amistad.

69 La razon es del mismo Texto. Era Judas para sì ingrato : era para Christo amigo ; porque perseveraba Christo tan fino amigo, como fi Judas no fuera ingrato. Pues como duraba la amistad en presencia de la ingratitud ? Yo lo dire; porque como el entendimiento es precitivo, y no la voluntad, fe prefcinde quando le quiere por entendimiento. No amaba la ingratitud. l'ues que amaba? Prescindia entre culpa, y periona, y le quedaba amigo de la periona, aunque enemigo de la culpa; pero como la voluntad no sabe prescindir entre el vicio, y el sujeto, aborrece el sujeto por el contacto del vicio. Queda, pues, Christo amigo de Judas ingrato; porque el odio al vicio, no le quita el amor al sujeto.

70 Contemplemos aora las eminencias de elle anior. El tiempo ( dize discreto Agustino ) solo es amigo del outo. Con este protessa amisrad, porque el odio es vua ira envejecida. Miremos aora las caras al amor, y al odio. El odio, en opinion de Agustino, es viejo : el amor, en opinion del mundo, es niño; porque no ay amor que no tenga vida corta , ni odio que no tenga vida, larga. No confide, pues, el amor de Christo en amar a quien le aborrece, sino en amar a quien le ha aborrecido.

71 Amar vn odio nuevo, es amor que puede fundar elperanzas de enmienda en la novedad del odio; pe. ro amar odios antiguos; es querer remediar entermedades incurables.

72 Buelvo a Judas, que para pruebas de ingraros, ninguno mas aproponto. A ninguno Ilamo Chrifto amigo, fino a cite traydor. Elte fue el acto mas heroico de amor, en dictamen de Encimio. Todos los Difcipulos procedieron en aquel lance medrolos , y fugicivos : Difipuli Verl. 56. omnes , relicto eo , jugerunso Ingraci-

Verf. 140

citud fue, pero moderna. Judas desde la casa de Simon Leproso al olor de la fragancia, concibió su alevosía. Oy en la cena tenia mas atencion al precio, que al plato; y como era tan meditada su traicion, es vn amor mas que elfraño, amar vn odio tan antiguo.

73 Diran que tal vez los hombres han porfiado à amar ingratos. Pues escuchen la distancia: No vence el odio antiguo quien le ama, sino quien le disculpa. La razon parece discreta. Quien tira à amarle para vencerle, procura reducirle; y quien pretende reducir al lingrato para hazerle amigo, ama con interès, porque es pretendiente de amistad. Buen amor es, pero mas limpio puede ser. Quien conoce no ha de reducirle, y procura disculparle, no pretende para sì, sino para el. Luego esta es la fineza mayor. Mira Christo incurable el odio en Judas, y viendo que no quiere reducirse, procura disculparle. Mirale sin esperanza, porque no quiere tenerla; y como vè que no tiene remedio su alevosia, procura à lo menos, que tenga, si puede dis. culpa.

74 Dificilimas vozes son las de Christo à Judas: Quod facis , fac citius. Pues como aconseja tan fiera traicion? No aconseja tal, dize San Leon, y Chrisostomo. No aconseja la accion, la prisa es la que desea; porque como obrar las acciones aprefuradas fin consideracion, es disculpa de errarlas, infinua la celeridad. para que ya que no tiene remedio la traycion alevosa, tenga alguna disculpa en la prisa.

75 Este Real amor imito David llamando muchacho al Principe Ablalon: Ser ate mibi puerum Absalom. Muchacho à vn Capitan General, que disputaba el Reyno de Israel ? Si ; que como vè , que no tiene remedio la inobediencia, procura pietextarla con alguna disculpa. Es accion de michacho, dize David, bom: 71 in que ha obrado fin confideracion.

76 Ama, pues , los que tienen Quod facis, odios incurables, y no porque ha de fac citius, vencerlos ; que aunque amor , huele à non præci- interes; fino para disculparlos. Pero pientis eft, amar ingratos, me parece poco: neque consi Sciens quia venit hera eins, dilexit, El

quia es causal ; porque le apresura- liantis, sed ban la hora, los amaba. Amar in- exprobrangratos, es fineza; pero amar, porque tis, & oftenve ingratitudes, es excesso; porque dentis, quo amar ingratos, es no servir la ingra- niam ipse titud de estorbo; pero amarlos vien- nolebatsua dolos ingratos, parece que es ser la proditione alevosia motivo.

77 Pero no todos eran ingratos, 2. Reg. 183 pues hazen clase aparte los Justos, v. 5. y Discipulos. Es verdad ; pero este campo del amor humano estaba partido en dos vanderas, ingratitudes, y ignorancias. No todos eran ingratos, pero todos eran ignorantes, Aun Pedro no conocia las finezas: Nescis modo.

78 Qual serà mas, amar ingratos, ò ignorantes? Amar ingratos puede tener esperanza de reducirlos: Es amar con motivos de merecer. Amar ignorantes, es amor fin motivo de merecer, ni esperar. El primero es amor con esperanza: el segundo es amor con desceperacion; y amor desesperado, es excesso. Amar à vn ignorante, es amar à vn muerto : y si el amor no se atreve à las obscuridades de la muerte, como llegarà à las tinieblas de la ignorancia? O rara fineza! Aora llega fu amor donde antiguamente no quiso llegar.

79 Al pie de la escala estaba Jacob, y en la cumbre la Deydad. Pues como no desciende? Parece indicio de poco amarze. Pues ocalion sè yo en que le dà su Magestad los brazos, y aora no quiere bajar quatro escalones, viniendo Jacob sobre cansado perseguido. Dios ha fundado la duda, y Jacob dará la respuesta: Dominus est ::: D'ago nefciebam. No sabia, dize Jacob, que era la Deydad; y como Jacob ignoraba, por esso Dios no descendia.

Contemplémos à Dios, que amorosamence cierno dize en este pallo, con el pie en la escala como pa: ra bajar à favorecer à Jacob, y deteniendose en ella. Que aya de ler descendiente de aquel hombre! Que le aya de amar! Que uya de morir por èl. Que estando can obligado, viva can dormido, ya lo pallara : Pero que viviendo can amado, este can ignorante : Et ego nefciebem , no puede fufrirlo mi amore Purs no rengo de bajar , que por Fifa

impedire,

Gen. 28. Và 12.0° 13. Gen. 32.05

Gen. 28.00

IOAN. 13.0. 37.

D. Leo, fer. 7. d: Paffion . Vox hæc nó iubetis eft, led linentls; nec trepidi, fed parati, qui habens omnium temporum poteltarem, ostendit se moram non facere traditori. Chrisoft. Ioan.

va ignorante no he de descender.

St Oy llega su amor donde en los figlos pastados no quifo llegar, porque oy llega al fin : In finem dilexit. Tan ignorante vivia oy Pe. dro como Jacob; y quien no quiso descender por vn Jacob, baja oy à

buscar à Pedro los pies.

82 Oy haze lo que nunca hizo: y de este excesso no hallo mas que vn ensayo. Andaba Dios luchando en los brazos de Jacob , y hiriòle cerca de las plantas; porque al inf. tante que se viò en aquellos lazos de amor, tuvo inclinacion à los

pics.

Adelantemos mas. Dos amo-8 2 res podemos contemplar en Dios en este lance. Vno que tenia: Dilexisset. Otro que avia de explicar despues: In finem dilexit. A estos dos afectes correspondian los dos favores, que hizo à sacob; vuo en possession por el amor que le tenia; otro en promessa por el que despues avia de explicar. En fe de esta promessa le dà por prenda la herida: Servirà de señal, para que execute à su amor. En possession le daba los brazos, porque era amor que le tenia : en promella le inclinaba à los pies , porque era fineza que avia de executar, y nunca la executo, fino oy. Como fi dixera Dios. Mucho te amo? pues te dov mis brazos; pero mas te he de amar, pues me tengo de poner à tus pies.

84 Llega, pues, oy el amor donde en los figlos no llego. Trianfa de la sciencia, el tiempo, y la ingratitud; pues siendo razones de aborrecer, à vista de ellas se encen-

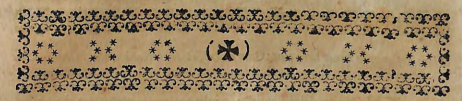
diò mas la llama de su amor.

85 Ya, Senor amante, y fabio, se llega la hora deseada de vueltra Cruz, donde tendra cabal defahogo vueltro amor. Sea, Señor, vueltro amor, y vuestra Cruz eficaz remedio contra la rebeldia de passiones, que nos ciega; què serà suma desgracia enfermar con la medicina. Con verdadero proposito dexamos, Señor, las culpas. Postrados à vuestras benignas plantas suplicamos rendidos corran azia noforros vueltras piedades. Villanos somos, pero vos sois generolo. Mayor ha de ser la piedad en vn Dios, que en los hombres la ingratitud. Ilustrad nuestro entendimiento , y encended nueltra volunead, para que por medio de vna contricion verdadera encontremos

la gracia, y os belemos los Pies en erernidades de gloria.

Amen.





# ORACION DEL MANDATO.

Seiens Iesus quia venit hora eius: Cum ailexisset suos, qui erant in mundo, in finem dilexit eos. Seq. Sanct. Evang. sec. Ioan. cap. 13.



A, Señor, se llega la hora de morir, porque ha quatro dias que sue la hora de triunsar. Què cerca està en el mundo el triunsar del morir! Los Caldeos llamaban à los Romanos injustos en dar à los Capitanes vencedores aquellos publicos premios; porque en trage de honras, los daban embidias; los daban por vnos enemigos que avian vencido, vnos enemis

gos impossibles de vencer.

Conoce Christo su hora, y abrevia en ella todo el amor de su vida. Atropella tantas sinezas, que no es mucho que se embaracen los discursos, quando entre tantas se consunden los ojos. Instituye el Sacramento de los Sacramentos, Mysterio de la Fè, Precio de la Redempcion, Medicina de la ausencia, Cifra del amor, Remedio vniversal, Memoria de sus maravillas; y en frate de Agustino, termino hermoso de su Omnipotente brazo. Que nos puede negar su cariño, si su amor se ha dado à sì propio?

3 Aun no contento con tan nueva demonstracion, passa à lavar à los Discipulos los pies. Raro excesso de amor! Lava à vn Judas los pies con que le ha de ir à entregar. Lava à los Discipulos los pies con que le han de huir. Todo lo aventura por lograr su fineza. Mas aventura oy su reputacion poniendos e à los pies de los pecadores, que con el Farisco aventuro teniendo à la pecadora Madalena à sus pies; porque con vna pecadora à sus pies, conserva su grande de

za: à los pies de vnos pecadores, desluttra al parecer su soberania.

A No se si lavaria aquellos ingratissimos pies para reducirlos, con la agua natural, ò con sus lagrimas. Tierno passo. Christo pone a los pies de los pecadores sus lagrimas. Dios pone, en stase de David, las lagrimas de los pecadores arrepentidos, en sus ojos. Pues de este excesso me parece que nace el otro; porque de poner Christo sus lagrimas à los pies de los pecadores para reducirlos, levanta Dios las lagrimas de sus arrepentimientos para corronarlos.

5 Lloran sus ojos de vèr perdidos aquellos passos. Què cuesten lagrimas à Dios nuestros delitos, y que no lloremos nosocros, quando no de arrepen-

tidos, de agradecidos, y ciernos!

6 No es mucho que en llanto Divino se anegue oy el discurso humano.

Lo que yo descara, es anegarme de arrepentido. Para poder contemplar algun rayo de este amor, necessiro de rodo el Parrocinio de la gracia.

v. 9.
Posuisti lacrymas
meas in
conspectu
tuo.

Pfalm. 55.

Luc. 7. V.

390

AVE MARIA.
)(0)(0)(0)(

## Argente argente

Seiens lesus quia venit bora eius : Cum dilexisset suos , qui erant in mundo , in finem dilexit eos. Seq. Sanct. Evang. fec. Ioan. cap, 13.

L Norte del Evangelio es yn retrato del amor verdadero. Los ojos faben, que en las pinturas se essuerza el vivo de los colores con las sombras. Y yo sospecho, que con los borrones de nuestra ingratitud, se avivan mas las finezas de afte amor. Oy pinta el Evangelista à Christo prodigo de sus atributos, porque le pinta conociendo, y amandos a los hombres ignorando, y vendiendo. Le pinta poderoso, y humillado: todo el poder en sus manos soberanas, y toda su Magestad à los ples de Ju-

Pues todas estas finezas paran en que vn Judas le venda, y vn Pedro no las conozca : Nescis medò. Esto es competirle en finezas vnos atributos con otros, y vencer los excessos de su amor los excessos de nuestra ingratitud. Esta noble competencia de atributos soberanos, y de excessos contra los nuestros, partiran mi Oracion en dos Puntos. El primero fera, que ama conociendo, porque amar sin conocimiento, mas tiene de engaño, que de cariño. El segundo serà, que fiendo iguales sus atributos, parece que oy excede su Amor à su Poder, y Saber.

#### PVNTO PRIMERO.

Mar con conocimiento, parece impossible, porque para amar en el mundo, es necesfario no tener entendimiento. Tanto se oponen entendimiento , y amor, como luzes, y tinieblas. Sus milmas effencias lo dizen ; porque el entendimiento es luz , el amor es ceguedade y cafar las luzes con las tinieblas, es firmar pazes las noches con los dias. Efte texto fervirà de bafa al difeurfo.

Todos los espacios que Sans fon tuvo ojos , amo a Dalila. Al infrante que cego, la dexò de querer. Lucgo no se oponen conocimiento. y amor. Pues del milino texto fe infiere lu opolicion, Quando Sanfon la

miraba con los ojos, tenia ciego el entendimiento. Quando le faltaron los ojos con que la miraba engañado, recobrò la vista su ciego entendimiento; y ay tanta diferencia de mirar lo que se ama con el entendimiento, ò con los ojos, que al instante que perdieron los ojos la vista de su engaño, dexò de amar con la vista de su entendia miento.

Viven los amantes del mundo 11 muy engañados, porque juzgan que aman con conocimiento. Pues es engaño. No han penetrado esta verdad, Aman lo que miran, pero no aman lo que conocen, porque no conocen lo que miran: à conocerlo, no lo amà ran. La causa de su engaño nace de que no distinguen en la vista de los ojos, y en la vista del entendimiento. Los ojos miran, pero no conocen. No es lo mismo mirar, que conocer. Mira vn bruto, y no conoce; porque el mirar es sentido, el conocer es potencia. Con mucha vista en los cios, no tienen vista en los entendimientos, porque miran el deleyte del objeto co. mo brutos ; pero no penetran el engano de esse objeto como discresos.

12 Quiero declararlos vna grande verdad que los està sucediendo à todos los que se precian de amantes, y despues de suceder la ignoran; con esso

no se desengañan.

13 De que principio nacerà, que todos los amores humanos paran en arrepentimientos? Tan falso es el amor del mundo, que el mas breve camino de arrepentirse es el goze. Pues de què nace tan villana inconstancia ? Escuchen el Texto, y la razon.

Amaba Amnon con tal excesso à Tamar, que por lograr su amor atropellò los Sagrados de la naturaleza : configue su arrebarado delirio, y al instance que le logra, convierre lu cariño en vn tyrano aborrecimien. 0.14.015 to; porque antes del pecado obscurece el apetito la vista del entendimiento : al punto que se executa el pecado dispone Dios para castigo, que

Zudice 16. Do 4. 150

fe le abran los ojos al discurso: Aper-Gen.3.0.7. ti sunt oculi amborum; y es el amor vna ceguedad tan ruin, que al instante que el entendimiento abre los ojos, paran lus mayores cariños en viles aborrecimientos.

15 No se puede amar en el mundo con ojos abiertos; es preciso para amar, tenerlos cerrados. Infelizes amores, donde vnas ciegas ignorancias passan nombre de rendidas fine.

Noten, Schores, que lo que dio para castigo, lo diò tambien para remedio. Hizo Dios al conocimiento que trae de su horror el pecado, va auxilio eficaz extrinfeco. O Piedad como tuya! Dexar hermolos materiales para la fabrica dentro de los feos destrozos de la ruina.

17 Quiero dar la razon de esta impossibilidad de conocimiento, y amor. Digo que el amor es enemigo publico del entendimiento, porque no puede aver amor en el mundo con

discurso.

18 Nunca he hecho especial reparo en que pinten al amor vendado, porque qualquier necio sabe, que amor de mundo, ha de ser amor sin ojos. Lo que he notado algunas vezes es, que le pinten niño. Sin l'aber lo que hizieron, ministraron vn grande documento. El amor del mundo es vn niño. No ha de ser sino vn mozo para ser valiente. Vn varon para ser constante. Y vn anciano para ser prudente. Ha de tener estos tres rostros para hazerlos à su mortal enemigo el tiempo. Tres rostros contra tres tiempos, passado, presente, y futuro. Mozo para ressistir lo passado. Varon para fer firme en lo presente. Anciano para conservarle prudente en lo fururo. Pues ni es mozo, ni varon, ni anciano, fino vn niño; porque no ha llegado à edad de tener entendimiento.

19 Hasta aqui he dicho en orra ocafion. Adelantemos mas. Noten por su vida, que las armas de vn va. ron fon el entendimiento, el juizio, y la prudencia. Estas son las armas, dize Bafilio , de los hombres. Las armas de vn niño fon lagrimas, rifas, puerilidades, y ignorancias. Por fu vida, Señores, que me hagan merced de poner al amor chas armas , y qui-

tarle las flechas. Que flechas, ni que faetas? No tiene mas armas que las de vn nino. Quales son las armas, y infignias de vn niño? Yo las dire fin errar mucho. L'orar quando se le antoja : Reir quando gulta: Jugar quando no duerme : Delear, y pedir quanto ve : No agradecer lo que le dan: Dexarfe enginar de vn juguete : No conocer à quien le ama. Caer si anda solo: Y que estimen los que le tratan por caricias, las que son pueriles ignorancias.

20 Lo mismo fue (leven esta difinicion de memoria) lo mismo fue hazer vna imagen de vn amor niño, que hazer vna estatua de vn amor sin entendimiento. Vn niño, ni tiene razon, ni razones; solo tiene puerilidades. Y à este necio idolillo sacrisican los racionales sus cuydados? O mas que ciegos entendimientos! Dexarle engañar de vn niño, es dexar fin aparente disculpa el engaño.

Largo avra fido el exordio; pero si se mira bien, podrà ser provechoso al desengaño. Pues si Christo tenia tan infinito el conocimiento, como conservaba tan ardiente el carino? O fineza como suya! Amò Christo aviendo amado: Cum dilexisset, dilexit; porque amores prime? ros, son novicios; amores segundos, ion calificados Maestros.

Quien ama la primera vez, toma el dicho al sucesso: Si se mira correspondido, persevera: Si se mira desestimado, se retira: Pero amar aviendo experimentado ingratitud, esla es la calificacion del amor.

23 Dos amores de Saufon à vna muger refiere laElcritura, pero con voz zes tan conscarias como diferetas Primero dize, que pareció bien à sus ojos: Placuit oculis meis. Delpues dize, que le enamoro con fineza de lu hermolura: Posthec amavit mulierem. Del amor primero dize que fue agrado: Placuit. Del segundo dize que sue cariño: Amavit; porque los amores primeros. no passan del agrado de los ojos : los legundos, passan à encender los pechos.

La razon de esta grande diferencia està en lo profundo de los textos. Agradofe Sanfon la primera vez de la muger que mirò en Thamnara: Pero corespondio tan falla a fu amor-

Indic. 14. Indic. 16. que le descubrio vn secreto, desviòse de su cariño, y declarò su venganza contra los Filifleos, que maquinaban fo ruina. Todo quanto hallaba Sanfon en los hombres, eran trayciones; en las mugeres, eran infidelidades : Pues Post bae amavit. Despues de tanta traveion, y infidelidad, amò Sanson. Pues bien se llama el amor primero, agrado; y este segundo, cariño; porque amar antes de la traycion, es impulso de vn agrado: Amar despues de la ingratitud, es fineza del cariño.

25 Mejor le viene à Christo el Postbæc, que a Sanson. Despues de tantos agravios como le han hecho nuestros desconocimientos, y delitos, nos ama. Despues de tantas ingratitudes, nos quiere. Pues solo se llama amor el segundo de Sanson, y no el primero; porque la primera vez amò sin conocimiento: la segunda amò conociendo el agravio; y amar delpues de los agravios, es la corona de

las finezas.

Ad Galat

Què discreto mi amado Pablo lo dixo en vna elegante claufula, y no reparada. Tan grande fue el amor de Dios, que nos embio à su Hijo para redimirnos, siendo nosotros vnos parvulos: Cum essemus parvuli ::: misit Deus Filium suum. 4.v.3.0 4. Pues que conduce para la grandeza de su amor ser parvulos, ò no serlo? Pues en esso consiste su fineza; porque los varones, y adultos tienen conocimiento, y discurso; los parvulos, y niños no tienen discurso, ni conocimiento. Si viniera por varones, conocieran su fineza : descendiendo del Cielo por vnos parvulos, no conocian fu excesso; y essa fue la grandeza de su amor, venie tan enamorado, estando tan defconocido.

27 Que obrara Christo las finezas que ov obra, y las que con nofotros continua, por agradecidos, era noble lev de su correspondencia: pero obrar tales excellos entre agravios, ingratitudes, y desconocimientos? Es no folo fer fino , fino prodigo. Aun Pedro no penetra fus finezas : Nefcis modo. Ninguno las conoce : Y fino alcanzamos à conocerlas, como fabremos pagarlas ? O Divino amor ! No sè que diga de

tus excessos mi reverente confusion; No sè si estàs aora para morir, ò muerto ; porque en el Calvario miro tu vida atropellada : aora veo tu fineza desconocida; y tanta muerte es para quien ama ver su fineza malograda, como vèr su vida perdida.

28 Para esta sospecha amorosa me dà prudente fundamento el Evangelio: Sciens quia venit bora eius. No parece que ha de dezir fino que vendrà su hora, que llegarà su Cruz: Sciens quia ventura est; porque el venit es equivoco. Aun no ha llegado su hora : aun no ha venido. Creo que me engaño. No ama ins gratos? Pues ya parece que ha llegado fu hora; porque no ay muerte para el amor, como amar vua ingratitud.

29 En vna fentencia muy repel tida de Salomon, descubro esta nueva verdad: Fortis est ot more dilectio: dura sicut infernus amuiatio. Cant. 8.0 Es muerte el amor: es infierno vna 6. emulacion amorofa, Cierto que dà horror el epiteto, y que no parece muy propio. Mas propio era de vn amor compararle a vn Paraylo, que à vn infierno ; porque en el amor, todo es gozo; en el infierno codo es tormento. Pues como no se compara el amora vn Parayfo? Porque no fuera amor verd dero.

30 Dos razones dare. La primera es facada del Evangelio. Amò Christo sin fin : In finem dilexit eos; porque la primera propiedad de vn verdadero amor, es no tener termino, ni fin. Luego no podia compararle vn amor à vn Paraylo, fino à vn infierno; porque la propiedad del infierno, es la eternidad: la del Paraylo, es tener, aunque largo, fin; y amor con fin, aunque largo, no fuera amor verdadero.

31 La segunda razon es vna duda muy grave. Admito, que no pueda compararle vn amor verdadero à vn Para fo, porque el Paraiso ha de tener sin, aunque largo: Pero si le ha de comparar a vna cola eterna, comparèle al Cielo, que es tambien eterno, y no al in-fierno. Pues como no le compara à vn Cielo, que es vna eternidad de gloria, fino à va infierno, que es

VIII

vna eternidad de pena? Creo que fue por las vozes que pulo.

32 Noten que a este amor le llama Salomon Dilectio. Esta es tambien la voz que pone el Evangelio: Cum dilexisset, dilexit. No es amor, sino dileccion; porque la dileccion se dittingue del amor, en que amor solo, no dize conocimiento: Dileccion, dize conocimiento perfecto; porque Diligere se compone de eligere, que significa amar con eleccion. Amor solo, es vn impulso de cariño: Dileccion, es vn amor con entendimiento: Pues amor con este conocimiento, no puede llamarse Cielo, sino infierno; porque no amaba amigos, fino ingratos: y amar fin conocimiento de falsedades, es vn Cielo de glorias; amar con conocimiento de ingratitudes, es vn in-

herno de penas.

33 De eite excesso del amor de Christo deben sacar nuestros discurfos vna consideracion tan vtil, como desengañada. Amar Christo ingratos, le ocasiona vn imaginario infierno de tormentos: Dura ficut infernus amulatio. Esta pudo ser la causa de lamentar Christo en la Cruz. que le avian cercado los dolores del infierno: Dolores inferni circumdede-Pfalm. 17 runt me: pues no pudiendo padecer sus dolores como delinquente, es preciso que los padeciesse como Amante. Pues como le obligamos à estas penas ? Como le ocasionamos tan agrios dolores? Mas vivamente le ofendemos, que los viles He-1. ad Cor. breos; porque quitarle la vida, legun Pablo, fue ceguedad de su ignoran-Si enim cia: No corresponder nosotros à esta cognovis- fineza, es mas que delinquente ale-

0.6.

fent, num- vosia.

quamDomi 34 Amo, y ama lu Mageltad num gloriæ con este conocimiento de nuestra incrucifixisset gratitud. Por eslo repite tanto el Evangelitta su sciencia : Sciens , sciens; porque solo por las grandes comprehensiones de su entendimiento, se pueden medir los excellos de su cariño.

Y a quien ama? Passemos del cariño al objeto. Amò, dize Juan, à los que eliaban en este mundo : Qui erant in mundo. Pues no amaba tambien à los del otro ? Si.

pero fobraba este amor ; porque los del otro foundo, eran muchos fantos; los de este mundo con quien aora trataba, eran los mas, ingratos : Eran tales , que le aborre. cian, pues le crucificaban; y no admirara tanto amar à los del otro mundo, quele querian ; como à los de este mundo, que le crucisicaban.

36 Lo que mas podia alcanzar el discurso humano, era morir va amigo por otro; pero morir por va enemigo, se hayò det humano entendimiento. Fue vn excello no conocido, hasta que se mirò en

Christo practicado.

37 Quatro infigues atributos of. tenta oy el Divino Amor: Sabiduria eterna, Paciencia infinita, Homildad profunda, y Liberalidad inmensa. Paes no resplandece tanto por estos quatro atributos, como por los quatro contrarios; porque à estas quatro prendas correspondie. ron los hombres con otras quatro como fuyas. A la fabiduria, correspondiò la malicia, y la ignorancia. A la paciencia, la crueldad. A la humildad, el desprecio. Y à la bizarria, el odio.

38 Y à hombres que hazemos esto puede amar? Qui erant in mundo? O Amor Divino! A eltos hombres amasteis, y amais sin fin? O mi Dios! Tanto sirve para engrandecer vuestra fineza, como para confundir nueltra alevo-

39 Esta es la causa bien entendida de ponderar tanto el Evangelista, que amo à los de este mundo , porque era tal fu ingratitud, que le avian de crucificar. Pone vna batalla entre el amor Divino, y el odio humano : el amor Divino queriendo; el odio humano crucifican. do. Pues como este odio no le entibia? Porque es Divina fu fi-

Qual ferà el mas eficaz afecto, el amor, del odio? Facilmente respondere. Es mas esicaz el odio en yn corazon humano. Es mas chcaz el amor en vn corazon Divino. La prueba de mi discurso, es la fe del fuccifo. Por ello los hombres le crucificaron , porque excediò el odio al cariño. Por esso Christo amò à los que le crucificaban, por que excediò su cariño al odio.

41 Bien deseara yo no probar tan facilmente, que en el corazon humano excede el odio al cariño: Pero fepan los hombres para confusion, el corazon que alientan tan

Tan amante estuvo Amnon de Tamàr, que llego à enfermar de amor : Ita vt propter amorem eius 2. Reg. 13. egrotaret. Intrepi iamente ciego la agravia, y despues de conseguido su delirio, la aborreció con tal extremo, que mando à vn criado suyo, que la arrojasse de su Palacio: Eijce banc à me foras : arroja a esta: Ver [. 17. Hanc. Pues como aun no se acuerda de su nombre? Porque era mundano amor el que la tenia : y en tales amores se transforma en odio el cariño ; porque aviendo sido tan grande la enfermedad de su ca-

odio.

Matth 26. U. 43. 0° 470

V.2.

43 Quando Pedro , y los Difcipulos estaban en el Huerto dormidos, Judas, y su Tropi estaban tan desvelados, que vinieron à media noche à prender a Carifto. Los Discipulos estaban dormidos , y todos fus enemigos defvelados; porque tus Discipulos le amaban , y fus enemigos le aborrecian: y mas delvela a los homores vi odio, que toda la ley de vi ca-

rino, fue mayor el excesso de su

rino.

44 Al resuscicar nuestro Dueño del glorioso Sepulcro vivian los Discipulos entre temerolos, y desconfiados, viendo passar los tres dias de Luc, 24. v. las divinas promeilas : Nos autem sperabamus. Pues los Hebreos le guardaban ran defvelados por encubrir fu maldad, que dieron gran-Matth. 28. de copia de dinero a los Solda. dos por la mencira de que los Dis. cipulos avian robado el cuerpo de lu Maestro del Sepulcro. Los Discipulos delmayan dudando fus glorias. quando fus enemigos fe defvelan para encubrir fus alevosias; porque en los hombres mas finos fe defmaya el amor para el credito; pero se desvela el odio para el des-

45 Ha Catolicos mios! No sè à quienes imitamos. Està Christo para morir: Pues Pedro està dormido, y Judas està desvelado; porque no nos desvela la buena correspondencia; nos desvela quizà como obrarèmos la infamia. Los Soldados es. tàn desvelados de codiciosos por guardarle en el Sepulcro: Pues algunos Discipulos aun no se acuerdan de ir à visitar su monumento. Quizà no se desvelan aora por ir à visitar con devocion los monumentos; pero se desvelaran por dezir vna buena mentira, como estos Soldados, para ganar dineros. Que corazones, y entendimientos tenemos! Desvelados para las maldades, y dormidos para las obliga-

La causa de exceder en el co-46 razon humano, como he convencido, el odio al cariño, estan indigna como verdadera. Excede en nosotros el odio al cariño, porque el termino del cariño, es favorecer; el termino del odio, es agraviar: y es mas prompto el corazon humano à hazer agravios, que à derramar bene-

47 En vn grave texto se hallan juntos los excellos de ellos asectos. Murieron lasti mosamente Saul, y Jonatas en las lloradas cumbres de Gelboe : viene prelurolo vn Nuncio à à darle el aviso à David, v le dize estas vozes: Saul, O Ionathas filius eius interierunt. Tristemente marieron Saul, y Jonatas. Necio Embaxador, que nombra a sonarás. Pues si sabe que David ama à Jonaris como à su vida, como le nombra su muerte pa. ra traspassarie la alma? Porque nombro primero a Saul: Saul, J. Ionathas. Presumiò que siendo Divid va hombre tan perleguido de Saul, le miraria con odio: juzgò a lo del mundo. que aunque amaba à Jonatas, aborrecia à Saul : Pues nombrando primero la muerte de Saul, no fentira, diria el Nuncio, la muerte de Jonatas; porque mas poderolo ferà el odio contra Saul para alegrarle, que el amor de Jonaras para entriftecer-

2. Reg. 0.4.

V.12.

210

Y que sucedio? Que lo erro este Embaxador con todo su discurso politico. No quieren los hombres con tan costosos exemplos acabar de conocer, que todas las politicas, y prudencias humanas en no llevando à Dios en su mente, son ruinas. Este hombre politico, lisongero, y maliciolo creyò, que confeguiria con esta noticia vn grande puelto, pero encontrò con vn langriento cadahalso. La causa fue, que encontrò con vn Rey David. O si huviera dexado sucessores de esta accion!

Pero de este texto resulta, que injustamente he infamado à todos los humanos corazones; porque si en el corazon de David sue mas poderolo el cariño, que el odio : luego es falso el dezir, que en los corazones humanos es mas poderolo el odio, que el cariño. Pues nunca mas verdadero, porque David era vn hombre, que no tenia corazon humano, fino semejan-Actor. 13. te al divino. Es texto expreso: Inveni virum secundum cor meum. Pues es verdad, que por hombre avia de prevalecer en su corazon el odio al cariño; pero por tener corazon como divino, prevaleciò el cariño al odio.

Vence oy el cariño divino, al odio humano, pues ama à quien le crucifica : Qui erant in mundo. Wo parece que puede aver otro mayor triunfo. Pues mayor le hemos

de ver en el Segundo Punto.

#### PVNTO SEGVNDO:

L Segundo Punto era; que siendo iguales sus atributos, parece que excede oy su Amor à su Poder, y Saber. A los pies de Judas se postra oy su amor. Si este excesso no nos contunde, no tengo ponderaciones à que apelar. Para ver si obliga à nuestras correspondencias haze finezas, que lle. gan à ser como abatimientos de su Magestad, y descreditos aparentes de su Poder. Vn Dios à los pies de vn hombre traydor? Confiello que no fabre ponderarlo, porque la confusion embaraza mi corto estendi. miento.

52 Pues à este excesso le obliga lo prodigo de su amor. Siendo can

puros espiritus los Querubines, como los Serafines, parecen los Sera fines mucho mas privilegiados; porque de los Serafines dize Isaias, que estaban sobre la cabeza de Dios: Se- Ijai. 6.0.2. raphim stabant super illud. De los Querubines dize David, que estaban à sus pies: Ascendit super Che- Plalmo 160 rubim, & volavit: porque los Se- v.11. rafines representan el amor : los Querubines, el entendimiento; y pone à las plantas lo entendido, poniendo sobre su cabeza lo enamora-

53 Admito que ponga sobre sucabeza al amor, y ponga al entendimiento à sus pies ; pero aora falta la razon por que da mejor lugar à lo enamorado, que à lo enten dido. Pues bien discreta la darà Bernardo. En el Trono de Isaias, se representa la Encarnacion; en el buelo de David sobre los Querubines, se denota la Ascension. Es la Encarnacion obra del Amor: Es la Ascension triunto del Poder: Pues el Poder le haze sublimar sobre las alas de los Querubines; pero el Amor le haze baxar à los pies de los Serafines; porque tanto como le haze subir su Poder, tanto le haze baxar lu Amor.

Pues contemplen que en el Evangelio tenemos la milma amorosa batalla con la misma victoria: Vt transeat ex bos mundo ad Patrem : A Deo exivit , O ad Deum vadit. Omnia dedit ei Pater in manus. Està Christo para subir à su Trono como Poderoso, y Soberano; pero antes de subir se pone à los pies de vn Judas traydor. Luego mas le haze baxar el Amor, que subir el Poder : porque de la tierra al Cielo , le haze fabir su Poder; pero del Trono a los pies de Judas, le haze baxar fu Amor; y mas lerà baxar à vn lugar run afrentofo, que subir à vn Trono can mereci-

ss Bien effoy, Señor, con eff dignacion amorofa. Pero que dirà effe monstruo humano de Judas viendo vueltra humilde dignacione Quità pre-fumirà, ò que no conoceis in intenció, ò q no reneis poder para estorbar su infidelidad:y es ameho aventurar los creditos de poderofo, y lasMagestades de Ggg 2

qui

V.220

entendido; por los excessos de ena-

56 Pues vo sospecho, que codo lo aventurara. Aventurara su sciencia. Aventurara su poder, por no faltar al excesso de su amor.

Matth. 250 W. I2.

8.

57 A las Virgenes necias las dixo Christo vna voz muy repetida, pero no cabalmente penetrada: Nefcio vos. No os conozco. Es voz tan dificultosa, que es impossible creerse como suena, porque en Christo no puede residir ignorancia. Yo no hallo por aora mas respuesta à tan grave duda, que vna ponderacion amoroía, que no puede passar las lineas de ponderacion. Parece que andaban batallando en Christo dos afectos. Llamaban las Virgenes necias à la puertas de la gloria; y como no merecian la entrada por sus descuydos, era preciso darlas con la puerta en los ojos. Pues aora entra la batalla. Si digo que las conozco, y no las abro, parece que falto a mi amor: Si digo que no las conozco, parece que falto à mi conocimiento. Pues digo que no las conozco, porque mas quiero exponerme à que me juzguen fin entendimiento para conocer, que sin voluntad para abrir.

58 He convencido, que aventurara lo sabio. Pues aora probare, que tambien aventurara lo Poderofo. Moyles le opuso al decreto Divino de castigar al Pueblo por la idolatria del Exod. 32. becerrillo : Aut dimitte ei; ban nocam, aut si non facis dele me de libro W.31.038 tuo. Pedro se resistio en el Cenaculo quando quifo Christo lavarle los pies : Non lavabis mis peres. Ioan, 1 300. En Moyles parece pertinacia y en Pedro modestia. Resistir Moyles vn justo castigo , parece amor a la culpa. Reliftir Pedro que le lave va Dios los pies , es atenta reverencia. Pues lo contrario es, dize Ambrosio, porque es Pedro reprehen.

dido, y Moyses alabado.
59 Varias razones se osrecen. Moyles acierta en reliftir el decre. to, y Pedro yerra amorofamente en resistir el lavatorio ; porque Pedro resistia la demonstracion de vna fineza : Moyses resistia los enojos de vna justicia : y mas que embaracen con replicas su justicia, como no pongan estorvos à su fineza. Pedro

resistia la mas profunda accion de su humildad : Moyses se oponia à la mas severa determinacion de su Poder; y mas que le estorven las autoridades de Poderoso, como no le embaracen las demonstraciones de rendido. Pedro se resistia à sus favores: Moyfes se oponia à sus castigos; y como logre su amor el favorecer, mas que le estorven el castigar.

60 Aora falta la razon mas fina, passe por ponderacion amorosa. Favorece à Moyses que le resilte el decreto de castigo. Reprehende à Pedro que se resiste al lavarorio; porque en los decretos se muestra Dios Omnipotente; en el lavatorio de los pies se mostraba finissimo Amante; y mas le enojan que se resistan à las finezas de Amante, que à los decretos de Omnipotente.

61 Al negar Christo las sillas à los hijos del Zebedeo, respondiò: Non est meum dare vobis. No pue- atth. 20. do. Diga no quiero. Esso no dirà, 0.23. escrive Ambrosio, con vna piadosa ponderacion. Diziendo que no puede, parece defecto de todo podero: so: Diziendo que no quiere, parereciera defecto de enamorado: Pues entre censuras injustas de Poder, y Amor, mas que le censuren injustamente lo Omnipotente, como no

le noten de poco amante.

02 Dos graves delitos executaron en el defierto los Hebreos, idolatrar en el becerrillo : Hi sunt dij Exod. 32. tui ; y murmurar tan necios como v. 4. sacrilegos de Dios, porque los llevaba por aquellos deliertos arenales con tan penosas fatigas. Pues al delito primero del facrilegio, le perdona: A este legundo, le castiga; Numeros 4. porque el primero era quitarle la Divinidad: este segundo era poner sospechas en su amor ; y mas siente que desconozcan su amor, que no que ofendan fu Magestad.

No siente tanto el no verse respectado, como el no verse querido. Por esso repite can singulares, demonstraciones su amor, por ver si con tales humildades nos puede obligar. A los pies de vn Judas se postra para reducirle. Monstruosos corazones tenemos. Quando eltaba un Dios a sus pies, estaba Judas disponiendo fu traycion. Vn Dios pof-

crado para lavarle; y èl meditando el venderle! No causa horror can

monstruosa ingratitud?

64 Pues como vn amor tan difcreto no se cansa de querer à hombres ran ingratos, que ò le crucifican, ò le venden? Pobres de nosotros si se cansara su amor de querer à ingratos. No llegan à lo Soberano canfancios, ni molestias; pero me han de permitir que diga, que es tal la costancia de su amor que aunque pudiera cansarse de nuesrras maldades lo Divino, no se cansàra lo amorolo.

65 Con vn grave texto fundarè este impossible vencido. Despues de aver formado Dios este grande Palacio del mundo, dize el texto, que descansò de todo lo que avia obrado : Re vit die feptimo ab vniverso opere, quod patrarat. Es muy dificil la voz de requievit, porque todo descanso supone cansancio; y toda la fabrica del mundo, es va breve rafgo de su Omnipotente brazo. Pues de què se cansa? Del mando , dize Basilio ; porque es tal el mundo, que de tratar seis dias con el, se puede cansar vn Dios. No cansan à los hombres muchos años de mundo, porque no le conocen : cansaran à vu Dios seis dias, à poder cansarse, porque le comprehende; porque ay tanta diferencia de tratar con el mundo sin conocer sus errores, ò comprehendiendo sus falsedades, que muchos años de mundo no cansan à va ignorante: Vna semana de mundo, cansara, si pudiera, à vn Omnipotente.

66 Sobre este meraforico cansancio, que en dictamen de Agus. tino, se introduce en lo divino para documento, fundare aora mi difcurso, Dios en la fabrica del mundo gastò seis dias. Christo en el trato de los hombres empleò treinta y tres años. Seis dias de mundo cansan à yn Soberano. Treinta y tres años de mundo no cansan à Christo. Es Dios incapaz de cansarse por Divino: Es Christo capaz de cansarse en quanto humano. El mundo que canfa à vn Dios, no tenia hombres : El mundo que no cansa à Christo, estaba lleno de ingratos. Pues no fe cansa Christo de lo que se cansa un Dios : porque en la fabrica del mun-

do entretenia Dios su poder : en el trato con los hombres empleaba Christo lu amor ; y ay tanta diferencia entre Amor , y Poder , que seis dias de mundo pudieran cansar su Poder : treinta años de ingratos, aun no pudieron cansar su amor.

67 Pues dentro del mismo texto encontrare prueba mayor. Descansa Dios de toda la fabrica del mundo: Requievit ab universo opere quod patrarat. Peca Adan, y baxa Dios al Paraylo, mas à buscarle compalsivo, que à castigarle severo. Pues si estaba tan cansado, como toma cansancio nuevo : De ambu- Gen. 2.0.20 lantis in Paradijo ad auram post meridiem ? Estando tan cansado del mundo, mas le avia de cansar el pecado. Pues como baxa à buscarle? Porque no acierta, dize Ambrosio, à detenerse.

68 Reside insigne diferencia entre fabricar el mundo Dios, y baxar à buscar à Adan; porque la fabrica del mundo toca à su Poder: baxar à buscar à Adan despues de pecar, pertenece à su Amor. Pues tanta diferencia ay entre estos iguales atributos, que estando como cansado su Poden, no se cansò en baxar à buscarle su Amor; porque antes con los passos que daba para reducirle su amor, descansaba del cansancio su Poder.

69 Treinta y tres años de vil ingratitud no pudieron cansar ligeramente aquel Divino corazon; porque siendo tan iguales todos los Divinos atributos, parece que se dexan vencer de sus nobles aficiones.

70 Permitidme, Señor, para gloria de vueltro Amor, y confusion de nuestra vil ingratitud, que adelante la victoria de vuestra aficion. No pifarà, aunque es ponderacion, las lineas de la prudencia.

A poder cansarle, y entadarfe lo divino con nueltra vil ingratitud, folo fu amor pudiera fer hermofa excepcion. Pudiera, por impoffible, cansarse su Poder, porque mira, que todo quanto ha obrado para nueltro remedio, lo transformamos en agravio ; que codas sus dadivas las convertimos en alevosias. Concede Dios al poderofo la riqueza , y el agradesimiento es a galtarla en ya-

D. Ambrof. lib de Padif Cap. I 40

Bafil. Hexam. bom.

Gen [. 2. V. 2

nidades. Dà la dignidad, y el puesto, y el agradecimiento es buscar adoraciones. Da la sciencia, y el aplauso, y el agradecimiento es despreciar à quien no la tiene. Dà la riquissima alhaja de la salud, y el agradecimiento es hazer apuesta con los desordenes que haze, à que la ha de perder. Dà la prenda inestimable de la nobleza, y el agradecimiento es, que conozcan en sus acciones, que el nacer fue merito, y no dicha. Dà à vna muger el respetado privilegio de la belleza, y el agradecimiento es, gastar la mitad de su vida en adorar fu cara, y la otra mitad en defpreciar las agenas. De todos sus bienes hazemos males. Digo, Señor, que parece villana apuesta. Vuestro Poder apuesta à darnos bienes, por mas que los transformemos en males. Nuestra villania apuesta à que han de bolverse males, quantos vienen de vueltra mano no merecidos

Pudiera tambien cansarse su entendimiento, porque puede cansar à la mayor templanza, sembrar beneficios para coger agravios. Pues aora entra la gloria de su amor. Es constante, que à ser capazes, pudieran cansarse en Dios con nuestra vil ingratitud, los atributos de poderofo, y de entendido; pero vemos por experiencia, que no se cansa el atributo de enamorado. Aunque pudiera disgustarse su Poder, y fu entendimiento, nunca fabe difguitarle in carino ; porque al pallo que tiene oy los mayores motivos de aborrecer , esfuerza los mas vivos impulsos de amar.

Yà escucho que me arguyen con vna razon ingeniosa, y verdadera. No se cansa su amor con los ingratos, porque no le cogen de sufto. Conoce su Divino entendimiento que han de ser ingratos; y no le puede cansar, lo que sabe que le ha de fuceder.

Parece razon convincente, y es falfa por dos razones hermofas, La primera , porque la misma ingratitud que no canta cenocida, canla experimentada. La fegunda es. que de esta misma ingratitud, se canfa , al parecer , fu entendimiento y Poder, pero no se cansa su amor,

Panitet me fecife eos Fa- Gen. 6. 0. nitet me quod constituerien Saul Re- 7. gem , dize Dios. Me pela de aver 1. Reg. 150 formado al hombre. Me pela de v. 110 aver electo por Rey à Saul. Es penitencia, y dolor metaforico, que se motivo en Dios, dize el Abulenle, de la ingratitud de Adan, y la mala correspondencia de Saul; porque son tan sensibles las ingratitudes , que pueden ocasionar à vn Dios penitencias, y dolores.

76 Pues yo sospecho que no pueden; porque antes de formarlos conocia Dios sus villanas correspondencias. No le cogieron sus ingratitudes de susto, porque antes de sus ceder lo anteve todo su Divino entendimiento. Pues como le obliga al impossible de vn dolor, vna ingratitud que sabia, que le avia de su-ceder ? Porque mudò de region. Antes de formarlos conocia Dica, que avian de ser delatentos correspondientes. Despues de formados, experimentò sus viles ingratitudes : y ay tanta diferencia entre conocer ingratos, ò experimentarlos, que las mismas ingratitudes que no le enfadaron conocidas, le movieron à quexarse experimentadas : Pænitet me.

Hasta aqui he dicho en ocra ocasion : adelantemos aora el discurto con otro mayor reparo. Este dolor que conficsa Dios de las viles ingratitudes de los hombres, no se cala bien con sus prodigas liberalidades. Si se enfada tanto que le pela, para que los favorece? Para que los honra? Para que nombra por Monarca del mundo a Adan, y por Principe de Ifrael à Saul? Como se casa aquel arrepentimiento con este beneficio ? Darè vna grave razon. Dize que se arrepiente de aver formado Monarca à Adan, y de aver electo por Rey a Saul, porque estas elecciones fueron dadivas de su Poder : Pero en medio de este arrepentimiento, continua en ellos sus favores ; porque arrepentirse de sus elecciones, toea al ver malo. grado su Poder, y al conocimiento de su ingratitud : favorecerlos defpues à vilta de lu conocimiento. toca a la voluntad: y aunque su poder. y entendimiento is altepienten de

experimentar ingratos, nunca su vo. luntad se cansa de savorecerlos.

78 Oy arrojan los hombres to. da su ingratitud. Pues oy sube Christo de punto su amor. Treinta y tres años de experimentar ingratos no le pudieron tesfriar sus anciones. O Amante Ducho! Para grandeza de tu soberano amor, solo tengo por prueba la consusion de mi ingratitud.

79 Yà, Soberano Amante, os aguarda la pesada Cruz, que labraron mis culpas. Yà se llega la vitima hora. Y pues en ella se compiten amorosamente vuestras persecciones, todas, Señor, nos ayuden.

Vuestra sciencia nos enseñe el verdadero camino. Vuestro Poder nos
aliente con esicacia. Vuestra Liberalidad borre tan repetidos defectos.
Vuestro Amor encienda las tibiezas
de nuestros pechos elados. Vuestra
Obediencia sea exemplar que iotime
la obligacion de la Ley. Vuestra
Humildad refrene nuestra vana presumpcion. Vuestra desnudez destierre
el afecto assido à estas temporalidades, para que por los passos de
vuestra Cruz, como por escala fran-

ca subamos con gracia a besaros los pies en eternidades de gloria. Amen.



# O R A C I O N DIA SEGUNDO DE PASQVA DE RESVRECCION

EN EL SEPVLCRO DE ZARAGOZA. Año de 1671.

Duo ex illis ibant ipsa die in Castellum. Seq. Sanct. Evang. sec. Luc. cap. 24.



Vchos Soles arden oy. O es competencia, ò galanteria. En el Oriente del Redemptor ardieron tres Soles, en dictamen de muchas plumas. Ettos ferian materiales; que tres contemplo yo mas foberanos. En el Portal assisten Jesus, Maria, y Joseph: Pues què falta à los tres para Trinidad de Soles, quando de

sus luzes compone el Sol la diadema de sus rayos?

2 Oy se descubre Christo: Yà và vu Sol. Assisten los Angeles: Mucho tienen de luceros. Corren presurosas las Marias, y entre ellas, como Capitana de los gloriosos tasetanes del amor, mi venerada Mariona Madalena: Esto es averse arrojado las Estrellas por mejorar ambiciosas de puesto. Arde el sepulcro de Christo en glorias, porque conserva, sino el cuerpo, sus reliquias. Luego, ò el mundo prosesta de Cielo, ò el Cielo se ha bajado al Ioan. 20.2. mundo.

3 Antes se sube, porque se ausenta Christo. Ya me admiraba, que en- Vidit lin en tre tanta alegria no se tropezasse con alguna tristeza. Pero oy es dia de con- teamina par denar ternuras à los ojos, y asicionar sus oscioles con luzes.

denar ternuras à los ojos, y aficionar sus oficios con luzes.

4 Al sepulcro corren Pedro, y Juan. Tambien llegaron las Marias, pe datium.

70 no expressa el Evangelista, que entraron. Por no detenerme, olvido al-Vers. 4.01.

loan. 20.2.
6. O 7.
Vidit lin 4 teamina pa fita, & fu-datiom.

V. 6. & 8. ganos Mysterios. En el sepulcro entran Pedto , y Juan ; porque Pedro es el Supremo Pontifice de la Ley. Juan es la flor de la virginidad, primicia ama. da de los incendios del Redemptor. En Pedro se representa la Ley : En Tuan la virginidad; y en el sepuloro, solo entra la ley, y la virginidad, porque solo se recibe virginidad de buena ley. Santas eran las Marias, pero no se dize que entraron à visitarle ; porque no gusta el sepulcro de visitas. Pues como si son santas ? Porque son estranas; y por donde entra una visita santa, puede entrar una no can fanta visita: Luego lo seguro es cerrar la puerta.

Entran , pues , Pedro , y Juan , y impacientes de amantes , registran mas atentos que curiosos la feliz losa que se abraso al contacto de can divina llama. Buscan el cadaver, yà glorioso, y encuentran la Tunica, y el Sudario. Pues para què dexa Christo essas alhajas ? Porque no cabia en su atencion llevarse lo que le avian dado. Si era dado, bien podia. Es verdad ; pero dista mucho de la condicion divina. Dios no sabe llevar, sino dexar; porque como es can liberal, no gusta de llevar alhaja para sì. Pues para que lo recibe ? Essa es otra fineza , sobre la galanteria. Recibiendo los lienzos para que tocassen à aquel precioso cadaver, los dexaba santificados el contacto, y los hazia preciosissimas reliquias. Pues los tengo de recibir, pero no llevar; porque si los llevo, diràn, que me ausento con lo que me han dado; pero dexandolos, conoceran, que los recivi con animo de mejorarlos, pues los dexo reliquias, los que recivi lienzos.

Este es motivo atento de su dignacion : Pero mas tierno le discurrio Chrisostomo. Examinando la ansia su sepulcro, era preciso que el amor echasse menos el cuerpo: No le echaba menos la fe, pero se entristecia el amor. Para la fe, mejor estaba ausente: Para la voluntad, presente estaba mejor. Lucgo es natural que esta ansia excite alguna congoja. Pues oy, dize Christo, no es dia de tolerar triftezas. Mi ausencia es precisa, los hombres han de sentirla; y enternecerse con mi falta. Pues por si acaso se desatan en lagrimas, dexe-

mos ai esfos lienzos, para que se enjuguen los ojos.

Chrisoft. TermadeRefurect. Linteamina Christus reliquit vnde extergat lacrymas lucrustui , & fudores refrigeret defiderij tui.

No lloramos, Señor, de fentidos, fino de tiernos. No fon llantos que piden templanza, pues el amor los haze correr con risa. Se parece este llanllanto al despeño del cristal de una montaña. No se sabe si aquella sugitiva plata que desciende presurosa, y corre precipitada, baxa llorando, ò camina riyendo. Si se atienden sus cristales, parecen copias de llanto. Si se miran convertidos en perlas, parece que rie lagrimas. En fin si son lagrimas, no se puede dudar son hermosas : mas ocationan alegria, que tristeza. Estas son las nueitras.

Llora el arroyo, porque corre à buscar su centro. El centro del amor es Christo. Oy corremos à buscarle al sepulcro. Luego son vnas corrientes, que mas tienen de alegres, que de tristes. Al mar corren tambien los rios; Al mar corren oy los rios de nuestros ojos. Preciso es encontrar con el mar todos los arroyos: Luego encontraremos con Christo. Como, si ha resuscitado, y no está en el sepulcro? Esse es el mysterio. Ausentôse su Persona, pero dexò para el consuelo otra prenda. El mar no es Christo, sino Maria, que assi se llama. Pues si corren llorosos por hallarme, no importa que yo me ausenze, que encontraran con mi Madre ; porque en mi precisa ausencia los dexo para consuelo à Maria. Yo necessito encontrar con Maria, porque

para profeguir, he menester encontrar la gracia,

AVE MARIA.



Duo ex illis ibant ipfa die in Caftellum. Seq. Sanct. Evang. sec. Luc. cap. 240

L Norte del Evangelio fe reduce à vna converembulandia. facion de Christo con sus Discipulos. Trata de revelar sus glorias, y haze vn Sermon de penas, porque para fu amor las penas fon glorias. Efto es de cada dia. Lo singular de este es revelar las glorias de su Sepulcro, que quizà dudaban por crecidas : hazer vn Sermon revelando profecias, y desvanecerle de sus ojos : Esto es ausentarse. Pues yà està ideada mi Oracion en dos Puntos. El primero ferà revelar las glorias de este sepulcro, pues entra el Sermon de Christo por ellas. El segundo serà hazer lo que haze Christo: Que haze ? despedirse, y ausentarse: Evanuit.

#### PVNTO PRIMERO.

Vícando los Discipulos à Christo glorioso, le encuentran acordando las tragedias de su sepulcro. Quien ha casado lo sangriento con lo pacifico ? Lo tragico con lo festivo? Le buscan alegre, y los guia al sepulcro? Si; que en el sepulcro tiene su alegria, porque esse el

deposito de su gloria.

11 Mas glorias, parece que goza el Cuerpo de Christo difunto, que g'o. rificado. Es textual en el lance de oy. Las Marias buscaban al Redemptor resuscitado. Preguntan à los Angeles por las glorias de su Dueño, y las ref-Mare. 16. ponden : Non eft bic , ecce locus ebi posuerunt eum. No habita esta region, mirad vacio el sepulcro. No buscan el lugar donde estuvo muerto, sino donde vivia glorificado. Pues por esso enseñan el Sepulcro, porque le buscan glorioso; porque mas gloria es à su ansia el fitio donde por amores estuvo muerto, que el lugar donde por lu poder està glorificado. Luego obran los Angeles como discretos enseñando el Sepulcro. Pues como fino le bufcan muerto, fino gloriolo ? Por effo mif mo. No buscais las glorias del Redem. tor? Pues mirad el Sepulcro, que aì estan : Ecce locus.

12 Mas profundidad oculta contemplar, que los Angeles las enfeñan. Pues por que no las publican? Expliquen cortesanos, pues professan de difcretos, las luzes de su Dueño en los silencios del Sepulcro. No ferà mejor dezirlas, que enseñarlas? Pues quien ha dicho, que los Angeles sabran dezirlas ? Porque no caben glorias tan divinas aun en vozes celestiales.

13 Los supersticiolos Egypcios veneraban à la Deydad de Apis ocupando vn sepulcro, y al Dios Harpo craro, Deydad venerada del filencio, D. Aug.lib. à quien le pintaban en el mismo sepul- 15 de Cio. cro con vn dedo en la boca, como in- Dei, cap-s. timando preceptos de silencio à los mortales. Este es trage de admiracion, y de siencio tambien. La causa sue discreta. A pis era Deydad de los Egycios: micaban à la Dios en vn sepulero: Luego le contemplaban cadaver. Pues silencio; que no parece possible

hablar de vn Dios sepultado.

14 Menos mal lo dire hurtando los colores de la mentira para vestir la verdad. Sucessos ay tan altos, que primero sabemos la execucion, que la possibilidad. Quien ideara à vn Dios en vn sepulcro, se creyera que deliraba: Ni aun en el largo campo de ficciones parece que cabia. Peleaba el credito contra la imaginacion. Dios es inmortal : Luego incapaz de morie. Esta que parecia fabula, el amor divino la hizo sucesso. Què no inventarà vn amor? En fin llego à morie por el comercio de lo humano. Quien explicara esta fineza? Sean los Angeles, ya que no faben los hombres Oy fe miran en el tepulcco dos Inteligencias. Y Luc. 24. V que hazen ? La explican ? No, fino la 5. enseñan. Luego no pueden explicarle sus glorias. Aora entra la Imagen. Pongase en este sepulcro de vn Dios fepultado, vna imagen con el dedo en la boca; porque folo fe explica entre admiraciones de filencio ranta fineza.

15 Poca demonstracion shera su fineza, fino huviera fido can diterera como divina. Para què muere ? A menos costa podia lograr el precio de la kinh Res

W. 6.

a los intella genis por

ol mailing fe

mounthing.

ALTE CONTE

tura de ma"

randil mo:

Redempcion su ansia. Luego es sobrada fineza, si en demonstraciones de amor puede ninguna sobrar, Esse fue, sobre fineza el arte de su discrecion. Vence muriendo, y oculto en el fepulcro, porque triunfa del demonio, y el engaño : y como vencer al enemigo era alarde del poder, y vencerie con sus armas, es discretissimo ardid, de esse modo le quiso Christo vencer.

16 Contemplemos aquellas memorias sangrientas de nuestra primera ruina. Infamòle el Paraylo, y perdiò con el delito el semblante de Cielo. Vna serpiente fue la Antora de esta tragedia. El ardid fue esconderse entre sus deliciofas flores, perfuadir gultaffen vn bocado, y entre el bocado rebozar el veneno. Assi venciò el demonio al mundo: Pues assi ha de quedar venci-

do el demonio.

Vna serpiente ay llamada Enydros:esta es la que rine con el Cocodri. lo, monstruo infame, que habita las fecundas margenes del Nilo. Tiene nativa opolicion con los engaños de este monstruo, v haze la guerra discreta. Para vencerle se esconde entre vnas flores, y vervas, que son guitoso alimento del Cocodrilo. Acercase llamado de la golofina el monstruo: come las vervas, y entre ellas traga la fierpezuela, que caminando prefurola à las entrahas , le sepulca , para salir despues victoriofa: Despedazale las entrañas, y sale triunfante à luz.

18 La Imagen del Redemptor, es la discrecion de esta serpiente, pues en vna serpiente le figuro su Magestad:Sicut Moyses exaltavit serpentem in deserto ; ita exaltari opportet Filium bominis. La imagen del demonio es el cocodrilo, ya por fer traydor, ya por ser engañoso. Luego tendran enemistad entre si, Faciles à Christo vencer al demonio; pero la diferecion es vencerle no con fuerza, fino haziendo que el se engañe. A ella discrecion tirò

Christo.

Hizose hombre. Oculto el Mysterio al demonio, porque à cono-Matth. 27 cerle, chorbaria su muerte. Ya lo intento por medio de la muger de Pila-Raban. in tos, porque temia, dize Rabano, que Caten, D. muriendo Christo , se avia de libertar Thom. bic. el mundo, y perder el lu tyrano domi-Nunc de- nio: y por no perder el mundo, tiramum diabo ba à estorbar la Cruz de Christo, Pues

para que no lo logre, dize Christo, es preciso escondernie, disfrazandome en trage de hombre; entre estas flores humanas escondere luzes divinas. El plato de la muerte, son las flores de la humanidad, porque su alimento es el fer humano.

20 Hagamos, pues guerra à Chrifto, que està oculto entre las flores de humano, dize el cocodrilo del demonio. Facil serà vencerle, porque lo humano es alimento mio. Llega, pues, en la Cruz; y como la flor humana es comida de la muerte, se tragò à Christo, porque muere; pero imaginandose la muerte victoriosa, quedò vencida: Absorpta est mors in victoria: porque I. ad Cor. Christo es serpiente Divina, que alsi 15.0.54. se llama : tragòla la muerte, porque muriò en quanto hombre; pero quedò viva, porque no muriò, ni pudo la Divinidad. La serpiente Enydros se introduce viva en las entrañas del cocodrilo para despedazarle. Entra Christo en el pulcro, que es el estomago de la muerte, pues alli se deposita lo que come : Y despedaza las entrañas à la muerte ; porque imaginando el fepulcro que le avia tragado, saliò desbararandole victoriolo.

21 Admito la discrecion de introducirse en el sepulcro para vencer con fus armas al demonio. Pero à que fin se deriene tres dias? Rompa con mas brevedad las entrañas à la muerte. No conviene, dize Tertuliano; y aqui late otra grande discrecion. Dos cosas avia en el sepulcro que vencer, la muerce, y la corrupcion. La muerce se vencia refutcirando: La corrupcion, faliendo puro: Pues tres dias son necessarios para salir triunfante de todo.

22 La mas viva imagen de este glorioso sepulcro, es Jonàs, en dictamen de los Evangelittas. Como habitò tres dias en el pez Jonas eltuvo tres Matth. 120 dias en el sepulcro el Redemptor. v. 40. Pero siempre portia el escrupulo. Para triunfar del sepulero, bastaba yn dia folo. Es vendad, pero fuera solo vn triunfo , escrive Terrulia- Tertul. lib. no : Porque el mysterio de Jonas, de Resureat. imagen del Redemptor, fue perfeverar tres dias fin lesion, al incendio Carn. 6.32. nativo del pez : Luego fue milagro no abrafarle, porque fue portento no digerirle. A estar menos riempo , fe podia prefumir , que en lo natu-

lus intelligens per Christum se spolia sua amiffurum, per muliere vult Chriftum de manibusIudæo rum libera-

84.

Ioan. 3. V.

Gen. 3.0.5:

v. 19.

ral no era bastante tiempo para averle digerido; pero en tres dias sobraba tiempo. Pues essa es la victoria de Jonas, estar tres dias sin lession.

Tres dias eran bastante numero para digerirle. Tres dias eran susciente tiempo para corromperle. Luego estando menos en el sepulero su Magestad, triunsaria de la muerte, pero no de la corrupcion; porque esta, en lo natural, no avia podido llegar, y no aviendo podido llegar, no tenia que vencer. Estando tres dias, llegaria à intentarlo, y se hallaria burlada: Pues no ha de estar vn dia, sino tres; porque ha de triunsar de muerte, y de corruption.

plando, que la mayor gloria de Christo, es este sepulcro. Siempre en este sepulcro se hallarà muy glorioso, porque se mira bien assistido. No ay mejor

prueba, que el Evangelio.

Era nuevo el monumento, porque fuesse virgen su sepulcro. Era de hermosa piedra, porque la tierra se desmorona. Luego es virginidad de piedra, que tiene firmeza nativa. Era sepulcro ageno, porque la vida no le tiene propio. Christo es vida eterna Lue. go ho podia tener propia sepultura: agena fue, porque por nofotros le fepultò. Era sepulcro en vn jardin. Luego era delicia la que parecia congoja: era amenidad la que sonaba pena. Pero por què entre delicias de flores ha de ocupar sepulcro la Deydad? Bien desengañada especulacion es. Donde ay flores està sepultado Christo, porque no vive entre flores:y fi las flores le dan la muerte, es evidente que le quiran la vida. Las flores son las lascivias de los prados, las vistosas profanidades de los arboles, las galas que corti à los campos la primavera. Pues como ha de vivir Christo entre tanta gala? Aì no vive, fino muere, porque el fentimiento, y la pena, le quitarà la vida; Pues no quitemos à Dios la vida por la ligereza de vna gala.

26 Contemplen para mas desengaño donde vive, y donde muere. Nace en vn Portal desaliñado: muere en vn Jardin delicioso; porque entre trabajos vive, y entre delicias muere. Las penalidades que padecemos, le hazen vivir con nosotros: las delicias que buscamos, le hazen ausentar de nuestros ojos: Pues quien descare tener à Christo, no busque Jardines, sino incomodidades; que enere delicias estarà Christo para socorrerse muy muerto; pero entre trabajos estarà para favorecerse muy vivo. Luego stores, y Christo no hazen buen casamiento; porque no gusta de stores, sino de frutos.

27 Dissimulen la digresion, que yà buelvo à mi Norte. Era el sepulcro florido; porque no toma à las flores lo lascivo, sino lo hermoso. Flores av que si las mira el discurso, y no los ojos , huelen à discrezissimos desenga. hos. Quando las mira la vista, son lascivas : Quando las penetra la razon, fon desenganadas. Esta flor tan hermosa, tiene muy breve vida; porque tiene menos vida la mas hermola. Effa flor tan venerada de respetos, can no numera alientos : Pues que importa la veneración, si todo lo atropella el morir ? Luego aunque las flores deleytan los ojos, mejor delengañan los discursos.

28 Mas falta. De las triftezas de las sombras, que encogen todo el apazrato vistoso de los campos, se restituyen à sus olorosas pompas con las luzes agradables de la mañana; porque resuscitan las slores de los agravios de la noche. Flores resuscitadas son las Virgenes, que se consagran à Dios. Es cierto, que resuscitan, porque mueren al mundo para renacer al Cielo: Luego resuscitan, pues muere, y despues vigenes este ha de ser mi sepulcro, dize Christo, porque en estas Virgenes ser pultadas, tengo yo puestas mis glorias.

#### PUNTO SEGUNDO

Amos al segando Panto. Los Discipulos infetan à Christo se quede en su compania: Mane nobiscum. No puedo, responda el Redemptor: Finnit se longius ire, porque tengo larga jornada que caminar. En corresanas porsias se compitieron amantes. Y quien vencet Los Discipulos, porque se queda: Quanto tiempo? May poco, porque despues se ausenta: Evanait ab acuits corum.

30 Bien creerà mi Ilustrissimo Auditorio sentire mi ausencia. Co-

Matth. 27.
v. 60.
Pofuirillud
in monumento fuo
acro quod
exiderat in
petta.

10an, 19. V. 40. Erat autem

in loco, vbi crucifixus est, hortus: & in horto monumentum novum mo discreto debe creerlo. Ninguno se enoja contra sì, porque ninguno se mira à sì propio con ceño. Para no congojarme la ausencia, era preciso que estuviera mal conmigo, porque avia de estàr mal contauta honra como debo. No tengo que ofrecer para precio de mi gratitud, sino todo el facrissicio de mi dolor.

del favor, que recibir el agasajo. Declarome. Quien se retira de recibir el
favor por no obligarse, tiene corazon
vil, pues no sabe deber: y quien siente deber, miren como sentirà pagar.
Quien se escusa de modesto, y humilde, recibe el don sin recibirse, porque toma la parte de la voluntad con
que se le dan para agradecersa, y no
la dadiva para ostentarsa. Yo he recibido el favor, aunque no le puedo admitir, porque me constituyo deudor
de la voluntad. Luego puede ser mejor escusarse, que recibirse.

32 Zaqueo recibio à Christo en su casa: Excepit illum gaudens. El Centurion se escuso de recibirle: Domine non fum dignus. Qual obra mejor? El Evangelio lo da a entender. A Zaqueo le alaba, y engrandece: Al Centurion le eleva tanto, que se admira Christo, y sus vozes las vsurpa la Iglesia para infiruir los corazones, quando han de recibir el pan celettial: Essas son las vozes de la comunion. Pues como, fino le quiere recibir ? Por esso mismo, porque no le atreve à recibirle de humilde. Pues bien anduvo Zaqueo en recibirle; pero mejor el Centurion en escusarse; porque puede

ser mejor escusarse, que recibirle.

33 Merezca, Señores, mi rendimiento se tome en quenta de veneracion la escusa. La impossibilidad me disculpa. A poder allanar impossibles, es cierto que los pisara. A tan larga demonstración me empeñaba interes, y gratitud. Vivirán tantas honras como he debido à esta Ilustrissima Ciudad, impressas en mi corazon.

34. La abeja tiene vna peregrina propiedad, porque tiene gravada en el corazon la imagen de vn Leon. La causa es en lo natural, que de si piel nacen estas dulzes avecitas. La abeja es imagen de la sciencia, yà por su laboriosa fatiga, yà por la cera que produce, indicio autentico del lucimien-

to. Es lucida, pero pequeña: Esse es otro mayor lucimiento, tener luz, y humildad: modessia es aquella pequeñez.

35 La abeja me puede retratar aora, no por la parte que labra dulzuras, y lucimientos, que no tengo cofa de dulze, ni de lucido; fera imagen de mi humildad por la modestia de su pequeñez: Pero aqui de Dios, que la abeja tiene aguijon, y yo no se picar. Es verdad que le tiene, pero no le vsa; pues si acaso pica la abeja, pierde la vida. Luego me retrata, porque primero perdiera la vida, que picar à alguna persona. Imagen es mia, y sino vamos à examinar el interior dexando la superficie.

36 En el corazon tîene gravada la imagen de vn Leon. Essas son las armas de esta Ilustrissima Ciudad. Luego queda impressa en mi corazon. Bien quisiera poderle manifestar, para que en el atendieran vital mi gra-

titud.

37 A la supersticiosa Deydad de los Honores, que venero la ceguedad Romana, la facrificaban, en dictamen de Plutarco, descubiertas las cabezas, siendo rito inviolable suyo cubrirselas en los votos de otros altares. Imagino anduvieron muy discretos. En el Templo milmo que tenian al Honor, tenian à la virtud, porque creyeron sabios, que la virtud daba honor, pues no ay honor fin virtud. A la Deydad de las virtudes la facrificaban cubriendose las cabezas: en la cabeza reyna el Jiscurso; y ocultaban el entendimiento, porque para la virtud no se ba de descubrir el entendimiento; pues el buen entendimiento no ha de descubrir la virend. Luezo el verdadero facrificio es ocultarla, porque le pierde la virtud en deseubriendolas

38 Luego cubriendo las cabezas quando facrificaban à otras Deydades, folo las descubrian quando facrificaban à la Deydad de las Honrass porque para agradecer honras, es necessario descubrir las cabezas. Esta es accion de cortessa. Pero presumo que quedaron cortos. Los Romanos para agradecer las honras, descubrian la cabeza. Yo quissera descubrir el corazon, porque no agradezco de fantasia, fino de voluntad.

Plutare, in qq. Rom.q. 13.fol.443

Cor-

Luc. 19.v. 6. Matth. 8. v. \$.

Vers. 10. Audiens au tem Iesus miratus est.

39 Cortos rendimientos feran los mayores à tan singulares honras como he debido. Sino caben en todo mi co. razon, como cabran en la boca? La estatua de Menon era vocal: Estaba fabricada con tal artificio, que hiriendola el Sol, la hazia hablar: serviala de lengua vn rayo del Sol : Y para agradecer la mia, necessitaba toda esta luz en la boca.

40 No desmaya mi gratitud atender, que es efecto de su nobilissima generolidad. Favorecer forafteros, siempre fue ambigion de nobles cor-

relanos.

41 En Mesopotamia de Siria viven vnas serpientes tan villanas, que alhagando à los naturales, muerden a Plin. lib. 8. los forafteros. Algunas Ciudades ay que parecen descendientes de esta tier-Mayol. in ra. Las serpientes representan à los Dieb. Can. doctos, porque à los sabios los intitulò Christo serpientes. Discretos ay que Matth. 10. le envenenan contra el pobre foraltero. Pero que digo? Esso serà en Mesopotamia; pero no en Zaragoza.

42 Vna propiedad no vulgar ilufera la coronada piel del Leon, refiere-Alb. Magn. la Alberto Magno, y Mayolo. La piel del Leon nunca se apolilla; lo que se embuelve en ella, vive libre de poli-Mayol. in Ila, y carcoma No ay imagen mas Dieb. Can. parecida à la embidia, que la carcolib. r.collog ma, y polilla, porque và taladrando 7. fol. 96. el interior. Esta es la embidia, que consume el corazon.La piel del Leon no la admite : La causa es su generosidad. Siendo el Leon tan generoso, y ran noble, mal puede ser embidioso. Lo grande naciò para embidiado, para embidioso lo pequeño. Pues siendo tan insigne, todos le tienen que embidiar , èl à ninguno no. Este manto del Leon embuelve à todos los corazones de esta Ilustrissima Ciudad, porque son las armas que tienen de sa nobleza: Pues ningun corazon como generofo, cria carcoma, porque ninguno tiene embidia.

43 Vna diligencia que practicò Christo este dia para credito de sus glorias, viene nacida. Qual fue? Apa. recerfe como peregrino para predicar: Tu folus peregrinus es in Ierufalem. Iutento persuadir à los Discipulos sus glorias, y que creyellen fus facigas . Y como reconoce nueltro genio, fe valiò de esta industria. Empezò su pre-

dicación, porque los explicò mil texcos: Interpretabatur ilis in omnibus Vers. 276 scripturis. Reprehendidles tambien, yà con aspereza, yà con blandura: O fluiti, O tardi corde ad credendum: Pues para ser bien oido, hagome peregrino; que quiza será mi predicacion mejor admitida, si me ven que soy forastero.

44 Y como le tratò el Auditorio? Bien ; porque no solo le atendieron con veneracion, fino que le combidaron à comer. Y que le dieron? Partem Vers. 222 piscis assi, & favum mellis. Esto es tratarle con dulzura; porque como era forastero, le trataron con agasajo. Yo no pude hazer mas que imitar la industria : tomè el exemplo, y vine peregrino; pero aunque le faliò bien à Christo, à mi no es mucho me sucediera al contrario; que ay inmensa diferencia de mi à Christo.

45 No me determine en fuerza de mi habilidad, ò en lifonjas de mi fantasia: moviome el impullo de foralle. ro, porque me persuadi, que tan nobles corazones como venero, hospedan à los eltranos mas propicios. Credulidad necia huviera sido mia persuadirme lisonjas en se de alguna prenda: ninguna me arraftrò, sino el considerar, que vozes estrañas suelen delev-

tar mas, que las propias.

46 Bien ha experimentado mi gratitud, reconocimientos de esta verdad; pues en los generofos agrados de los nobles corazones que tanto me han favorecido, ò fe han empeñado en honrarme, en se de su nativa Lealtad, ò en fuerza de la estrañeza, quanto me acerco al restimonio de mi indignidad, crece mas mi gratitud; pues quanto me quitare mi ingenuo reconocimiento de dotes naturales, sobresale mas la deuda de los hono.

Ciudad Ilustrissima, de quien primero faltaran plumas a los cifnes, à la Arismetica numeros, à la posteridad Anales , y a la fama trompas que puedan no referir grandezas, fino acordarlas, pues aun falcan memorias à los figlos, para gravarlas en las ideas: Assi, Ciudad Hustre, gozes a medida de cus meritos las dichas, para que vna vez fiquiera veamos igualada al merico la forma, que admiras los ardientes votos de mi corazon. No

cap. 59. fol. 132. V. 16.

de Animo lib. 23.

> Lett. 34.00. 18.

> > rene

rengo prenda buena, fino la gratitud. A poder trasladar el corazon al femblance, publico restimonio diera de mi rendimiento; pero no sè que Providencia nos recato el corazon, para que quedasse como en duda el afecto: Nunca quedarà sospechoso el mio, que và que no pueda ser Panegirista inmortal de tus glorias, serè publica voz de cus laureles inmortales : Y en fin tomarè à Aufonio las vozes eloquentes, que agradeciendo al Senado

los honores de Conful; dixo hablando con el Emperador : Gratias ago. Imperator Augustissime, si possem. etiam referrem , sed nec tua fortuna defiderat remunerandi vicem, nec nofira Juggerit dilaudandi facultatem. Assi Aufonio. Aísi yo. Goza; Ciudad Hustre, tus inmortales glorias, entre las felicidades de la gracia, que nos conceda Dios para befaros los pies en eternidades de gloria.

Amen.



## ORACION TERCERO DIA DEPASQUA DE RESURECCION.

EN EL HOSPITAL DE ZARAGOZA,

#### EN DESPEDIDA DE LA TERCERA

QUARESMA, QUE PREDICO EL AVTOR: Año de 1671.

Pax pobis at oftendit eis manus ,' & pedes. Seq. Sanct. Evang. Sec. Luc. cap. 24.

Y se manissesta Christo descubriendo llagas, y heridas. Esta es tritteza. Tambien suenan estruendos de combite. Esta es alegria. Quien ha casado la alegria con la trifteza? La Paz: Paz vobis: Luego no la Guerra : con que nos quedaremos con la tristeza, sin color de alegria.

2 Los años passados toque las ceremonias de enseñar manos, corazon, y pies sin ostentar la cabeza ; porque no hazia ostentacion del entendimiento, fino de lo que avia servido. El passado toque, que quedaba segura la Paz, pues se iba la Guerra. Luego este año no ay que dezir. Pues que rengo de hazer? Lo que Christo, despedirse, y caminar. Sigamos para no errarlo passos tan divinos, si se permiten à pies humanos soberanas huellas.

Llego Refereccion. Convocaronse los Discipulos del Redemptor. Halta aqui và corriente la fimilitud. Refureccion ha llega lo. Los Discipulos fieles de Christo ennoblecen con su devocion essas Aras. Y quien predica? Christo. Por Redemptor, y esta Cruz, me representa con sidelidad. Assi copiara yo fu fermon. Y que predica? Dos Temas elige: vno dar paz à fu Audirorio : Otro , refrescar las llagas , y heridas. Pues vamos trasladando las acciones.

Yo, Señores, tengo de dàr à mi Nobilissimo Auditorio la Paz, porque no tengo de darle mas Guerra: Assi queda la Paz bien segura. No escuch indose Guerra, siempre avrà Paz, porque quedaràn en Paz sin mi. Los escetos de la Paz, son alegrias; porque sin mi, quedaràn alegres. Los escetos de la Guerra son tristes; porque avràn estado tristes con mis sermones. Pues buen remedio: Yà no ay mas sermones; con que bien pueden estar alegres.

5 Yo dexo la Paz, pero conmigo me llevo la Guerra: Dexo la alegria, pero cargo con la tristeza. Triste voy, porque no avrè acertado à servir. Pero, Señores mios, apelo à los tratados comunes de las pazes. Aunque aya sido la Guerra injusta, en llegando à pactos, le suelen dexar con lo ganado al enemigo. Yo he estado peleando tres Quaresmas por ganar algo. Mala Guerra avrà sido, porque no avrà acertado la Guerra: Pero en sin, aunque mal, he peleado. Pues, Señores mios, guardense los tratados de las Pazes. Lo poco que he ganado no me lo han de quitar, porque no me han de quitar la opinion.

6 Pero corrijo la voz. No la he ganado, que su generosidad me la diò: Pues no me la pueden quitar; que suera inseliz poder edificar para destruir. Hazer para deshazer, poder serà, pero tyrania. Bueno suera que me huvieran elevado a la cumbre de los honores, para atrojarme despues à las plantas. Luego de esta Guerra me tengo de llevar quanto me han dado, aunque no lo aya merecido; porque aviendome dado tanta opinion, con buena opinion me ten-

go de ir.

7 Ea, pues, à caminar: Pero falta mas; que Christo anda enseñando llagas, y heridas. Y que enseña? El corazon, que le tiene herido. Pues como le ha de tener, si se vè obligado à ausentar. De esse corazon salió sangre, y agua. I uego llora. A tanto obliga una precisa ausencia. No se vaya, pues so siente. Esso siente, no poder escular el viage: Pues con razon muestra herido

el corazon, porque es golpe que puede traspastar.

8 Y que haze su Auditorio? El Evangelio lo dize, combidarle. Con que platos? Con miel, y pezes. Aora resta lo primoroso. La miel, compasiera, y amiga de la cera, significa el lucimiento, porque es lucidissima la cera. Los pezes denotan algo desabrido, porque lo son todos, y tambien picante,
porque viven enquadernados de espinas. Luego le combidan con lucimientos,
pero entre desabrimientos, y espinas. Esto parece que es combidarle con otra
Quaresma, porque es va lucimiento bien desabrido, y espinoso. No puede negarse la proligidad del trabajo, lo Magestuoso del Teatro, la expectacion curiosa que observa, lo discreto que escucha, lo emulo que nota. Ay n.as espinas?
Parecen sermones de rosas, que no ay sin picarse por donde assirlas. A esto picante se junta el desabrimiento si acaso no es bien visto. Luego es plato de pezes picante, y desabrido, pero que si se acierta tiene grande lucimiento.

9 Y que sucede con el combite? Que guito del, escrive el Evangelio: Pero sumens reliquias dedit eis. Le gusta, pero no le aceta, antes reparte las reliquias del combite. Luego para acertarlo, necessito seguir tan divino exem-

plo.

puntual, que propiamente sue combite, porque no me la dieron, sino me combidaron. Grande combite. Atenta obligacion sue gustarle. Esto hizo el Redemptor, pero le distribuyò sin tomarle para sì Luego sue deuda venerar el combite, pero discrecion alargarle. El motivo que tuvo el Redemptor, me obligò à mi. Christo empezò à predicar de treinta años. Permita vueltra Magestad traslado tan vil. Treinta años puntuales numeraba quando vine aqui la primera Quaresma. Christo predicò tres años continuos. Luego no mas de tres Quaresmas. Con que siendo puntual Redemptor, no puedo predicar mas que tres.

Pues acabemonos de despedir. Como se despide Christo? Para no bolver? Mucho sentimiento es: Pero no tanto para el Audirorio, porque ausentandose Christo, ha de venir por su ausencia el Espiriru Santo, que es vn sucidissimo suego, y que se llama Don de Dios: Danum Dei. Christo es Divino, y tambien

V. 27.

humano; pero el Espiritu Santo es Divino todo. Luego tendran vin Predicador todo Divino. No mejoraban por esso, porque tan bueno es el Hijo, como el Espiritu Santo. Pero aqui queda mejor el Auditorio; porque no bolviendo

yo, con qualquiera que venga es preciso mejorar.

Para mi gratitud, y rendimiento, siempre es penosa ley tan severa ausencia. Al aufentarse Christo dexò estampadas en una piedra sus plantas. Tan sentidas estaban, que estuvieron de sentimiento tiernas. Aora la docilidad es mia, porque à mi me cabe toda la pena. Estampar quisera en mi corazon à quien tanto me ha sabido hontar : Pero ya que no puedo desahogarle, dirè siguiendo à Christo. Si huviere algun incredulo, como Thomas, que no crea và mi corazon herido : Affer manum tuam , & mitte in latus meum. Haga ex-Ipar. 20.03 periencia del en quanto ordenare, y verà fi es fiel. Por testimonio, pues, dexo el corazon. No puedo dexar otra prenda, porque tengo pocas, ò ninguna. Las prendas que tuviere, me las ha querido dar su gracia. AV B MARIA.

Oftendit eis manus, O pedes. Seq. San &. Evang. fec. Luc. cap. 24.

L Norte del Evangelio le estrecha à ganar corazones incredulos, refrescando Christo tus heridas, echar la bendicion à los Discipulos, y partirse à su Patria. Si este es el Evangelio, esta es la puntualidad de mi obligacion. Aora no puedo errarlo todo. Vna parte està acertada. Esta es la ausencia. Veamos el estilo, y entremes por estas nobles heridas, que para el dolor de vna aufencia, buen principio son las llagas.

14 Yo no he podido ganar corazones con mi difcurlo: Veamos fi los gano con mi voluntad. A Christo fucediò assi. Despues de aver predicado tres Quarelmas, no le creia Thomas. Luego no le avian aprovechado tantos Sermones. Pues reduzcamos à este incredulo con mis llagas, ya que no le reducen mis razones. Sino te ha reducido mi discurso, mira mi corazon. veamos fi te ablanda mi voluntad.

Merezca, Senores, mi volun. tad lo que no ha podido grangear mi entendimiento. En el genio de los mortales mas priva el guito, que el conocimiento, porque pefa mas la inclinacion, que el discurso. No estan los aplaufos vinculados à los aciertos, fino à las inclinaciones. Lo que ha deimerecido mi razon, viene aora à corregirlo mi voluntad. Thomas incredulo à los fermones, se rindiò al examen del pecho. Luego me deben perdonar, pues rienen gan suyo mi corazon. Aora imagino yo, que tengo de ganar la inclinacion à 19405 à P.95; que aora las gana Christo enseñando las finezas de sus heridas.

16 Es gallardo Texto, aunque enfatico, el de David: In Idumeam extendam calceamentum meum: mibi alienigena subditi sunt. Hasta los mas remotos terminos de Idumea dilatare mi jurisdiccion, los mas estraños serán mios. Esta larga Provincia de dominio se entiende de Christo, que toma possession de todo el mundo. Mi reparo confifte en la version de Lorino: Betendam chirotecam. Eftendere mi Lorin, bies guante. Dos inteligencias tiene alution can eltrafia.

17 En la antiguedad, y tambien ib. en nuestra España, perseverò el vso del reto. Este era va permitido delafio entre dos campos, y el cartel era descalzarse vn guante, y arrojarle enere los esquadrones enemigos Con esta accion quedaban rerados. En Idumea se entienden los pecadores. Luego defafia Christo à los delinquentes. Pues como tanto brio? Porque aviendo predicado tres Quarefmas con acierto, bien puede desafiar à todo el mundo. Pero esto suena consianza, y dista mucho de su modestia. Pues no es confianza, fino fineza. Defafio à todo el mundo con mi guante: Extendam. Pero extendam, no fignifica arrojar, fino estender. Pues estendiendo el guante dize, que vencerà a todo el mundo triunfando de los mas endurecidos corazones. La razon es clara. Calzafe la mano vn guante, reconoce viene algo elitecho, y el arbi-

Pfalm. 19a

Incognit!

arbitrio es picarle para que ajuste. Lo mismo sucede en el calzado, con que se explica tambien : Extendam calceamentum meum. Luego Christo eftiende los guantes, picandolos, Estas son las heridas que oy ostenta de pies. y manos. Oy las estiende, porque Thomas incredulo las renueva, y las abre ; y enseñando el trabajo que han tenido pies , y manos , rendira los mas eltraños corazones.

18 No tengo que ostentar mas prendas, que pies, y manos, lo que han hecho mis manos, y lo que han andado mis pies. A esto se reduce to. da mi ostentacion; no à vanidades de discursos, ni jactincias de aciercos: si acaso he tenido alguno, no es mio, impulso avra sido superior. Del Cielo nace la luz: de la tierra la obscuridad. Del barro de nueltro fer, todo es horrores. Del Cielo que nos assilte, nacen las luzes. Luego no debé ocafionar vanidad los aciertos, pues todos fon prestados.

19 No tengo, pues, que desvanecerme, li acaso he hecho algun fruto. Decreto fue de la Providencia desti-Toan. 1. v. nar à Jonas por Predicador de la afamada Ninive. Parece que es ofender à los naturales. En tan infigne Cindad no avria domesticos quiza de mavores habilidades? fi; pero vaya esta pobre foraltero, que acaso de compassion serà mejor oido. Siempre fue nobleza favorecer a los estraños. Los Anaft. Sy- altros son forasteros del Cielo, porque nait. lib. 4. en dictamen del Synaita, nacieron en el mundo. Siendo de tan distante Patria , ocupan el mejor lugar en la esfera ; porque como es el Cielo tan correfano, los diò por forasteros el mejor

puelto. No cabia en la noble atencion de la esfera menos discreta cortesania. Subia el Sol à lucir en el Cielo. Inmenfo trabajo le cuesta el lucimiento, porque no tiene vn instante de ocio; vive en vn perpetuo curfo. En perperuo curso vivo ; y en verdad que es coltofo lucimiento el que pende de ranto curlo. Aicendia, pues, à honor tan supremo como dar luz à essos azules globos. Es tan modesto el Sol, que abate fus luzes à la tierra, y quando mas arde en refolandores, humilla con mayor modeltia fus luzes. En el Oriente, y Occidente parece mayor à nueltro aspecto, y ocupando el Zenit, que es el vitimo pun : to de su ascenso, quando se mira mas alto, enconces se ostenza mas pequeño. Luego le tocaba por modelto, tener aunque forastero, tanto aplaufo.

No puedo negar las houras que he debido. Dezir que las avia me » recido, fuera vanidad: Dexar de cous fessarlas, fuera ingratitud. Luego fuera peor no confessarlas; porque mayor vicio es lo ingrato, que lo sobervio: Esto es achaque del juicio; aquello, de discurso, y animo. Al passo que no lo he podido merecer, sube el precio de mi estimacion. Conseguir aplausos merecidos, es pagar: Confeguir fin merecerlos, es favorecer Luego mas debo aviendome favorecido, que debiera aviendome pagado. Dar lo que se merece, es deuda : Dar mas, fue siempre galanteria. Dios tiene por estilo dar mas de lo que merecemos: y han obrado tan generofos, que han andado conmigo como Devdades.

22 No negarè he defeado merecer tanto agrado; pero dista mucho de confeguir, la intencion. Vanamente he pretendido can alto honor. No es delito este anhelo. Para esto he erabajado quanto ha podido estenderse mi discurso. Gioria con ocio es ne cedad. Dios trabajo, y murio por darla al mundo. Como se conseguirà, fino perdemos por alcanzarla el aliento? A Christo le costò la vida, porque cuesta la vida la honra : Pero fi se

configue, què mas vida? Què alta cumbre tiene que vencer la cuesta del honor ? En vn Templo, escrive Plutarco, se veneraban Hercules, y las Musas. Quien ha cafado la sciencia con la valentia? Pues el sabio pelea? Pero que mayor batalla, que la fabiduria? Y contra quien elgrime sus armas? Contra los vicios, y en defensa de las vircudes: Pues mas fangrienta es la batalla; porque en la milicia de las materiales campañas, los pullos fon los arbitrios de la fuerre. Reducele rodo el lanze à jugarle al arbitrio de la fortuna, regida con la prudencia : y en fin bara. llan contra enemigos que ven. Los fabios pelean contra enemigos que no faben. El foldado pelea con in contrario; y si es valiente, no tiene mie. do. El fabio fiempre està medrofo; porque mayores enemigos fon los Iii .

Platarc. 43

wie-

BIR Edendino

miedos, que los males. El foldado aventura la vida. El sabio juega su honra. Mejor alhaja es la honra, que la vida, pues no vale coli vida sin honra. Al foldado no le puede agraviar quien no pueda tanto comó el; para agraviarle, ha de ser can valience. Al sabio le puede agraviar qualquier ignorante. Pues bien le juntan en vn Templo armas, y letras, porque necelsican las letras eltar lie upre en arma Luego Hercules, y las Musas tienen parentelco; pues si Hercules domò monttruos, la feiencia se corona de peligros; porque tantos peligros, en verdad que ton montruos.

24 Piso yà el muelle despues de tan larga navegacion. Luego ya venci. Mal dixe. Luego me han hecho vencer. No he triuntado, su generofidad me ha hecho triunfar. Yo pule los pailos, pero su guanteria los laureles. Con ingenuidad proteito mi rendi miento. Recogozco que tantas honras no las he me ecido. Si cal vez en este dia lo ha dicho en este puesto la afectacion lifongera, ò la poliza hipocresia, buelvo à repetir, que tras lado a la voz el ciracter de mi fenti. miento. No lo he merecido: por esfo lo agradezco. No tongo principios de vano; fi he agrad ido, al Cielo io debo.

25 Bolvamos a ver a Jonas. Deltino e Predicador de la grande Ninive. Entre tantos naturales eligieron à este foraltero. Se la cortefania : no, fino impulso de la estera, Este Predicador es puntual retrato mio. Las cir-

cunitancias lo diran.

Jonas al principio padeciò Ion. 1. C. tormenta. No padeci yo mala tormen. ca al principio. Y quien la movia ? El avre telle es qu'en mueve las tormen. ras. Valgame Dios, y que caufa ran ligera! Yes possible, que por vna lipereza fe ha de alterar coda esta hermota Republica? No tiene remedio. Llega vn foplo furiole : llega ocro ayre recio. Vno lopla por vna parce; otro por la contrarla. Con esta congradiccion de vientos se alteran las olas; y como el navio no labe el viento que leguira, ella vezino à caer.

27 Y que hazia Junas con essa tempestad ? Dormir. O es imprudencia, ò remeridad. Parece nimia fatisfaccion, porque no admite el fueho cu, dados por almohada. Pues co-

mo la tempestad no le assusta? Si haze; pero para vencerla, se retira. Dexemos, dize Jonas, que passe este viento, el amaynarà, pues todo es ayre. No le avian conocido en el bagel, ni se podia sossegar la tempestad. Arrojase al golfo, y se sossiega el viento. Este es pundonor, determinarse à morir, ò vencer. Arrojado al mar, le abriga vn pez. En el peligro hallò remedio; que ay males que no tienen mas remedio, que arrojarse al peligro. El pez fue vna Ballena : este es vn pez que no tiene vista. Discrecion fue cerrar los ojos para no atemorizarle con los rielgos; pero mayor fue cerrarlos para no ver a los enemigos: difgistaran, si se vieran: Pues mejor es para perdonarlos, no verlos. Pero aunque no miraba Jonas en la exterioridad, muy bien miraba en lo interior; porque al interior dize el texes que se recogió: Pues assi venceri, si mira muy bien lo que ha de dezir, y no galta la atencion en mirar lo que dizen del.

28 Vencio en fin Jonas la tempeltad, porque pila feliz la playa. Aora falta el principal mysterio. Por què deitina el Clelo à Jonàs para las gran; dezas de Ninive? Si por foraltero (elerive Geronimo) mejores los ay: Si por naturales, Ninive abunda en ellas. Luego ni por foraltero, ni por

natural.

29 Quarro Predicadores infignes presicaban, y florecian enconces en la Corre de Jerusalen , Anos , Oseas, Italias, y Joel. Eltos fueron infignes Predicadores. Luego no es conveniente Jonas. Pues fi es ; porque Ninive es Ciudad grande. Bien grande Ciadad es esta. Ninive tiene el sepulcro inigne de su afamada Reyna. Tiene esta Ciudad el sepulero glorioto de su Princesa Engracia. Jonas, en dictamen de Geronimo , se interpreta Palomi: Cotunha Eta avecica blinca, es imagen de mi habito, D. Hieron. candido codo, que el manto negro de Nomina. fue dispensacion. Todo naciò de blan. Heb. cura como vna Paloma. Esta vive tres diasen va pez. Numero de cres, alufion haze i la Trinidad. Paloma de la Trini lad es elta. La de la Arca craxo va ramo de oliva , en señal de averse Gen. 8. v. rescarado la tierra del universal dilu- 11. vio. La oliva figura la Cruz, porque

Werf. 50

parte de ella, de oliva se fabricò. Luego trae vna Cruz, que significa Redempcion, pues fue la fena de la libertad. Pues si es Paloma de la Trinidad con la Cruz de la Redempsion. vaya à predicar à essa insigne Ciudad.

30 Mirad, Senor, que ay quatro infignes hombres, y gloriofos Predicadores. Quatro infignes Predicadores avran oido eltas Quarelmas, porque tantas ay en esti Ciudad insigne. Digo quatro, porque yo no puedo entrar en el numero. No importa, dize Dios. Esse Predicador es como vua Paloma, candido, y sin malicia; Bien vestido và de inocencia. La Paloma es fecunda de hijos. Luego fera fecun. do de conceptos. La Paloma no fiente le roben sus prendas. Luego no sentirà le hurten sus discursos. La Pa-Ioma es modestissima pluma. Pues que importa que no sea vna Aguila? No pueden ser Aguilas todas las plumas. Mucho importa, porque Vueltra Magestad dize, que son simples Matth. 10. las palomas : Simplices ficus columbes Pues por esfo le deitino, porque co. nozca que si tiene algun acierto, lo debe à mi assistencia todo.

31 Entre veneraciones, Senor, reconozco tan sagrada verdad. Què podian nacer de mi flaco discurso, sino errores? El barro nunca engend a luzes. Que despeños huvieran indo los mios, fi vueltra Benignidad no huviera consagrado mis intenciones? Postrado, Señor, à vuestras plantas, fi puede subir tan alto mi grotero rendimiento, venero el amorolo centro de vuestras piedades. A vuestra luz debo los favores: Poco importan los humanos, assistiendo los divinos; quizà favorece Dios à quien los ho nores no quieren favorecer.

Gers. 39. a D. 230

Vorf. 2 %.

V. 150

32 Dos esposas reconocio Jacob, la fealdad de la Lia, y la hermotura de Raquel. Fue Lia dos vezes delgracia. da, por fea ( para vna muger no ay mayor desgracia ) y porque con su en. gaño arrasò que gozafle Jacob la hermosura de Raquel. Tanto desobliga. ba por la delgracia del roftro, como por fer instrumento del engaño : Y viendo Jacob que atraffaba fus anfias. empezo à tratarla con descariños.

33 Aora entra mi reparo textual; Videns autem Dominus quod des piceres

Liam, aperuit vulcuam eius, forore sterili permanente. Reconociendo el descriño con que trataban à la desgraciada Lia, la hizo fecunda, y estes ril à su hermana. Luego por no ser ran favorecida, fue mas fecunda. De los partos naturales à los intencionales, cità echa la coita. Lia es fecunda por alsiltencia especial del Cielo, por. que la desfavorecia Jacob. Luego favorece Dios con muchos conceptos, y buenos, à quien desfavorecen los humanos.

34 Y en que le fundo este disfavor de Jacob ? El texto lo dirà. El motivo tue, que formò el juizio por la superficie, porque solo mirò al semblante. Reparò el rostro de Lia: no le diò gusto à la primera vista; Pues no es possible que de este rostro salga cofa buena, En verdad, Jacob, que te engañas. No te aficionas mas à Raquel ? Si Senor. Por què ? Porque tiene mejor semblante. Juizio de superficie. Ves toda esta hermosura que te arrebata? Pues es infecunda toda : no tiene fruto ninguno, porque folo es apariencia vittofa: Luego to: do esse aparato de vista no llevara cosa buena. En Lia de quien te has disgustado, encontraras tantos frutos, que te llene de conceptos; porque para hazer juizio, no has de atender à la superficie de lo que oyes, ò miras, fino à los conceptos que hallas.

35 Yo, Senores, tengo el femblante de Lia. Hablo del rostro del discurso, porque es malo. No ay duda , lino que en lo natural es feo. Pues como he tenido conceptos para tres. Quarelmas? Porque viendo mi fealdad el Cielo, me diò los conceptos como piadofo. A Lia porque no la tratalle Jacob con detatecto, la enriquesio de conceptos : Y a mi nie d ò como compalsivo conceptos, para librarme

de algunos delafectos, y descariños. 36 Bien reconozco Señor, que ninguno es mio. Elto es fi ha fido bueno. De los malos loy Autor vnicos De los buenos, vu animado infloumento. Con esta ingenua prot stacion me esculo de la vanidad, que podiera alentaricen mi vana idea , fi mirara los aciertos como hechuras mias. No tienen otro elcollo los Predicadores. fino es el alhago de los aplaulos ; Pises quita

111 2

quien quiere lucir, desprecie todo el viento de la vanidad.

Plutare. q.

37 Los Agoreros Romanos, en dicamen de Plutarco, tenian siempre para observar sus vaticinios vnas lamparas encendidas en las manos. Que conexion tiene la luz para vaticinar ? Discretissima. Lo que mas frequentemente executaban para sus vaticinios, era defatar algunas aves que tenian prisioneras, y hazer juizio por la calidad del buelo. Luego la duz conduce para el buelo ; porque quien no tuviere lucimiento, no podrà remontarse mucho. Mas protundo mysterio ocultaba lo supersticioso de la ceremonia. Las plumas no buelan con cormenta : esta es destemplanza del viento, que las arrebata furiofo: El ayre no dexa bolar bien las plumas, porque la vanidad no dexa remontarlas. Juntaban, pues, las luses encendidas con el buelo de las plumas; porque el milmo ayre que impide el buelo à las plumas, apaga tambien la luz por mas encendida que brille. Luego no avia de aver ayre de vanidad para que pudicisen lucir.

38 Si el ayre apaga la luz, como es constante: Luego quien tuviere ayre no luze. Que hermosa consequencia, y que verdadera! Conozca el vano, que anochece su lucimiento, porque tanto ayre de vanidad le ha de apagar toda la luz. Luego si he lucido, annque tan poco, avra si-

do por no fer vano.

alejar este alagueño viento, es el conocimiento de que el acierto, si ha intervenido alguno, no es mio: no es hechura mia, sino del Cieto: A mirarle propio, era muy arriesgado el viento, porque se miran las hechura ras propias con delirante cariño.

40 Bolvamos à contemplar à Lia, y à Raquel. Fierna Raquel con la elterilidad, clama por noble fucelsion. Docil à fus votos la esfera, la fecunda; pero antes de defatarfe en prendas propias, adoptò para entrerener fus anfias à dos hijos de vna esclava suva: collumbre frequente en aquellos primeros siglos. Al adoptarlos exclama assi: Comparavit me Dominus cum sorre mea, O invalui. Gractas al Cielo, que yà excedo à mi herma.

41 No es facil ajustarle este computo. Lia tenia quatro hijos propios. Raquel tenia estos dos supuestos. Luego, ni la excede, ni la iguala. Quien no dirà, que esto es sobervia? Pues sospecho, que es humildad profunda. Avia instado al Cielo por hijos para igualar la fecundidad de su hermana, El Cielo la concediò dos no mas. Menos eran que los de Lia. Pues que importa, dize Raquel. Aunque no me ha igualado en la verdad, lo mismo es para mi estimacion. Tanto agradezco dos, como si fueran quatro, ò cinco; porque estimo lo poco, como si fuera mucho. Este agradecimiento obligò al Cielo, porque luego le dio dos hijos propios, Joseph, y Benjamin. Por aver agradecido le poco, como si fuera mucho, la da el Cielo mucho como en despique de averla dado tan poco.

42 A todos los estados se estiende esta doctrina, pues es exemplo para agradecer à Dios los favores. Si quieres que te de mucho, agradece lo que te dà aunque sea poco. A mi Norte principal contemplo las vozes de Raquel à otra luz. No se puede negar, que parece habla Raquel como hermofa, porque fon vozes de satisfecha. Yo excedo, dize, à mi hermana. Como si solo tienes dos hijos fupueltos, y la otra quatro verdaderos ? Pues que importa toda ella quenta? Es verdad que eltos conceptos no fon mios, fino prohijados. Los de mi hermana fon layos : Pero que avia de nacer bue. no de aquella cara? Luego vale mas vn concepto mio, aunque sea ageno, que quatro de ella, aunque

fean fuvos.

43 En este l'unto no serà bueno seguir la opinion de Raquel. Pero en què se fundaba para tan hermola presumpcion? Yo lo dirè, Miraba aquellos dos conceptos co no
si fueran hechuras suyas. Mira que
son agenos, que los has hurrado à
quien le costò mucho dolor sacarlos
à luz. Què importa, dize Raquel?
Yo vivo en opinion grande con jacob: mi hermana vive en opinion
mas bava. Es verdad que son mejoressus conceptos, porque son mas,

Gen. 30.0.

y

437

y son suvos : Pero què importa la verdad, siel otro me tiene en mejor opinion?

Tan ciego suele ser el delirio humano, que mira fus obras como milagrofas. Estos hombres son idolacras, que las adoran como divinas. Yo foy, Señores, poco amante de mis obras. Mal dixe, que ninguna es hechura mia. Yo ignoro hazer aciertos. Mejor dueño reconocen ; que tanta esfera, no es de humanos.

Tan poco amante soy de mis obras, que sino las miro con desprecio, las atiendo con descariño. Lo que miro con ambicion, es agradecer. Para esto rindo à todo mi Audicorio el corazon.

46 Aora, Señores, ya es tarde. Tratemos, pues, del viage. Como hade ser? Siguiendo por no errarlo al Redemptor. En la Cena se juntaron los Discipulos. Las señas para el combite, sueron un barro de agua. Llenose la casa: empezò à predicar Christo. El tema fae fu aufencia: Vr transeat ex boc mundo ad Patrem. Postrose à las plantas de todos, y dispuso

Lu jornada.

Esto es compendio. Vamos aora aplicando la distribucion. Oy le juntan los Discipulos en esta Casa, porque ennoblezen oy el Altar. Chrifto Redemptor predica. Vn Redemptor predica tambien. Christo ostenta lu amor : Cum dilexisset, dilexit, y haze cargo del amor anciguo. Antiguo es el mio, pues ha durado tres años. Publica su sciencia diziendo es del Cielo. Si tengo alguna, el Cielo me la ha dado. Modelto se despide, porque se arroja à las plantas. A las plantas de todos me arrojara, para que me difimularan mis errores. Elta cenido. Luego de viage, La caula es, que se le acerca su hora: Quia venit bora eius. Ya se acerca la hora de mi partida.Quando ha de caminar Christo, es el siguiente dia Quando tengo de caminar, es mañana, Christo se ausenta, porque dize es justo que buelva aj Cielo, pues falio del para venir al mundo: A Deo exivit, O ad Deum vadit. Y aviendo yo falido de Sala. manca, es preciso bolver à ella, Christo se despide para no bolver, Teniendo tanto amor, es evidente,

que convendrà assi. Es verdad, porque debe obedecer. Luego fino buelve mi amor, es cierto que no puede mas. La causa de no bolver es, que ha predicado tres años, y le señalan en el Consejo del Cielo la Catedra de Iom, s.v. ensenar, y juzgar al mundo. Luego 22. le impide el oficio de Catedrarico. Tambien à mi me impide este exercicio. Pues fino tiene remedio, vamos caminando. Y como acabare de despedirme? Como acaba Christo: Mittit aguam in pelvim. Con se- Ioan. 13.20 ñas de agua empieza, y con agua 2. acaba. Esto es empezar, y acabar llorando; porque aufencia para no bolver, no pide menor fentimiento,

48 Condolor lo digo, Señores. Postrado à sus plantas pido perdon de mis yerros. Lo poco que los he aprovechado en las virtudes, quan poco he desterrado los vicios, culpa avrà fido de mi discurso, sabe Dios que no de mi intencion. De justicia pido este perdon, porque en corazones can nobles, siempre se pidiò de justicia la gracia. Rendido confessare quanto me durare el aliento, las honras que he debido. O quien pudiera para testimonio de mi

gratitud eternizarlas!

49 Solo relta, Emperatriz Soberana de los Cielos, y la Tierra, que perdone Vueltra Mageltad los defalinos de mi voz. Mal he servido à can gloriosa Reyna: Pero quien puede acertar à tervir, sino desciende et acierto de vueltra benignidad? De vueltra presencia me aparco. No me dexeis vos de vueltra vilta. Yo os hago, Señora, mucha fobra; pero Vueltra Magestad me harà mucha falta. En el corazon, S nora, os llevo, porque soy vuestro humilde elclavo.

No me atrevo à dezir à Vueltra Magestad recibais ella esclavitud amada en don. Lo minimo de la oferra , no la permite el nombre de dadiva, y el conocimiento juzga fupersticioso el culto. Lo que os fuplico rendido, y confiado es que favorezcais mucho à esta insigne Ciudad. Vuestra lealtad es empeña, su devocion os obliga. Si la aveis vista to en sus ahogos, no podeis dexag de efforvarla los peligros. Las Dev-

Marc. 84.0 13. IOAB. 13. V. I.

dades,

dades, de vn favor se empeñan en otro; que favorecer para dexar, es hazer mayor la ruina entre las esperauzas perdidas del favor. Todos, Señora, à vuestras plantas postrados os confagramos leales los corazones. Fieles esclavos somos de Vueltra Magestad. Bolved essos ojos de misericordia àzia nuestras congo. jas. Encended en virtudes nuestros pechos. Alentad con auxilios nueftras intenciones. Reformad nueltros perdidos passos. Y interceded benigna por la gracia, para befaros los pies en eternidades de gloria. Amen.



# ORACION

### DE LAS LAGRIMAS

GOZOSAS DE LA

## MADALENA.

EN LA MADALENA DE ZARAGOZA. Año de 1670.

Mulier, quid ploras? Sequent. Sanct, Evang. secund. Ioan. C2p. 20.



empre hemos de encontrar à Madalena llorando? Què repites diluvios, si yà corrieron fortuna deshecha en tan alta mar tus culpas? Serena los ojos, pues desvanceiò tu Sol las nubes. Con què sombras liueves, quando ignora tu constancia sombras?

a Pero mal condeno tu llanto. Llora Madalena, que con esso quedaràs rica, y pagada. No es mas la perla, que vn llanto docil defatado à los

ojos tiernos de la Aurora. Si quieres, Madalena, ver quantas perlas tienes, mira si puedes contar tus lagrimas. Ya te ha pagado el Cielo en la misma moneda lo que al desperdiciar la profanidad de las galas arrojatte en perlas. Si quieres pagarre, llora; que mejores las forman tus ojos, que supieron arrojar prodigas tus manos.

No son todas las perlas de iguales quilates. Las de primera estimacion las llaman los Lapidarios de todo Oriente. Estas tienen exquisito precio, porque abrevian en su hermosa vida todos los fondos de las luzes. Concibense estas al despertar el dia entre los cemplados baybenes de la escasa luz, que administra tierna la Aurora, madrugando diligentes à recoger en sis conchas las primicias de la manana, y la alegre estrena del dia. Mal hallada en el descanso del lecho Madalena, dexa la casa. Espera, Matrona ilustre que en el delcante. Esso no, en el campo amanece primero, y voy à buscar el Orien-amanezca. Esso no, en el campo amanece primero, y voy à buscar el Orien-ze al campo: Valde mane. Llega al Sepulcro, y encuentra todo el sol: Orto iam. Mare. 26; Sole. Dos Soles divifa Madalena, para que aya tantos Soles como tiene ojos, el que atiende en el Cielo, y el que mira trinnfante del Seputero. Defatada en 6.2.

ternuras, enriquece sus megillas. Luego seran de mas preciosos quilates, pues son perlas de dos Orientes.

4 Estas lagrimas robaton los agrados à su Dueño, porque las antecedenres avian sido medicina de sus culpas. En otros lances lloraba Madalena por sì : aora llora por el Redemptor. Hazer demonstraciones por sì, amor serà, pero propio. La fineza es hazerlas por el estraño : y anegarse por Christo, co-

mo si fuera por sì, no puede ser mayor amor.

Solo estraño el llanto en esta ocasion. Lo natural era enternecerse quando los agravios de su Dueño, y no quando puede imaginarle glorioso. Luego yerra la ocasion el llanto, pues avia de correr en el tormento, y suspender la corriente en el gozo. Pero ni pudo ser mayor fineza, ni mayor discrecion, D. August. dize Agustino. Llorar en el tormento, fuera fineza, pero se pudiera interpretar cobardia: Llorarle perdido, es fiel testimonio de la ansia. Luego bien llora quando le mira en el sepulcro, aunque no llore quando le atiende en el Cal. qui Domivario; que llorar en los agravios, pareciera cobardia; llorarle ausente, es la num quagracia.

La sal Siciliana, es tan peregrina, en dictamen de Del-Rio, y Causino, que se obstina, y endurece con la agua, y con el fuego se resuelve. No ay milagro de la naturaleza, que no sea vna copia informe de la gracia. Las aguas representan los tormentos, y las penas. El fuego por su actividad impaciente, es imagen del amor. Endurecerse con los trabajos, y penas, es valor de la cons- tes, quod tancia: Resolverse à las llamas del amor, es noble ternura. En rodo tiene suerat de gracia Madalena; pero en esta ocasion bien se vè, que llora con mucha sal, monumeto pues se desata al fuego de su amor. Solo al volcan de su amor se ablanda, siendo sublatus, roca firme à los combates de los agravios; que no se avia de dezir de Mada-

lena, que lloraba por menos caufa.

La viltosa delicia de vna flor, vana pompa del prado, se obstina, y enpristece con el ceño elado de las inclemencias, y à las fervorosas coleras del sus. Sol desata la verde vida que animan sus esperanzas. Entre las enemigas bata- Del-Rio llas de las olas se concibe aquel puro nacar, que desperdicia la tierna docili. Disquisse: dad de la Aurora, sin que la repetida inquierud de su enojo estorve, que pre- Mag. lib. z. ciosamente se obstine la candidez de la perla. La purpura fina del coral, es vn cap. 3. fol. arpol, que vive en lo profundo del centro, afirma sus rayzes en el pielago cristalino, dilata las ramas, porsia à vencer las espumas, saca a luz sobre el Causin.lib. combate de las aguas los brazos; y de batallar con el Sol, y con el viento 9. Symb. que le injuria, debe de sacar el semblante tan sangriento. Erudicion vulgar es 74. que el diamante no se labra, ni ostenta la preciosidad de sus sondos à las injurias del yerro, ò à las instancias del buril, sino à las vicalidades de la purpura de vn muerto corderillo. Todos estos son prodigios que sabe formar la naturaleza, y todos son vna copia de Madalena; que es tal, que aun toda la nazuraleza no balta para copiarla.

8 Es Madalena la mas fragante flor del Jardin de la Iglesia. La mas preciosa perla que se concibiò entre las inquierudes del mar del mundo, y los llantos de su Cielo. El mas fino coral que aviendo echado rayzes en el piclago del mundo con sus vistosos desperdicios se puso triunfante sobre las olas para mirar el Sol de Christo. El diamante de mas fondos que tuvo Christo à sus plantas, para elevarle à las sienes. La flor se encoge al rigor, y se desara al Oriente. La perla se rie de los agravios de las olas, y sale presurosa à buscar los agrados de la manana. El fino coral vence los cormentos del mar para buicar el Sol. El diamante desdena yerro, y solo descubre sus sondos à la purpura amante de vn tierno corderillo. Luego tiendo Madalena flor por su hermosura, perla por fu fineza, coral fino por su constancia, diamante por sus muchos fondos, que mucho que como flor , perla , coral , y diamante este firme à los agravios , y à

vista del Sol le refuelva en ternuras?

Todos ellos lon mysterios de la naturaleza, pero Madalena los supo eles var con su gracia. Para acordar sus inmortales criunfos, ne-

ceisito que me la conceda mi Schora. AVE MARIA.

Loan Oculi: fierat, & no invenerant, lacrymis va Cabant.amplius dolen quam quod fuerat in ligno occi-

# 

Mulier, quid ploras ? Seq. Sanct. Evang. secund. Ioan. cap. 20.

cs dezir que llora Madalena. Preguntanla la causa de su stanto, y responde que llora, porque no encuentra à su Ducho. Mi Oracion se reducirà à dos Puntos. El primero serà considerar en estas hermosas lagrimas el mar de sus grandezas. El segundo, por cumplir con la ternura con que miro a esta ilustre Matrona, sera contemplar sus grandezas en las que parecieron a nuestro mortal aspecto saltas.

#### PUNTO PRIMERO.

Y llora Madalena. Pues ov le engrandece, que sube mucho su llanto. Muy elevadas offan las nubes, porque ocupan effos medios espacios de la esfera, siendo viltofos embarazos del a, re ; y las nubes fon hijas del llanto, porque al deshazerfe la nube en lagrimas para fecundar la tierra, ocationa los vapores, de que se buelve a entreteger la nube. Lis mylleriofa Providencia, pues quando la nube por llorar te deshaze, con fu mismo llanto le forma otra nube, y crece. Parece que el Horar es destiazerle, y viene a ler aumentarle. Estas son las lagrimas del Ciclo: l'arece que quien llora, se consume, y se deshaze, y con fu mismo lianto crece.

12 Sofpecho que si resuscitara, como fingen, el Fenix, fuera la ocasion de tan fecunda vida entre amagos de muerte, que el le arrojaba a la noguera, fin aguardar à que le quemaran: No fuene fantasia mia ; porque doy que ava Fenix, figuiendo el dictamen de rantos, que le juran lin averle viito. Si a este le quemaran con violencia, no reluteitara, porque dizen que el milmo le compone la hoguera, y inerepido fe denina à la llama. De aqui fe inhere vna moralidad muy vril a nucira intencion. Macnos lloran, muchos padecen. Luego le au mentaran con fus lagrinas, y dolores, Conforme fueren, Si lloramos por violencia, fi padecemos, no porque buiçamos el dolor, sino porque el dolor nos busca, y no le podemos huir, so, lo servirà el llanto de c'e hazernos, y el fuego del dolor de consumirnos. Si buscamos el llanto, y el dolor para divertir la ansia del amor con padecer, es habilidad de Fenix, que quando le queman sin querer quem arse, no resuscita; pero resuscita quando el por su gusto se quema; Pues si queremos no anegarnos en el llanto, arrojemor nos nosortos al piclago.

13 El lugar del mayor llanto, es el infierno; y fiendo la provincia infeliz de los lamentos, fon ociosos, porque son hijos de la violencia, y no del gusto. No tiene de llanto mas que el nombre, porque aun no tiene el desa. hogo: son vnas lagrimas à destiempo, hijas de vil caula, porque sin mandarselo el sentimiento del corazon, embarazan moleltas los ojos. Que profune da advertencia es , ver que una lagrima a buen tiempo, apaga toda aquella llama, y que crecen las llamas. quando son lagri nas à destiempo! No ay que perderle, Carolicos mios Buen norte tenemos oy. Lloremos por gulto, para apagar el fuego; que crece el fuego quando no te llora con guito.

14 Pero esto es inclinarme à las grimas triftes, y estas de Mad ilena son alegres. Pero mal dixe lagrimas triftes, to las son alegres. Si se mira el fin que se debe atender, es ficil la razon; porque llorar por caula can no. ble como el Cielo, no debe entrifte, cerine, fino alegrarme. Pero aun fin pliar la margen natural, es constante la propolicion. Porque el llanto defahoga las injurias del pecho: Delaho: garle, es beneficio, porque el ahogarle fuera agravio. Luego fi el llanto me delahoga, ya me alegra. La ocafion del lianto ferà la trifteza, pero el llanto no puede falir de la esfera de la alegria ; porque es vna medicina que rezeto la naturaleza fabia para la pena : es el remedio que da contra los dolores. A que enfermo le entrificcieron los remedios . y las medicinas? Antes le alegra e Porque espera con

ellas confeguir la mejoria. Pues si con el llanto se cura la pena, debemos alegrarnos de tener tan à los ojos la medicina.

15 Què sean tan poderosas las lagrimas, que hagan pazes con el Cielo! De verdad que pues valen tanto, tienen razon de llamarlas perlas, Madalena llorosa mira primero, que los Apostoles la luz del Redemptor, fiendo privilegiada à essas cumbres de la Iglesia, Peregrino favor fue; pero à la ternura de sus ojos mal se puede resistir. Lagrimas de muger amante, no ruegan, fino mandan: no suplican, fino violentan. En fin, se pone à conversar con Dios. Rara familiaridad!

V. 23.

16 Hasta el mar de brouce que 3. Reg. 7. ocupaba el sumptuoso Templo, se numeraban veinte y cinco passos, ò escalones, que hermoseaban la eminencia de su ascenso: Vencida và esta cumbre, estaba llano hasta introduciese en el Oraculo, o Sancta Sanctorum donde respondia la Deydad à los gemidos del Pueblo. Este mar es espejo de las lagrimas, yà por sus crittales, yà por ser donde se purificaban los Sacerdotes : y estas son las lagrimas de la penirencia, que lavan, y quitan la culpa. Para subir al mar avia veinte y cinco gradas: del mar al Sancta Sanctorum cra llano; porque hasta llegar à las verdaderas lagrimas ay mucha cuelta, y mucho que subir; pero en llegando à llorar, està à vn andar con Dios.

17 En alpecto de Horcelano conversa oy Christo con Madalena. Las lagrimas le hizieron mas tratable la humanidad, y vino como ambiciofo à banarfe en sus cristales, ò à recoger las perlas, que se le caian por los ojos, El Cielo cristalino es el nono, vezino, y casi inmediato al Impireo, que es el solio de la Deydad; porque este Cielo es el formado de los cristales, espejo purissimo de las lagrimas. Luego fon superiores al Sol, Luna, y Estre llas. Mas profundidad late en el sitio. Desde el Ciclo del Sol, y de la Luna ay grande distancia al Impireo, que es el Trono de la gloria; pero el Cielo de las lagrimas està muy vezino. Lue. go estan las lagrimas, pared en medio del Cielo; porque las demás virendes ellan algo diftantes de la gloria; pero las lagrimas chan tan vezinas, que fon las inmediatas.

18 Con el Cielo estan, pues miran oy à Christo. Yo contemplo aquel delden, que oy afecta el Redemptor con Madalena negandola los brazos, no como retiro, fino como indultris de amante: Noli me tangere. No me abrazes, dize Christo. Parece esquivez, y es fineza; porque si Madalena le estrechara en cariñosos abrazos, no la pudiera ver aquel inffante los ojos: Pues mas quiero deleytarme con las lagrimas de essos ojos, que darte dos mil abrazos. A este que parecia defden, era preciso que respondiesse en Madalena el dolor : al sentimiento saltaria el corazon quebrado en desperdicios de cristal. Pues neguemosta los brazos, aunque parezca elquivez, por el gusto de verla llorar.

19 Vna hermofera llorando, es dos vezes hermola, en el semblante, y la ternura. Luego no es mucho gulte de ver à Madalena llorando, que tiene Dios hermoso gulto. Pero no parece fineza para Madalena, obligarla à que se desate en ternura. No lo entienden. La fineza es ella , porque

le engrandece con fu llanco.

ao En el monte Nimpheo ( noten el nombre, que bien merece 112. Pereyr.lib. marfe por hermofa Madalena, Nims 4. in Dan pha Sacra) vive vna piedra zan olvi- fol. 187. dada de su dureza, que es va volcan In nymde llamas, y de tan peregtinos incen. phao exit à cendios, que crecen mas con las llu- perea flamvias. Piedra pudo ser Madalena en su ma, que plu primer estado, piedra del escandalo vijs acconfue, es verdad; pero à la luz del Re- dicur. demptor le delato en liamas de finegas; porque fiendo tan peregrinos fus âncendios, se avivan oy con las lluvias de sus ojos.

Vna industria ingeniosa ay paga dar à la plata el lucimiento del oro. Si se lava la plata con cenizas de Basilifco, efcrive Alberto Magno, le miene te ranto como oro, que no le dittingue , ni en el aspecto , ni en el polo, vi en lo folidos Refiero fus vozes por fer can peregrina la noticia : Si argentum cineribus Basilisei fricetur, accipere Alb. Mag. Lidetur auri pondus, splenderen, & de Anim. Soliditatem. Varios citados tuvo Ma. cap. 25. dalena : bien los contesso eloquente lu penirencia. El primer eltado fue de yerro, porque fue de delico. Paísò al met il de cobre , porque se recobrò de aquel yerro. Purificole ranto con KKK

Alb. Mig

su penitencia, que quedò limpia como vna plata. Poco es para tan infigne Matrona. Los basiliscos son los delitos; pero estan reducidos à cenizas porque los convircio el fuego de lu dolor en pavelas. Luego serà buena industria para hazerse de oro. Pues lavemos con essas cenizas su plata. Falta agua. Aqui estàn las dos tuentes de los ojos de Madalena; porque para que quede como vn oro no puede aver mejor industria.

Sospecho que mirando à Madalena, se puede construir el texto tan dificil de aver salido esta Matrona al Sepulcro muy de mañana, aviendo và rayado el Sol: Valde mane, orto iam Sole. Suena implicacion, muy de manana, y Sol; porque aunque el Sol madruga, no es quando sale tan de mañana. Pero que buscamos soluciones? No ha dicho que saliò al campo Madalena? Luego esta el Sol en campana; porque amaneciò muy de manana, fi salio muy de manana Mada-

Aunque porfiara la hostilidad de la noche a esforzar su larga jurisdiccion, avia de romper Madalena sus lobregos esquadrones con su luz. Vna piedra preciola ay que hurto al Sol fu imperio, pues convierte la noche en dia: El carbunco enciende las fombras con tan perpetuos resplandores, que amanece contra los decretos , o paratitmos del Sol. El Carbanco for los ojos de vn irracional; pero es tan pe: regrino, que entre llamas no luze, y banado de agua resplandece : Aqua perfusus exardescit, elcrive Geminia. no. Mas es , que el corazon humano, dize Bercorio, si ha padecido veneno, v vive tres dias entre lentos incendios, la convierce en carbunco.

Toda es preciofidades Madalena, segun estas noticias. El carbun. co fon vnos lucidos ojos, que refplana decen con agua; porque oy resplande. cen mas con el llanto lus ojos. Su corazon padeciò antes veneno ; què Cor homi- veneno es el delito. Viviò tres dias nis veneno enere llamas, porque tres dias fintio la mortui în aufencia de su Dueno en el Sepulero; igne fine in Toda es luzes Madalena, fila acechatermissione mos el interior, à la mitamos los ojos. erlbus die- Luego es natural, que faliendo can lubus missum cida muy de manana, digan que ama. non combit necio el Sol al ver de repente canta - Jus-

25 Siempre es esta Matrona grand ni, sed in de, porque siempre es Madalena; pero nunca may or que aora quando llo- ignei colorosa. Experiencia es, que arrojando tis convervna moneda pequeña en vn vaso lleno ti. de agua, parece mayor quando se mira anegada en la hermosura del cristal. Por qualquier lado que Madalena se mire, es grande, porque es moneda de grande precio; pero oy se mira anegada en el cristal de su llanto. Luego quando llora se engrandece; por que es mucho mayor mirandola entre el cristal.

26 Grande es aora que se anega: Pero tambien es grandissima si cessa, porque parece mayor quando se retita a las pomas de Marsella. Es vn enigma, que à qualquiera luz que se mire,

parece mayor.

27 Alabase mucho el valor invicto de Abrahan, quando à vna leve insinuacion del Cielo dexò su Patria, y condenando los alhagos de la cuna, fe expulo à las contingencias de peregrino, y desazones de forastero: Egredere de terra tua. Y parece mas digna de alabanza Sara, escrive Chrisostomo ; porque Abrahan en su peregri- bie in Cata nacion, sue assistido de su amada Espola. Luego era mas justo se elogiasse la ternura, y el valor de Sara, que el arrojo obediente de Abrahan.

18 En Leyes Divinas, y huma- tudo, nas es cierto, que mayor elegio se debia a Jara; pero la Escritura le calla, no porque se olvide de accion can glo-Hola, y kea mas dichosa la accion de yn hombre, que de vna muger; fino porque para vn hombre yà le encuenrra elogio; pero para vn valor como este de vna delicada muger , no ay en toda la eloquencia voz: Luego no fe quenta, porque no ay en todo el mundo baltante alabanza.

PUNTO SEGUNDO.

El segundo punto era contemplar en Madalena sus grandezas en las que parecieron à nuestro mortal aspecto faltas. Engrandecer à Madalena por lo que es, es may tacil : Elevarla por lo que fue. es dificil. Quien dira que Madalena acredita mas la grandeza divina por el estado infeliz que tuvo? Solo tu puedes hazer grandeza la infelicidad.

Gen. 12.00 Chrisoft. Mihi magis videtur mu lieris fortis

Geminian. lib. R. C. IZ. Carbuncu" lus proiectus in Igne, velut inter mortuos carbonesex tinguitur, fed aqua perfulus exardefcit. Berchor.

Marc. 16.

V. 2.

Gran-

Pfalm: 67. 0. 36. Mirabilis Deusin Sanctis fuis 1. Reg. 21. V. La

30 Grande es Dios en sus Santos, como canta David: Pero mayor parece en Madalena por lo que fue. Por el triunfo celèbre de David que llenò de admiracion los largos lienzos del Orbe, suspendiò en el Templo el alfange, que corrò el cuello à la sobervia monstruosa. Mas debido, y natural parecia poner la honda, y la piedra, porque estos fueron los nobles instrumentos de su victoria, pues fueron armas de la ruina : el alfange se ensan. grento en vn rendido, y era arma muy profana, pues era del Gigante.

Hug. Car. bico

V. ZI.

31 Pues por esso mismo le pone en el Templo, escrive Hugo, La honda pastoril, y la piedra, eran armas de David. La espada, era arma de Goliar: Este representa el vicio yà caido, y idea la penitencia, quando postrado al Cielo llora vn pecador su delito. Assi fue Madalena: pecò sobervia en galas; pero caida à las plantas de Christo, anega sus profanidades. Luego solo se ha de suspender en el Templo la espada, y no la honda, ni la piedra: Porque las armas suspensas en el Templo, son laureles de su Dueño que le vive. La espada es de mi enemigo, dize el Cielo: honda, y piedras son de David, que es mi amigo. Pues no hago tanto caso de estas armas: Vengan para triunfo mio las armas de mi contrario; porque mi grandeza consiste en quitar las armas al enemi-

A fus plantas fe pusieron por despojo las armas blancas de Madalena ; y nunca mas victoriofa, que rindiendo sus armas para laureles de su Amante. Son dos victorias en vna. Madalena vence, y Christo triunfa; porque elta es su mayor victoria.

Elogia el Espiritu Santo à Jesbaan, Capitan valeroso de los Reales de David, y compendia sus hazanas en esta claufula : Levavit bastam fuam I. Paral. I Super treventos vulneratos. Venció en vna campaña el solo à trescientos hombres heridos. O es nimia profundidad el elogio, ò improporcion. Nunca fue valor triunfar del rendido. Ven. cer heridos, lobre poco pecho, fuena nobleza poca El herido, medio vencido elta. Luego fuera mas vencer trefeientos janos, que heridos.

34 Mallo difcurro; porque effa diferencia ay en la batalla del fano, ò

herido, que el sano pelea de pundono. rofo; el herido pelea como delesperado. Al fano le pica la valentia : Al herido, la valentia, y la antia de la vene. ganza, que es dorada espuela del azero. El sano pelea por vencer; el herido, por vencer, y por vengarie. Al sano le mueve el impulso de la honra; pero al herido, honra, y ira. Mas es vencer las segundas iras del enojo, que los primeros impetus del ardinienco. Luego no es tan grande crianfo vencer a vn sano, como triunfar de vn he-

Este fue el lance de Madales na. Dios en todos los Santos vence; pero en vnos triunfa como fanos; en-Madalena triunfa como herida sangrientamente del mundo. Luego ella debe ser la victoria celebrada, pues es la que enciéde la purpura de la herida.

36 Quien creera, que siendo can discretos los antiguos, facrificassen al Sol el cuervo. Lo natural era dedicarle el Real plumage de la Aguila, paxaro can noble, que supersticios le quenta al Sol fus vislambres. Pues hermola discrecion sue, escrive Por- animal, aushrio; que tanto luze el Sol por las picatifsimo Reales plumas de la Aguila nevada, como por lo negro de vn cuervo que se le dedica. Esta negra pluma es indeleble caracter de vn pecador porhado en sus vicios. La Aguila, por su remontado buelo, es imagen de los mas elevados en la virtud. Es verdad que carn. la Aguila es ave estimada del Sol; pero el sol de Christo lo que mas estima es, que à los rayos de lu luz el borron del vicio blanquee, y se transforme en claridad.

37 Los elogios divinos del Redemptor se compendian en esta claufula: Virga de radice Iesse. Vara de Isas, 11.00 Jelse. Mas propio parceia desir de David : porque por la sangre de David tiene la descendencia de Jelse. Pues mysterio fue expressarel nombre de Jesse, callando el de David; porque la gala de Chelito, eferive Ruperto, es, que de elta vara nace una flor Rupert lib. hermola, que delafia en aromas colas si. de vielas preciosidades del Oriente. Jeste toria Verhi tuvo fiere hijos, que fueron reproba- Dei, c. 19. dos para el Imperio, y escogido folo David. Luego expressando à Da- 1. Reg. 16. vid, ponia el eleogido : nombrando v. 10. & à Jelse, equivoca el clecto con el 13.

Kkka

Pier lio 2 36 Hier . pag. In auspica? tilsimum oracu orum authori meruit immo-Porphir. lib. de able.

444

Malachie

Ad Heb, 12

4. 0.2.

0.29.

despreciado. Pues esta es la gloria de Christo, facar tan hermosis flores del

seno de tan obscuras raizes.

38 Pero que flores saca en Madalena, quando su ardor agosto las flores que vestia de profanidad? Essas flores facò; si yà no son hermosos frutos. Mucho es que Madalena trave conversacion aora con el Sol, y en casa del Fariseo toque al Redemptor sin abrasarle. Christo es Sol, y fuego, que entrambos son epitetos suyos. Siempre fue intratable el ardòr : nunca permitio manosearse el volcan : es muy desdeñoso vn incendio, y todo sa lucimiento consiste en que le miren con respeto, y no quieran tener con su luz ninguna humanidad. Luego es milagro, que Madalena no se abrase con tanta vecindad de Sol.

Vn arbol ay que parece tiene imperio sobre la esfera. Al laurel le veneran los supremos enojos de las nubes, y sus cenos son para sus ojas agrados. Dos propiedades tiene este arool: La primera es vulgar, y es, que fus ramas comprimidas excitan fuego. La segunda es peregrina. Resierela Rumecio. Es arbol tan fingular, que muchas vezes contra las esperanzas del tiempo arroja los frutos antes de defararle en flores, y condenada la vana pompa con que avia de florecer, effuerza toda la virend de furaiz, para que fin diverrirle en flores le corone

de mas colmados frutos.

Arboles fomos todos los mortales ; pero Madalena es laurel; ya porque elte es arbol de triunfo, y Madalena arrojandole à las plantas, coronò de laureles sus sienes hermofas : ya por las propiedades dichas. El laurel comprimidas fus ojas, y ramas, engendra incendios : y al desperdiciar Madalena las ojas de fus galas , excitò el amorolo volcan de su pecho: Dilewit multum. El laurel por dar mas Luco7.verf. colmados frutos, dexa las Hores : Madalena dexa las humanas flores por aplicar toda fu virtud a divinos frutos. A cite arbol le veneran los rayos. Luego es milagro muy natural, fe dene tratar de Madalena effe Sol.

Madalena fe iluttra con fu era. to, y el Sol de Christo le engrandece con reducirla à su esfera. Ette puede fer nuestro consuelo en tan mortales guinas, como padece queltro barro,

ver, que la Providencia divina se ilustra con nuestra ruina quando la repàra su grandeza. Pero no hagamos à Dios grande à tanta costa; que aunque todo es facil à su diestra, mucho parece que necessita para reparos de nueltros edificios perdidos.

42 La primera admiracion del Orbe, que fue el Templo Magestuolo de Salomon, tardo en edificarse siete anos. Breve circulo al prodigio de tantos figlos. No le venerò el tiempo por grande, ni le perdonò la injuria por hermolo; que contra los ceños

del tiempo no tiene privilegios la hermolura, porque se los niega en su cara. Delvaneciose la eminente ocupacion de los ojos, y vistoso embarazo del ayre. Bolviose à reedificar, y con-

iumieron quarenca y seis años en la Ioan. 3. 0. reedificacion. Paremos el juizio, que 20. es my steriosa la dilacion del tiempo,

Todos los mortales, en frase de l'ablo, somos templos vivos de 2. ad Cor. Dios, breves Palacios donde su dig- 6. v. 16. nacion habita. Este Templo animado, es imagen del Templo de Salomon, ò el de Salomon imagen de este. Edificole en termino de siete asios; porque eitos representan los siete Sacramena tos, y los siete dones del Espiritu Santo con que edifica este christiano Templo. Yà edificado tan acosta de la esfera, fin que aya costado al hombreel mas leve cuydado can hermola fabrica, se arruina por nuestra culpa, Mira lu Dueño el edificio caido, y como lu piedad no confiente ver ruinas in levantarlas, trata de la reedificació, que es gracia que nos quiere hazer. Empieza à reedificarle, y gasta quarenta y seis anos (Quarenta, y siere dias tiene la Quaresma, que aora hemos passado, termino dellinado para reedificarnos ) Luego mas tarda en reedificarle que en hazerle ; porque como tiene mas que hazer, gasta mucho tiempo mas.

Por lo que le cuesta reparar quiebras de edificios, se reconoce su grandeza mayor, pues mas lo ellimara, quando le cuelta mas. O no obliguemos, Carolicos, con tales ruinas a probar lus grandezas ran a colta lu. ya, y nucltra. Contervemos el edifi. cio christiano del corazon i que si vna vez fe quiebra , tarda amcho en repa. rarie lu ruina.

470

Rumet's in

virido Saco

Script. lib.

20 arboret.

Viquando-

que florem

fructu præ-

veniat lau-

THISO

I. /eot. I.

45 Lo que sucede en la vida na. gural, acontecera en proporcion con la vida espiritual. En el aliento natural vemos, que en las oficinas naturales de los ocultos fenos, se tarda nueve meses en labrar vna vida. No es mucha pereza para tan grande obra. En labrar , pues , vna vida se gastan nueve meles : para perderla balta vn Instante, y para recuperarla se necessiza vn milagro. Luego esto sucederà con la espiritual. En lu primera fabrica, como está la razon docil, con vn poco de agua del bautismo que le toque, le da la vida. Crece la razon, y al instante que le brinda el apetito, anuere. Y el resuscitar? No es facil, si Dios no ayuda. Casi se necessica va milagro; porque dar Dios la gracia al indigno, para que lo dexe de ser, punto menos es que milagro de sa Piedad. Luego cali mi agrofamente bolvemos à vivir : Pues cuydado con no morir, que no avra cada dia milagros para refufcicar.

Escucho dezir, que Madalena es consuelo de nuestra fragilidad. Dizen bien, porque de pecadora paísò à encender con sus luzes la Iglesia. Luego es vna esperanza, que sino nosassegura, a lo menos nos confuela, ver, que del vidrio labe Dios formar fondos de diamante. Es assi : Pero esto serà mirandonos en el espejo de Madalena. Quantos estados tuvo? De pecadora, y de penitente. Bolviò despues de penitente à mirar algun vicio? Nada menos. Pecò, pero no bolviò à reincidir. Luego sera consuelo à los fragiles que delinquen, y lloran : Pero quien cada dia reincide, mas la tendrà por Fiscal, que por Abogada, pues no roma el exemplo de su vida.

47 Se ha de dexar el mundo. Menos mal lo dire. El mundo no lolo fe ha de dexar, si no olvidar, ò perder. Olvidar, porque aun le tengo de borrar la memoria : Perderle, porque con esso lino le busco, no podre hallarle. Pero ay vn elbio dexar entre dos luzes, que à dos passos se buelve à encontrar lo que dizen le dexo. Mala convertion es elta.

48 En los ceños de la noche llama. ban à las puerras de la Esposa, y escusandose de abrir, diò por razon, que se gvia definidado la tunica,y no arbitraba medio para veltirla: Expeliavi ma

tunica mea, quomodo induar illas Pare- Cant. 5. %. ce melindre de dama : miren que her- 3. molo impossible, no poder veitirse vna camisa. Impossible es, si se profundiza bien , escrive Ambrosio , por- D. Ambros. que no se han de quedar los ojos en lib.de Isaae la superficie del habito.

49 El que llama à la puerta es cap.6. el mundo. La Esposa es vna alma perfecta, que huyendo sus falsos ahogos, corruptelæ, se retiro de sus engañosos artificios, tunica pas-Desnudose de las passiones que la po- sionum. dian divertir : llama el mundo à gol- Et lib. 3 de pes de la memoria que representa sus Virgin. fugitivas glorias, para que buelva à Sie se actus veltirse de las passiones que le desnu- corporis, & do; y responde como verdadera pe- terrenos nicente, que es inpossible; porque exuit mores desnudandose vna vez de las passio. ve nescias nes, si se buelven a comar, no ay que quomoto, esperar cada dia convertion.

Este exemplar propone Ma- lit, rursus dalena: Y pues todos quieren intro possit ine ducirle a devotos de sus prendas, imi- duete. ten tambien sus acciones. El medio de llegar à tanta cumbre, fue aquel llanto: Pues anequense nueltros ojos en llanto, que es à lo que mueve su exemplo.

51 Elta hermosa corriente obliga al Redemptor estando glorioso, à que vista el trage, forattero ya, de mortal, por delegrarle en su conversacion: O grandeza de las lagrimas, que obligais à que desciendaChristo à verlas!

52 Conitruyo fielmente vn tento, que es la mayor executoria del llanto, que he encontrado en las divinas Letras. Lloroso gemia Israel las infelicidades de lus congojas, que aunque merecidas por sus excessos, como no labe prescindir lo sensible del dolor, executa tanto al fentimiento va golpe definerecido, como ocasionado. Delatole en arroyos de penas co no delesperado para anegarse en su piela go; y como la Divina atencion està tan vezina à la miseria, compadecido à su llanto embio vn Angel para su confuelo. Assi dize el Texto: Ascendis Angelus Domini de Galgalis all locum Hentium.

53 Subiò el Angel al ficio donde lloraban los infelizes. Esta voz pare-ce errada ; porque si el Cielo està fuperior à la tierra, y los llorofos viven en la tierra , y el Angel en el Cielo, no puede al Angel fubir , fino baxare Def.

O animo

ctiam fi ve-

Indit. 2. Vi

condit

cendit ha de dezir , y no Ascendit. Bueno fuera querer enmendar el texto. Ascendit dize, y habla como divino. Superior esta el Angel en lugar à todos los mortales, porque los execde quanto và el Cielo à la tierra: Pero como sora venia à va lugar de llancos: Ad locum flentium, elevan ranco las lagrimas, que para venir à su lugar el Angel no baxa, fino fube ; porque engrandece tanto el llanto à los hombres, que quedan superiores à los Angeles.

Mas profundidad oculta el 54 rexto. Esta Inteligencia, escriven algunos Expositores, fue la misma que animando à Josue le dixo era el Principe de los blancos tafetanes de la Pa-Tofue 5. v. tria : Sum Princeps exercitus Domini. Pues si hablando con Josue se intitula glorioso Principe, como aora se llama Angel folor Angelus Domini Siendo solo Angel, puede entenderse vn Angel inferior: y no es justo que vn Principe de los Esquadrones Celestiales passe por vn Angel de los Coros inferiores. Pues a le declara Principe

con Josue, como calla el nombre con los triftes?

Respondo que por la diferencia de prendas. Josue era Capitan General, y Governador de su Pueblo; pero aunque tenia tantas prendas, era inferior al Angel: y à su vista se intitula el Angel Principe ; en presencia de los que lloran, calla el titulo de Principe, y revela solo el nombre de Angel; porque como el nombre de Principe dize superioridad, à vitta de les que lloran no le parece que es superior.

55 No es mucho, Madalena, parezcas exceder puras Gerarquias, quando obligas à descender a tu Dueño à que se mire en essas hermosas fuentes. No acuso tus desperdicios, que eres noble, y liberal, y cumples con der-ramar favores. El que te pide nueltra veneracion es, que seas fiel Abogada con tu Amante, para que aos de la

gracia, y acompañarte en etere nidades de gloria. Amen.

Rectum Deo , finistrum mihi

Levissima has correctioni. S.R.M.E. docili mente co animo, meque ipsum libens lubensque subijcio.

Eterna sit Laus

Sanstissime, & individua Trinteati excuius calica aparitione gloriamur nomine , Santtissima Dei genitrici Maria , absque origina. lis navi suspicione à primo sua sanctissima animationis instanti concepta.

SS. PP. NN. S. Ioani de Mata, & S. Felici de Valois nostra Redemptorum familia Patriarchis, santtissimo meo Custodi, viventis Cali Sponfo lofeph, Augustino, Hieronymo, er Angelico Thomas Paduano Antonio, amore aftuantibus Magdalena, es Therefia, atque omnibus calestem illam Sion perpetue inhabitantibus



JA.



# INDICE

## DE LOS LVGARES DE LA SAGRADA Escritura, que se contienen en este Libro.

## EX LIBRO GENESIS.

#### CAPVT I.

VErf. t. In principio creavit Deus Cœlum, & Terram. Pag. 34.

Verf. 2. Spiritus Dei ferebatur super aquas. Pag 48 num. 55.

Verf. 3. Fiar lux. Et facta est lux Pag. 19. num. 2. & pag. 95. num. 18.

Vorf. 4. Et vidit Deus lucem quod effet bona. Pag. 34. num. 2.

Ferf. 7. Et fecit Deus firmamentum. Ibi. num. 5.

Vers. 8. Vocabitque Deus firmamentum, Cœlum. Ibi.

Vers. 14. Fiane luminaria in firma. mento Coli. Ibi. num. 7. Et fint in figna, & tempora. Pag. 408. num.

Verf. 15. Et illuminent terram.Pag.

Vers. 16. Fecitque Deus duo luminatia magna. Pag. 19. num. 2. & pag. 35. num. 9. & pag. 95. num. 18. & pag. 175. num. 7.

Verf. 20. Producant aquæ volatile super terram. Pag. 45. num. 29. & Pag. 96. num. 23.

Vers. 26. Faciamus hominem ad ima. ginem, & similitudinem nostram. Pag. 148. num. 52.

## CAPVT 2

Vorf.2. Requievit die septimo ab voiverso opere quod patrarat. Page 421. num. 65. Verf.7. Inspiravit in faciem eius spiraculum vita. Pag. 239.num.20.

Vers. 16. Przeepitque et dicens: Ex omni ligno paradisi comede. Pag. 180. num. 55.

Verf 17. De ligno autem scientia boni, & mali ne comedas. Ibi. & pag. 95. num. 14.

Verf. 22. Adduxir eam ad Adam, Page 239.num. 26.

Verj. 24. Relinquet homo patrem fuum, & matrem, & adhærebit vxo: ri fuz. Pag. 43. num. 19.

Erunt duo in carne vna. Pag. 2406

## CAPVT 3

Vers. s. Eritis sieut dij, seientes bonum, & malum. Pag. 148, num. 52. & pag. 373. num. 6.

Ver/. 7. Confuerunc folia ficus. Page 357. num. 59. Aperti funt oculi amborum. Pag. 405. num. 18. & pag. 415. num. 14.

Verf. 8. Deambulantis in Paradiso ad auram post meridiem. Pag. 421. num. 67.

Verf. 9. Dixit ei: Vbi eft : Pag.355.

verf. 12. Mulier, quam dedisti mihi. Pag. 35 4 num 28.

Versi 13. Serpens decepit me. Ibi. Versi 13. Tu insidiaveris calcaneo

Verf. 17. Maledida terra in opere tuo.

pag. 17. hum. 44.
Verf. 19. In sudore vulcus tui vesceris
pane. Pag. 105. num. 28. & 30.
Pulvis es, & in pulverem reverte.
ris. Pag. 145. num. 22.

Wesse

Indice de los Lugares

Verf. 21. Fecit Deus Ada, & vxori eius tunicas pelliceas. Pag. 162. num. 81,

Nerf. 24. Eiecitque Adam. Pag. 354. num, 29. & collocavit ante paradifum vo'uptatis Cherubim, &c. Pag. 94. num. 11. pag. 124. num. 19. pag. 262.num. 55. pag. 347. num. 64. & pag. 376. num. 39.

## CAPVT 4.

Vers. 1. Concepie, & peperit Cain, Pag. 397.num.45.

Werf. 2. Fuit autem Abel paftor ovium, & Cain agricola. ibi.

Verf. S. Egrediamur foras. Pag. 408. num.45.confurrexit Cain adversus fratrem suum Abel, & interfecit eum Pag.345. num.45.

Vers. 10. Vox fanguinis clamat ad me. Pag. 328, num. 67.

Vers. 14. Omnis qui invenerit me, occidit me. Pag. 345. num. 46.

Verf. I g. Poluitque Dominus Cain fig. num, Pag. 408. num. 44.

Verf. 23. Occidi Virum in vulnus meum. Pag. 366. num. 27.

## CAPVT 5.

Versa. Non apparuit, quia tulic eum Deus, Pag.83. num.8.

#### CAPVT 6.

Verf. 7. Ponitet enim me fecille cos. Pag. 422. num.75.

Verf. 9. Noe vir iuftus, atque perfeca tus. Pag. 9. num. 56.

Werf. 12. Omnis caro corruperat viam fuam. Pag. 83. num.9. & pag.325. num. 43.

Werf. 14. Fac tibi aream de lignis levigatis. Pag. 232. num, 45.

Werf, 16. In cubito confummabis fum mitatem eius. Pag. 44. num.25.

## CAPVT 7

Werf. 12. Bacta oft pluvia fuper cergam quadraginta diebus , & qua: draginta noctibus, Pag. 396, num. 86.

CAPVT 8.

Varf. t. Imminuta funt aque, Pag. 332. Bum. 45.

Verf. 9. Cum non invenisset vbirequiesceret pes. Pag. 375.num. 28. & 3 I.

Verf. 20. Ædificavit Noe Altare Do. mino. Pag, 9. num. 56.

Verf. 21. Nequaquam vltra maledicam terræ. Pag. 8. num. 56.

#### CAPVT 10.

Verf. 8. Chus genuit Nemrod : ipfe capit effe potens in terra, Pag. 22. 1.21.

#### CAPVT 12

Verf. v. Egredere de terra tua. Pag. 442. num. 27.

Vers. 2. Faciamque te in gentem mag. nam. Pag. 56. num. 46. Erifque benedictus. Pag 65. num 115. Verf.4. Egressus est itaque Abraham

sicut præceperat ei Dominus-Ibis

## CAPVT 126

Nevf. 2. Erat autem dives valde, Paga 74. num. 61. & pag. 167. num.

Werf. 10. Sicut Paradifus Domini, & sieut Agyptus venientibus in Ses gor. Pag. 157. num. 35.

## CAPVT TS:

Verf.6. Sic erit femenzuum. Pag. 1076 num. 40.

Vers. 17. Cum ergo occubuisser Sol, facta est caligo tenebrosa, & apparuit clibanus fumans, & lampas ig 4 nis. Pag. 114. num. 18.

## CAPVT 17.

Verf. s. Nec viera vocabitur nomen tuum Abram , sed appellaberis Abraham, &c. Pag. 15, num. 22. pag. 81. num. 114. & pag. 243. num, 55.

Verf. 15. Sarai vxorem guam non vos cabis Sarai, sed Saram. Pag. 2439 num. 55.

Vers. 17. Rist dicens in corde suo: Pag. 197. num. 400

## CAPVT 193

Verf. 1 3. Delebimus enim locum iftum Pag. 325, 1110 43. CA-

#### CAPVT 22

Week 7. Ecce ignis :: vbi est victima holocausti? Pag. 1 10. num. 64.

Verf. 10. Arripuit gladium, vt immolaret filium fuum. Pag. 25. num. 48. & pag. 173. num. 86.

Verf. 12. Non extendas manum tuam fuper puerum. Pag. 25, n.48. Nerf. 13. Vidic post tergum arietem:::

quem assumens obstulit holocaustum pro filio. Pag. 110. num. 646

& pag. 173. num. 86.

Verl. 14. Appellavitque nomen loci illius, Dominus videt. Pag-280.n. 50. Verf. 17. Multiplicabo femen tuum ficut stellas, & velut arenam, que est in littore maris. Pag. 186: num 15. Werf. 18. Benedicentur in semine tuo omnes gentes. Pag. 271. num. 55.

#### CAPUT 24

Vers. 10. Tulitque decem camelos de grege domini lui, & abijt. Pag 260. num. 32.

Nerf. 67. In tantum dilexit eam, ve dolorem, qui ex morte matris cius acciderat, temperaret. Ibi,num.30.

## CAPVT 25.

Verl. 25. Plantam fratris tenebat mas nu. Pag. 318. num. 59.

#### CAPVT 25.

Verf. 27. Statimque ve fenfie vellimentorum illius fragrantiam, benedicens illi, ait. Pag. ; 86. num. 54.

## CAPVT 28.

Vers. 11. Dormivit in codem loco.

Pag. 236. num. 3.

Werf. 12. Viditque in fomnis scalam stantem super terram ::: Angelos quoque Dei afcendentes, & detcen\_ dentes per eam. Pag. 56. num. 43. pag. 236.11. 3. & s. & pag. 411.11.79. Werf. 13. Dominum innixum feale. Pag. 279.num.42.& pag. 411.11 79. Wenf. 16. Dominus ell in loco ilto, & ego nesciebam, Pag. 411, num. 79. Werf. 17. Tertibilis eft locus ifte. Pag. 236 num. 3. Non elt hic aliud , nifi domus Dei, pag. 186. num. at.

Verf. 20. Si dederie mihi pahen ad vescendum, & vestimentum ad induendum. Pag. 279. num. 42.

Verf. 21. Reverlusque fuero prospere ad domum patris mei : erit mihi Dominus in Deum, Ibi.

#### CAPVT 19:

Vers. 17. Lia lippis erat oculis: R22 chel decora facie. Pag. 129.num.60.

& pag. 435. num. 32.

Vers. Servivit ergo Iacob pro Rachel septem annis: & videbantur illi pau 4 ci dies. Pag. 56, num. 46. pag. 862 num. 31. & pag. 106. num. 37. Vers.23. Et vespere Liam filiam suam

introduxit ad eum. Pag.435. num. 32. Vers. 31. Videns autem Dominus quod despiceret Liam, aperuit vulvuant cius, forore sterili permanente. Ibi. num. 33.

#### CAPVT 30

Vers. 8. Comparavie me Deus cum sorore mea, & invalui. Pag. 436.

Vers. 37. Tollens ergo Iacob virgas. populeas virides, & amygdalinasa Pag. 70, num. 19.

## CAPUT 328

Ver/. 24. Ecce vir luctabarur cum es vique mane. Pag. 56. num. 43. 86 46. pag. 318. num. 56. & pag. 4114

num. 79. Verf.25. Terigit nervum femoris ciusa & statim emarcuit. Pag. 56. num. 43 .

& pag. 412. num. 82.

Verf. 28. Nequaquam Incob appella bitur nomen tuum, fed Ifrael. Pag 550 munio 42.

Vers. 29. Cur quaris nomen meum? Pag. 56 num. 46.

## CAPVT 55.

Verl. 12 Surge, & alcende Rethel . Hasa que altare Deo. Pag. 116 num 363 Vorf. 4. Ille infodie ca lubeer rerobin-

Verf. 7. Ædificavirque ibi aleare, & appellavie nomen loci illius, Domus Dei, Ibi num. 16.

Verf. 19. Morcua ell ergo Raquel, & fepulea oft in via, que ducie Ephra-

ram,

Indice de los Lugares

num, 55. & pag. 408. num. 51.

CAPVT :6.

Vers. 33. Mortuus est autem Bela, & regnavit pro eo Iobab. Pag 186.n.18.

CAPVT 37.

Nerf. 2. Accusavit fratres suos apud patrem crimine pessimo. Pag. 31. num. 33. & pag. 382, num 19.

Vers.; Ifrael diligebat Ioseph super omnes sitios suos Pag. 89 num. 48. Vers. 7. Vestrosquè manipulos circunstantes adorare manipulum meum. Pag. 43 num. 150 pag. 47.

num. 46. & pag. 289. num. 47. Ver/, Numquid Rex noster eris? Pag.

Vers. 10. Num ego, & mater tua, & fratres tui adorabimus te super terram? Ibi, & pag. 170. num.64.

Vers. 11. Invidebant ei igitur fratres fui. Pag. 101. num. 6.

Nerf. 24. Miseruntque eum in cisternam veterem. Ibi num. 5.

Ner/.28. Vendiderunt eum Imaelitis. Pag. 71. num. 39.

CAPVT 39.

Verf. 12. Relicto in manu eius pallio, fugit. Pag. 181. num. 64. Verf 20. Tradiditque Ioseph. in carcerem. Pag. 101, num. 5.

CAPVT 406

Vers. 1. Accidit ve peccarent duo eunuchi. Pag. 402. num. 78.

CAPVT 41.

Nerf. 39. Numquid sapientiorem, & consimilem tui invenire potero?
Pag. 74. num. 57.

Norf.40. Tu eris super domum meam. Ibi, num. 16.

Verf 41. Ecce, constitui re super vniversam terra Ægypti. Pag. 71.10.19. Verf, 45. Deditque illi vxorem Acc. net filiamPutiphare. Pag. 170.10.64.

CAPVT 426

Norf. 35. Cum frumenta effunderent,

singuli repererunt in ore saccorum ligatas pecunias. Pag. 310. num. 60.

CAPVT 43.

Verf. 31. Rursumque lora facie egress sus, continuit se. Pag. 95. num. 20.

CAPVT 44.

Vers. 2. Scyphum autem meum argenteum, pone in ore sacci iunioris, Pag. 238, num. 17.

CAPVT 45.

Verf. 20. Nec dimittatis quiquam de fupellectili vestra: quia omnes opes Ægypti vestræ erunt. Pag. 376.n. 36. Verf. 26. Ioseph filius tuns vivit: & ipte dominatur in omni terra Ægypti. Pag. 170. num. 62.

CAPVT 47.

Ver/.31. lura ergo mihi. Quo iurante; adoravit Ifrael Deu. Pag. 81. n. 116.

CAPVT 48.

Ve f. 7. Mihi enim mortua est Rachel in ipso itiucre. Pag. 87. num. 35.2 & pag. 189en. 48. & pag. 409. ne 54.

CAPVT 49.

Vers. 1. Ruben primogenitus meus. Pag 269. num. 38.

Vers. Non crescas, quia ascendisti cua bile patris tui. Pag. 270. num; 48.

Verf. 9. Catulus Leonis Inda. Pag. 2938

Num. 87. Verf. 10. Non auseretur sceptrum de Inda. l'ag. 218. num.6.

Vers. 13. In statione navium pertingens vsque ad sidonem. Pag. 226; nnm. 5.

Verf. 21. Nephtali, cervus emissus, 82 dans eloquia pulchritudinis. Pag. 122. num. 2.

EX LIBRO EXODI,

CAPVT 2.

Verf 2. Seante procul forore eius.Pag: 4.0.12. Verf. 5. Perf. 5. Cum vidiffet fiscellam in papytione ; milit voam è famulabus

fuis. Pag. 56. num. 51.

Vers. 10. Quem illa adoptavit in socum filij. Pag. 57. num. 51. vocavit nomen eius Moyses, dicens: quia de aqua tuli eum. Ibi, num. 54.

## CAPVT 3.

Vers. 2. Apparuitque ei Dominus in flumma ignis de medio rubi: & videbat quod rubus arderet, & non combureretur. Pag. 57. num. 52. pag. 119. num. 61. pag. 209. num. 20. & pag. 265. num.

Vers. 5. Solve calceamentum de pedibis tuis. Pag. 154.num. 11.

Verf. 10. Veni, & mittam te ad Phan raonem, vt educas populum meum. Ibi, & pag. 208. num. 19.

Verf. 11. Quissamego ve vadam ad Pharaonem? Pag. 203. num. 19. pag. 222. num. 40. & pag. 291.

verf. 13. Vadam ad filios Ifrael, & dica n eis: Deus patrum veitrorum innie me ad vos. pag. 206. num. 4.

Vers. 15. Hze dices: Deus Abraham, Deus Isac, & Deus Iacob milit me ad vos. Pag. 274, num. 4,

## CAPVT. 4.

Verf. 2. Respondie: viega. Pag. 70.

Verf. 3. Proiecit, & verfaelt in colubrum. Pag. 80. num. 107.

Vers. 10. Non sun eloquens ::: impeditioris, & tardioris lingue sum. Pag. 57. num. 52. & pag. 2746 num. 3.

Vers. 22. Perge igitur, & egd ero in ore tuo, doceboque te quid loqua-

rf. 13. Mitte quem miffirus es. Pag.

Nerf. 17. Virgam hanc sume in ma. nu tua, in qua facturus es signa. Pag. 80.num. 106.

## CAPVT. 5.

Werf. 1. Hac dicit Dominus Deus Brael: Dimitte populum meum. Pag. 206.num. 4.

## CAPVT 73

Verf. r. Ecce con litui ce Deun Phas raonis. Pag. 209. num. 21.

Vers. 2. Loquetur ad Pharaonem, ve dimittat filios Israel Pag. 274. num. 4. Vers. 12. Devoravit virga Aaron virgas eorum. Pag. 399. num. 58.

Vers. 20. Elevans virgam percussie aquam fluminis ::: que versa est in sanguinem. Pag. 322 num. 19. pag. 328. num. 67. & pag. 346. num. 53.

Vers. 22. Feceruntque similiter malefict incantationibus suis. Pag. 328. num. 67.

#### CAPVT. 8.

Vers. 19. Digitus Dei est hic. Pag. 52 num. 27. pag. 57. num. 52. & pag. 222. num. 39.

Vers. 26. Abominationes enim Agyptiorum immolabimas Domino Deo nostro, P43. 385. num. 42.

#### CAPVT 12.

Vers. 9. Non comederis ex eo crudum quid, nec coctum aqua, sed cantum assum igni. Pag. 60, num. 74.

Verf. 29. Percussit Dominus omna primogenitum in terra Ægyptie Pag. 307. num. 35. & pag. 3764 nam. 396

Verf 36. Spoliaverunt Agyptios. Pag-

vers. 37. Profectique sunt silij Israel de Ramesse in South, sexunta see te millia, Pag. 57. num. 52.

## CAPVT23.

Verf. 2. Sanctifica mihi omne primos genitum. Pag. 306. num. 31. Verf. 18. Armati afcenderant filij Ita rael de terra Ægypti. Pag. 9. num.

## CAPVT 14.

Verf. 21. Camque extendisse Moyses manum saper mares: vereit in siccum, divisaque est aqua. Pag. 400 num. 42. & pag. 154. num. 11.
Vers. 25. Discrant ergo Ægyptij: Fusglamus Israelem. Pag. 6.n. 39.

Vers. 27. Fugientibusque Ægyptijs occurrerunt aque, & involvie cos Dominus in medijs fluctibus pag. 7. num. 40.

## CAPVT 15.

Vers. 1. Cantemus Domino: gloriosè enim magnificatus est. Pag. 224. num. 53.

Ver. 20. Sumpsit ergoMaria prophetista foror Aaron, tympanum. Pag. 2. num. 60. & pag. 24 num. 32.

## CAPVT 17.

Vers. 6. Percutiesque petram, & exi: bit ex ea aqua. Pag. 205. num.

Ver/. 1 1. Cumque levaret Moyles manus, vincebat Ifrael, pag. 16. num. 33. &t Pag. 220. num. 19.

Nerl. 13. Fugavitque losue Amalec, \$1 populum cius in ore gladij. Pag. 3. num. 9.

### CAPVT 19.

Werf. t. In die hac venerunt in solitation dinem Sinai. Pag. 2. num. 6.

## CAPVT. 24.

Nerfo 4. Scripfit autem Moyfes vniverfos fermones Domini. Pag. 129. num. 54.

## CAPVT 25.

Verf. 10. Arcam de lignis setim compingite. Pag. 207, nam. 12.

Verf. 11. Coronam auream per circui-

Vers. 18. Duos quoque Cherubim aureos, & productiles facies. Ibi, & Pag. 376. num. 39.

Verf. 20 Respiciantque se mutuo versis valtibus in propitiatorium. Pag.

Vers. 31. Facies, & candelabrum ductile de auro mundissimo. Pag. 123. num. 8. & Pag. 176. num. 13.

Verf. 37. Facies, & lucernas septem, & pones cas super candelabrum. Ibi, & Pag. 113. num. 8.

Verf. 40. Fac secundum exemplar quod cibi in monre monstratumest. Pag. 207. num. 12.

### CAPVT. 28.

Vers. 12. Porrabitque Aaron nomina corum coram Domino super virumque humerum. Pag. 202 num 47.

Verf. 29. Portabitque Aaron nomina filiorum srael super pectus suum. Ibi-

Vers. 31. Facies, & tunicam superhumeralem totam hyacinthinam. Ibinum. 45.

Vers. 33. Deorsum verò, ad pedes eiusdem tunicæ quasi mala punica, mixtis in medio tintinnabulis. Pag. 140. nam. 75. Pag. 153. num. 4. pag. 203. num. 54. & Pag. 314. num. 25.

Verf. 36. In qua sculpes opere calatoris, Sanctum Domino. Pag. 396. num. 40.

#### CAPVT 316

Vers. 3. Implevi eum Spiritu Dei; sapientia, & intelligentia. Pag. 208. num. 14.

Vers. 18. Duas tabulas testimonij lapideas, scriptas digito Dei. Paga 129. num. 57. & Pag. 207. num. 8,

### CAPVT 320

Vers. 1. Fac nobis Deos; qui nos præcedant. Pag. 8. num. c2.

præcedant. Pag. 8. num. 52.

Verf. 2. Tollice inaures aureas, de vxorum, filiorumque, & filiarum vestratum auribus, & afferte
ad me. Pag. 356. num. 51.

Vers. 2. Fecitque populus que iusses rat, deferens inaures ad Aaron. Pag. 258. num. 65.

Verf. 4. Hi funt dij tui. Pag. 4203

Vers. 6. Surgentesque obtulerunt hoa locausta, & hostias pacificas. Paga 292. num. 76. & Pag. 324. n.376

Vers. 8. Isti sunt dij tui Israel, qui te eduserunt de terra Ægypti. Pag. 8. num. 52.

Verf. 15. Reversus est Moyses de monte, portans duas tabulas. Dagu 129. num. 55. & Pag. 207. num. 8.

Ver/. 19. Proiecie de manu tabulas, & confregie cas. Pag. 129. num, 55. pag. 161. num. 43. a. Pag. 308.

Nerf. 26, Congregatique funt ad

de la Sagrada Escritura.

eum omnes filij Levi. Pag. 66. num. 122.

Verf. 28. Ceciderunt in die il'a quasi viginti tria millia hominum. Pag. 208. num. 44.

Verl. 31. Aut dimitte eis hanc noxam. Pag. 420, num. 58,

Verf. 32. Aut fi pon facis, dele me de libro tuo. Ibi.

## CAPVT

Vers. 3. Nullus ascendar recum. Pag. 138. num. 61.

Verf. 27. Scribe tibi verba hæc, Pag. 129. num. 54.

Verf. 28. Scripfit in tabulis verba for. deris decem. Ibi. num. 57 & Pag. 207. num. 8.

Vers.29. Cumque descenderet Moyses de Monte Sinai, tenebat duas tabulas. Ibi. & Pag. 129. num. 55.

## CAPVT 39.

Vers. 23. Tintinnabula de auro purissimo, que posuerunt inter malogranata,in extrema parte tunica. Pag. 60. num. 77.

## EX LIBRO LEVITICI.

## CAPVT

Verf. 16. Vesiculam verò gutturis, & plumas , proijciet prope altare , in loco, in quo cineres effundi solent. Pag. 145. num. 32.

## CAPVT 23

Werf. 11. Nec quidquam fermenti ac mellis adolebitur in sacrificio Domini. Pag. 119. num. 56.

Werf. 13. In omni oblatione tua offeres fal. Pag. 266. num. 16.

## CAPVT 3.

Verfollo Non mitter in eam oleum nec thuris aliquid imponer, quia pro peccato elt. Pag. 325. num. 46.

## CAPVT basa

Nerso40. Sumerifque vobis die primo tructus arboris pulcherrima, ipatula que palmarum, &c. Pag. 1889 num. 46.

#### EX LIBRO NVMER:

#### CAPVI

Verf. 3. Ad Orientem Iudas figet tens toria per turmas exercitus fui. Pag: 269. num. 39.

### CAPVT Sa

Vers. 24. Dabit ei bibere. Pag. 1443 num. 26.

#### CAPVT 10.

Vers. 13. Moveruntque castra prima iugta imperium Domini in manu Moyfi. Pag. 269. num. 39.

Ver. 14. Filij Iuda per turmas suas. Ibi. Ners. 3 3 . Arca fæderis Domini. Page 207 .num.12.

#### CAPVT II.

Vers. 5. Recordamur piscium, quos coa medebamus in Agypto. Pag. 158, num. 43.

Vers. 9. Cumque descenderer noche super castra ros, descendebat pariter, & Man. Pag. 154. num.11.

Vers. 31. Ventus autem egrediens à Domino arreptans trans mare coturnices detulit. Ibi.

#### CAPVT 13.

A verf. 5. v/que ad 17. Pag. 3583 num. 69.

## CAPVT 14.

Verf. 6. Tofue filius Nun , & Caleb filius Jephone Pag. 186, num 17. Verf . 3 8. Filij veltri erune vagi in deferto annis quadraginta, &c. Pag.

420. num. 62.

Vers. 34. luxta numerum quadragiota dierum , quibus consideratti recram , annus pro die imputabiture Pag. 349. num. 73-

## CAPVT 16.

Verf. 30. Aperiens os fuum , devoraa

## CAPVT 170

Ners. 7. Quas cum posuisset Moyses coram Domino. Pag. 18. num. 48.

Verf 8. Invenir germinatie virgam Auton.Ibi.& Pag. 199. num. 56. &

wer. ro. Refer virgam Aaron in tabernaculum testimonij. Ibi. sum.

#### CAPVT 20.

Wenf. 10. Audite rebelles, & increduli. Pag. 322. num 17.

Werf. 11. Percuciens virga bis silicem, egresse sunt aqua. Pag. 205. num.

Werf, 12. Non introducetis hos populos in terram, quam dabo eis. Pag. 322, num. 26.

verf. 29. Me mortuo in montis fupercilio, Pag. 56. num. 49.

## CAPVT 21.

Perf. 9 Fecit ergo Moyles Serpentem Aneum, quem cum percussi aspicetent, sanabantur. Pag. 144. num. 24. & 26. pag. 356. num. 44. & pag. 358. num. 65.

#### CAPVT 22.

Werf. 4. Ita delebie hie populus omnes, qui in nostris sinibus commogantur, quomodo solet bos herbas víque ad radices carpere. Pag. 2 2260 num. 550

## CAPVT 24.

Werf. 17. Orietur flella ex Iacob.Pag.

## EX LIB. DEVTERON.

## CAPVT 4.

Nerf. 7. Et nunc Macl andi pracepta, & indicia ; que ego doceo te. Pag. 57. nun. 520

## CAPVT 2.

Worf. 10. Duas cabulas lapideas ferip.

#### CAPVT 10.

Vers. s. Posui tabulas in arcam, quam feceram, que hucusque ibi sunt. Pag. 123. num. s.s.

## CAPVT 31.

Verl. 33. Pracepieque Dominus Iofic filio Nun. Pag. 16. num. 38.

#### CAPVT 34.

Vers. 5. Mortuusque est ibi Moyses servus Domini, iuvente Domino. Pag 56. num. 49.

Vers. 6. Non cognovithomo sepula chrum eius. Pag. 223. num.41. Vers. 9. Josue verò filius Num. Pag. 261 num. 38.

## EX LIBRO IOSVE

#### CAPVT 1.

Pag. 185. num. 7.

#### CAPVT 3

Verf. 7. Hodie incipiam exaltare 167 Pag. 185. num. 7.

## CAPVT 4

Verf. 3 Duodecim durissimos lapides; quos ponetis in loco castrorum, Pag. 305. num. 25.

Verse. vocabitque Josue duodecim viros, quos elegerat de filijs Israela Pag. 185. num. 8.

portate inde finguli fingulos lapid des. Pag. 305. num. 25.

Vers. 9. Aliosquoque duodecim lapides posnit Josue in medio Jordanis alveo. Ibi.

Verf. 18. Cumque afcendiffent porrantes arcam foederis Domini , & fiecam humum calcare coepillent. Pag. 154. num. 11.

Ver/. 20. Duodecim quoque lapidesa quos de Jordanis alveo lumpferant, posuit Josue in Galgalis, Pag. 3054 Ph 255

#### CAPVT 5.

Verf. 14. Sum Princeps exercitus Domino. Pag. 446. num. 54.

#### CAPVT 6.

Vens. 11. Circuivic ergo arca Domini Civitatem. Pag. 9. num. 62.

Verf. 12. Tulerunt Sacerdotes arcam Domini, Pag, 111. num, 2.

Vers. 17. Sirque Civitas hac anathema, & omnia que in ea funt. Pag. 112. num. 4.

Nerf. 20. Igitur omnî populo vociferante, muri illico corruerunt. Ibi,

& pag. 185. num. 7.

Vers. 24. Vrbem autem, & omnia quæ erant in ea, succenderunt, absque auro, & argento, & vasis æneis, ac ferro. Pag. 112. num. 4.

### CAPVT 7.

Verf. 5. Percufsi sunt à viris vrbis Hai. Pag. 234 num. 51.

Nerf. 7. Dixit Josue: Heu Domine Deus, quid voluisti traducere popalum istum sordanem sluvium, ve graderes nos in manus Amorrhæi, & perderes? Ibi.

Verf. 11. Furati funt , atque mentiti

Ibi.

Verf. 12. Nec poterit Ilrael stare ants hostes suos, cosque fugiet. Ibi.

Vers. 21. Vidi pallium coccincum, valde bonum regulamquè auream, ex concupiscens abstuli. Pag. 40.no. 45.pag 224.u.51. & pag. 376.u.34. Vers. 25. Lapidavicquè cum omnis Israel. Pag. 40. num. 45.

## CAPVT 10.

Vers. 12. Sol contra Gabaon ne mor vearis, & Luna contra vallem Ayalon. Pag. 5. num. 26.

Verf. 13. Sterit itaque Sol in medio Cceli. Pag. 52. num. 14. 8 pag.

185 num. 7-

Nerf. 14. Non fuit ancea, nee postea tam longa dies, obediente Domino voci hominis. Pag. 10. num. 68. pag. 17. num. 39. 8t pag. 128. num. 49.

Werf. 2) - Eduzerunt ad eum quinque reges de speiunca. Pag. 185.num. 7.

## CAPVT 13.

Verf. 8. Ruben, & Gad possederunt terram, quam tradidit eis Moyses. Pag. 269. num. 38.

## CAPVT 24.

Verf. 2. Sorte omnia dividentes. Paga 185. num. 7.

## CAPVT 15.

Vers. 15. Venit ad habitatores Dabir, quæ prius vocabatur Cariath Sepher, id est Civitas litterarum. Pag. 52. num. 13.

#### CAPVT 19.

Verf. 41. H'rsemes, id est, Civitas Solis. Pag. 52. num. 13.

## EX LIBRO IVDICVM.

#### CAPVT 1:

Vers. 1. Ascendit Angelus Domini de Galgalis ad locum flentium. Pag. 445. num. 52.

## CAPVT.4.

Verf. 17. Sifara autem fuglens pervenit ad tentorium Jahel. Pag. 373. n. 9.

#### CAPVT 5.

Vers. 20. Stella manentes in ordine, & cursu suo, adversus Sisaram puganaverunt. Pag. 379. num. 59.

## CAPVT 6.

Nerf. 37. Ponam hoc vellus lanz in area. Pag. 136. num. 40.

## CAPVT. 7.

Verf. 13. Videbatur mihi quali fibcinericius panis ex hordeo volvi, Pag. 269. num. 40.

## CAPVT .9

Vers. 8. Ierant ligna , ve vo-

Indice de los lugares

gerent super se Regem, Pag. 14.

Nerf. 14. Diveruntque omnia ligna ad rhamnum : veni , & impera super nos. Ibi & pag. 398 num. 51.

#### CAPVT 14.

Werf. 3, Hanc mihi accipe, quia placuit oculis meis. Pag. 415 num. 23.

## CAPVT 15.

Verf. 19. Aperuit Dominus molarem dentem în maxilla afini, & egref-1æ funt ex eo aque. Pag. 42. u.12.

#### CAPVT 16

Verf. 4. Post hac amavit mulierems. Pag. 4154 num. 23.

Verf. 19. Vocabitque tonforem, & rafit feptem crines cius. Pag. 344.

Ney. 30. Conculsisque fortiter columnis, cecidit domus super omnes Principes, multoque plures interfecit moriens, quam ante vivus occiderat. Pag. 116. num. 34.pag. 152. num. 91, & pag. 344. num. 34.

# EX LIBRO PRIMO Regum.

#### CAPVT 12

Vers. 1. Fuit vir vnus de Ramas thaim sophim, & nomen eius Elcana. Pag. 68. num. 59

## CAPVT 4

Nerf. 1 . Arca Dei capta est. Pag. 2778

Vorf. 18. Cecidit de sella setrorsum iunta ossium, 80 fractis cervicibus mortuus est. Pag. 391. num. 3.

Werl- 19. Incurcavit le , & peperit,

## CAPVT S

Vers. 2. Tuleruntque Philishijm atcam Dei, & intulerunt eam in Templum Dagon, Pag. 277; num, Vers. 6. Aggravata est autem manus Domini super Azotios. Ibi.

#### CAPVT 6.

Vers. 19. Percussit autem de viris Betha samitibus, eo quod vidissent arg cam Domini. Pag. 277. num. 234

#### CAPVT 9.

Verf. 16. Mittam virum ad te de ter? ra Beniamin, & vnges eum ducem! Pag. 171. num. 69. & 71.

## CAPVT 142

Verf. 12. Necessitate compussus, obituli holocaustum.Pag. 354.num. 25;

#### CAPVI 15.

Vers. 11. Poenitet me quod constitues rim Saul Regem. Pag. 422. num. 752 Vers. 15. Vt immolarentur Doming Deo tno. Rag. 354. num. 25. Vers. 24. Pecavi, quia prævaticatu

sum sermonem Domini. Pag.355 num. 35.

Verf. 30. Honora me coram senioria bus populi mei. Pag. 342.num. 18.

#### CAPVT 16.

verf. 1. Mittam te ad Isai Bethlehemitem: providi enim in filijs eius mihi regem. Pag. 38. num. 321 pag. 129. num. 61. pag. 171.num. 69.& 71.Vique quo tu luges Saule Pag. 389. num. 83.

Verf. 10. Ait Samuel ad Isai: Non elegit Dominus ex islis. Pag. 384 num. 33. 82 pag. 443. num. 37.

Nerf. 13. & pag. 443. num. 37. Verf. 13. Tulit ergo Samuel cornu olci, & vuxit cum. Pag. 38. num. 32. & pag. 443. num. 37.

## CAPVT NT.

Verf. 40. Elegit fibi quinque limpia dissimos lapides de torrente , & fundam manu tulic, Pag. 214. unon 57. 45 pag. 289. num. 45.

Verf. 49. Infixus est lapis in fronte cius Pag. 224. num. 49. & pagi 377. num. 45.

Norf. 51. Interfecis cum , Praciditque capua

De la Sagrada Eferitura.

caput eius. Ibi. & pag. 137. u. 52. Verla 54. Assumens David caput Philishzi, attulit illud in Ierusalem: arma verò cius posuit in tabernacu. o suo. Pag. 297. num. 21. & pag. 300. num. 44.

#### CAPVT 186

verf. 1. Anima Ionathæ conglutinatæ est animæ David, & dilexit eum Ionathas quasi animam suam. Page 85. num. 21. & 23.pag. 98. num. 37. & 40. & pag. 245. num. 70.

Ners: 3. Inierunt autem David, & Ioa nathas sædus. Pag. 86. num. 26.
Diligebat enim eum quasi animam suam. Ibi num. 29. & pag. 406. num. 25.

Vers. 4. Nam expoliavit se Ionachas tunica qua crat indutus, & dedit eam David. Ibi, num. 23. & pag. 86. num. 26.

Verf. 7. Præcinebant mulieres ludentes, atque dicentes: Percussit Saul mille, & David decem millia.Pag. 297. num. 21.

Verf. 10. Tenebatque Saul lanceam. Pag. 192. num. 70.

Werf 27. Perculsit ex Philishijm ducentos viros: Pag. 300. num.

#### CAPVT 198

Verf. 16. Cumquè venissent nuntij, inventum est simulachrum super lectum.Pag. 301. num. 49.

#### CAPVT 20

Werf. 17. Et addidit Ionathas deieraz re David. Pag. 86. num. 26. Verf. 41. Fleverunt pariter, David autem amplius. Pag. 85. num. 25.

### CAPVT 21

Verf. 9. Ecce hie gladius Goliath Philishai ::: en involutus pallio post ephod. Pag. 281. num. 58. pag. 300 num. 44.82 pag. 443. num. 30. Verf. 13. Inmutavit os suum coram eis. Pag. 149. num. 65.

## CAPVT.25.

Vorf. 3. Vir eins durus & pefsimus,

8t maiiríofus. Pag. 1861 núm. 17a Vars. 11. Tollam ego panes meos, 8t aquas meas, 8t dabo viris quos nescio vade sint? Pag 214. num. 581 Vers. 13. Accingatur vausquisque gladio suo. Ibi num. 57.

Vers. 25. Stultus est, & stultitia est cum eo. Ioi, num. 58.

Verf. 44. Saul autem dedit Michol Raliam fuam, vxorem David Phaltia Pag. 301, num. 50.

#### CAPVT 28.

Vers. 16. Cum Dominus recesserie à te, & transferit ad amulum tuum. Pag. 371. num. 63.

# EX LIBRO SECVNDO Regum.

#### CAPVT I

Verf. 4. Saul, & Ionathas filius eius interierunt. Pag. 418. num. 47.

Verf. 18. Przcepit vt docerent filios Inda arcum. Pag. 195 num. 95.

Vers. 21. Montes Gelboe, nec ros, nec pluvia veniant super vos, net que sint agri primitiarum.Pag. 361. num. 90.

Verf. 22 Sagitta Ionathe nunquam reddijt retrorium. Pag. 195. num.

Vers. 24. Super Saul flete, qui vestie; bat vos coccino. Pag. 185. num:

Werf. 26. Sieut mater vnieum amat filium, ita ego te diligebam. Pag. 98. num. 40. & pag. 245. num. 69.

## CAPVT 30

Verf.s. DeEgla vxoreDavid.Pag. 300e num. 48.

Vers. 15. Milit ergo Isboseth, & tulis cam a viro suo Phalticl. Pag. 3011 num. 50,

#### CAPVT 6

Vers. 6. Extendit Oca manum ad arcam Dei, extenuit cam. Pag. 396.

num. 42. Vorf. 7. Percussit eum super temeritat ce. Ibi, nam. 44. & Pag. 317. p.43. Mmm Vorfe Verf. 15. David, & omnis domas Israel ducebane area n testamenti Domini in iubilo. Pag. 66. num.

Verf. 16. Despexit eum in corde suo. Ibi.

Ners. 17. Et introduxerunt arcam Domini, & imposserunt cam in loco suo. Pag. 32. num. 9.

### CAPVT 70

Verf. 3. Dixitque Nathan ad regem: Onne quod est in corde tuo, vade, sac. Pag. 66. num. 122.

#### CAPVT II.

Forf. 4. Milsis itaque David nuntijs, eulit eam. Pag. 3 24. num. 37.

#### CAPVT 12.

Vors. 7. Dixit autem Nathan ad David. Tu es ille vir. Pag. 66. num.

Ners. 9. Vriam Hetheum percussisti gladio, & vxorem illius accepisti in vxorem tibi Pag. 345. num.

Werf. 10. Non recedet gladius de do. mo tua vique in sempiternam. Pag. 343. num. 24.

Verf. 12. Tu cum fecifi abscondite. Pag. 341. num. s.

Vers. 13. Dixit David ad Natan: Peccavi Domino. Pag 354. num. 25. 86 28 Dominus quoque transtulie peccacu n cuu n. Pag. 353. nu n.

Verf. 14. Quoniam blasphemare fecis ci ininicos Domini, proper bum hoe, ilius, qui nacus entrol morte morietur. Pag. 24. nam. 36. pag. 324. num. 37. & pag. 335. num. 52.

## CAPVT 13.

Vors. 2. Ita ve propter amorem eiuszgrotaret. Pag. 418. num. 42.

Vors. 14 Pravalens viribus oppressie eam & cubavit cum ca. Pag. 414. num. 14.

Verf. 15. Exolam earn habult Amnon odio magno nimis. Ibi.

Worf. 17. Eijce hanc a me foras.Pag.

#### CVPVT 14.

Vers. 26. Ponderabat capillos capitis sui. Pag. 344. num. 35.

#### CAPVT 16.

Vers. 7. Egredere vir sanguinum. Pag:

Vers. 8. Invasilii regnum pro eo. Ibi. Vers. 21. Ingredere ad concubinas patris tui. Pag. 161. num.

Vers. 23. Consilium autem Achito phel, quod dabat in diebus illis quasi siquis consulerer Deum. Pag. 329. num. 70.

#### CAPVT 173

Vers. 21. Achitophel ::: suspendio ing terijt. Pag. 328. num. 69.

#### CAPVT. 18.

Vers. 5. Servate mili puerum Absad lom. Pag. 25. num. 48. & Pag. 33 54 num. 44.

Vers. 9. Ahasit caput eins quercui, & illo suspenso inter Colum, & terram, mulus, cui insederat, pertransivit Pag. 328. num. 69. &
pag. 344. num. 34.

Vers. 1 .. Vidit hoc quispiam, & nung tiavit Joah. Pag. 335. num 42.

Cum terra, & go dedissem tibi decem argenti sicios? Ibi.

Verf. 14 Tulie ergo tres lanceas in

Very, 13. Connect runt decem invenes armigeri bab, & percutientes in ter ecerum cum. Ibi.

fili mi, quis mihi etibuat ve ego moriar pro te? Pag. 7. num. 42. & pag. 392. num. 9.

## CAPVT 21

Verf. 16. Jesbibenob, qui fuit de gez nere arapha, Pag. 137. num.

Vers. 17. Præsidjoque et suit Abisat silius Sarviæ, & percussum Philisthoum incertecit. Ibi.

CAPVT 23.

Vers. 16. Noluit bibere, sed libavit cam Domino. Pag. 231. num. 41. Vers. 17. Num sanguinem hominum istorum, & animarum periculum bibam? Ibi.

# EX LIBRO TERTIO Regum.

#### CAPVT 3.

Vers. 12. Dedi tibi cor sapiens; & intelligens. Pag. 133. num. 19.
Vers. 13. Sed & hæ, quæ non postualasti dedi tibi, divitias, scilicet, & gloriam Pag. 70. num. 30.

Ferf. 14.Si ambulaveris in vijs meis...
ficut ambulavit pater tuns, lottgos faciam dies tuos. Pag. 370,
num 57.

#### CAPVT 4

Vers. 29. Dedite. latitudinem cordis, quasi archam, que est in littore maris. Pag. 139. num. 67. & pag. 287. num. 34.

## CAPVT 6.

Vers. 4. Feeitque in templo feneltras obliquas. Pag. 124. num. 14.

Vers. 7. Malleus, & securis, & omne ferramentum non sunt audita in domo cum ædissearctur. Pag. 1130 num. 16. & pag. 117. num. 42.

Nerf. 23. Fecir in oraculo duos Cherubim de lignis olivarum. Page 225. num. 22. & pag. 376. num.

Veri. 38 Perfecta est domus in omni opere suo. adificavirque eam annis septem. Pag. 231. num. 44. & pag. 444 num. 12.

## CAPVT 7

Verf. 15. Finxit duas columnas areas, Pag. 134, num. 26

Vers 19. Capicella autem que erane super capita columnarum, quasi opere lisij sabricata, Pag. 314. num.

Werfe. 20. Mulogranatorum autem

ducenti ordines erant. Ibi. & num?

#### CAPVT 106

Vers. 19. Duo leones stabant inxta manus singulas. Pag. 291.num.67. Vers. 20. Non est factum tale opus in vniversis Regnis. Pag. 70. num. 23.

#### CAPVT 11:

Vers. 2. His itaque copulatus est Sae lomon ardentissimo amore. Pag. 344. num. 37.

Vers. 4. Depravatum est cor eius per mulieres, vt sequeretur deos alienos. Pag. 341, num. 12.

Vers. 6. Fecirque Salomon quod non placuerat coram Domino. Pag. 342, num. 14.

#### CAPVT 13.

Vers. 28. Excogitato confilio fecis duos vitulos aureos. Pag. 3330 num.29,

## CAPVT 130

Vers. 4. Exaruit manus eius, quam extenderat contra cum. Pag. 369.

## CAPVT 150

bus, quæ præceperat ei cunctis die bus vitæ suæ, excepto sermone Vriæ, Hethæi. Pag, 345, num. 420

## CAPVT 17.

Vers. 10.Da mihi paululum aque in vase, ve bibam. Pag. 169. hum.

Verf. 11. Affer mihi, obsecro, & bucellam panis. Ibi.

Verf. 13. Mini primum fac de ipfa fa-

## CAPVT 28.

Versi, 24. Accessit Sedecias filius Charnaam, se percussit Micheam in maxillam. Pag. 369. num. 50.
Versi. 30. Rex Israel mutavit habitum
Mmm 2

Indice de los Lugares

funm, & ingressus est bellum. Pag. 373. num. 9.

# EX LIBRO QVARTO Regum.

#### CAPVT 2.

Vers. 11. Ecce currus igneus, & equi ignei diviserunt vtrumque. Pag. 44.

Verf. 13. Levavit pallium Eliz, quod ceciderat ei. Pag. 83. num. 8.

#### CAPVT 4.

Werf. 42. Vir quidam venit de Baalfalifa deferens viro Dei viginti panes hordeaceos. At ille dixit: Da populo, vt comedat. Pag. 169. num. 54.

## CAPVT 6.

Vers. 14. Misst ergo illuc equos, & currus, & cobur exercitus. Pag. 394.

Werf. 17. Aperuit Dominus oculos pues

#### CAPVT 9.

Ners. 30. Depinxit oculos suos sibio, & ornavit caput suum, & respexit per senestram. Pag. 357.num.60.

#### CAPVT 18.

Vers. 5. Post eum non fuit similis ei de cunctis regibus Iuda. Pag. 185.

Vers. 13. Anno quatodecimo regis Ezechiz, ascendit remacherib Rex Assyriorum ad vniversas Civitates Iuda, & cepit eas.Pag. 9 num. 58.

## CAPVT 19.

Werf. 14. Cum accepisset Ezechias licteras de manu nuntiorum, & legisset eas, ascendit in domum Domins, & expandit eas coram Domino. Ibi.

Werf. 15. Oravir in conspectu eins.

Verf. 35. In nocte illa venit Angelus Domini, & perculsit in callrisalsyriorum centum octoginea quinque milia. Ibi, & pag. 135. num. 30.& pag. 270. num. 45. & pag. 376. num. 39.

#### CAPVT 20.

Verf. 5. Ecce sanavi te. Pag. 276a num, 14.

Vers. 6. Et addam diebus tuis quing decim annos. Ibi.

Verf, 8, Quod erit signum, quia Do-

## CAPVT 230

Verf. 24. Pythones, & ariolos; & finguras idolorum, & inmunditias. & abominationes; quæ fuerant in terra Iuda, & Ierufalem, abstulit Jofias. Pag. 66. num. 323. & p ag. 185 num. 5.

Verf. 29. Abijt Josias rex in occuration eius, & occisus est in Mageddo. Pag. 66. num. 123.

# EX LIBRO PRIMO Paralipomenon.

#### CAPVT ii.

Verf. 11. The levavit hastam suam sua per trecentos vulneratos. Pag.443. num. 33.

#### CAPVT 22.

Vers. 14. Præparavi impensas domus Domini, auri talenta, centum millia, & argenti mille millia talento; rum. Pag. 358. num. 66.

## CAPVT 23.

vers. 1. David senex, & plenus dies rum. Pag. 288. num. 4)-

# EX LIBRO SECVNDO Paralipomenon

## CAPVT 3

Verf. 1. Capit Salomon adificare doi mum Domini in Icrusalem in monze Moria. Pag. 11. num. 72. De la Sagrada Escritura.

CAPVT 13.

Vers. 12. Ergo in exercitu nostro dux Deus est. Pag. 378. num. 58,

#### CAPVT28.

Ners. 24. Clausit ianuas templi Dei, Sefecitsibi altaria. Pag. 10. num.

## CAPVT29:

vers. 3. Aperuit valvas domus Domini, & instauravit eas. Pag. 10. num. 69.

## EXLIBRO TOBIA.

CAPVT 70

Nerf. 16. Et acepta charta, fecerunt conscriptionem coniugij. Pag. 260, num. 30.

## CAPVT in

Werf. 13. Tunc fumens Tobias defelle piscis, linivit oculos patris sui. Pag.

Verf. 14. Et sustinuit quasi dimidiam ferè horam, & capit albugo ex oculis cius, quasi membrana ovi, egre-

Verf. 15. Quam apprehendens Tobias traxit ab oculis eius, statimquè vifum recepit. Ibi.

#### CAPVT 14.

Verf. 5. Vocavit ad se Tobiam filium suum, & septem invenes filios eius, nepotes 110s. Pag. 260. num. 31.

# EX LIBRO JVDITH.

CAPVT 12.

Werf. 16. Erat enim ardens in concu. piscentia eius. Pag. 250. num. 15.

## CAPVT 13.

Nerf. 19. Proferens de pera caput Ho,

lofernis, ostendit illis. Pag. 2973 num. 22.

#### CAPVT 15.

Vers. 10. Benedixerunt eam omnes vna voce. Pag. 297. num.22.

## EX LIBRO ESTHER.

CAPVT 2.

Vers. 19. Mardochaus manebat ad ianuam regis. Pag. 73. num. 51.

#### CAPVT 4

Vers. 2. Hoc eiulatu vsque ad fores palatij gradiens. Pag. 73. num 51. Vers. 6. Ibit ad Mardochæum stantem ante ostium palatij. Ibi.

#### CAPVT 50

Vers. 9. Cumque vidisset Mardochæum sedentem ante fores palatij. Ibi. Vers. 13. Mardochæum sedentem and te fores regias. Ibi.

### CAPVT 6.

Vers. 11. Hoc honore condignus est, quemcumque rex voluerit honorare. Ibi, num. 32.

Verf. 12. Reversusque est Mardochaus ad ianuam palatij. Ibi, & num. 51

#### CAPVT 10.

Werf. 2. Sublimitas, qua exaltavie Mardochæum, feripta funt in libris Medorum, atque Perfarum. Pags 295. num. 7.

# EX LIBRO JOB,

## CAPVT 1.

Vers. 2. Natique sunt el septem silis Pag. 290. num. 89. Vers. 3. Eratque vir ille magnus inter

Vers. 3. Eratque vir ille magnus inter omnes Orienvales. Pag. 136. num.

Verf. 12. Ecce, vniversa que habet; in mana sua funt. Pag. 396. n. 38. Verfe Indice de los lugares

Vers. 13. In domo fratris sui primogeniti. Pag. 373. num. 12.

#### CAPVT 2.

Vers. 6. Ecce in manu tua est, verum: tamen animam illias serva. Pag. 239. num. 22.

Verf 10. In ounibus his non pecca; vic Job. Pag. 234. num. 1.

### CAPVT 3.

Veri, 3. Perest dies in qua natus sum. Pag. 284. no n. 2.

Werf. 9. Obtenebrentur stellæ caligie ne. Ibi.

### CAPVT 7.

Nor/. t. Militia est vita hominis super terram. Pag. 373. num.9.

## CAPVT 10.

Ners. 9. Memento qualo quod ficut luta n seceris me. Pag. 343. num.

## CAPVT 42.

Verf. 13. Et fuerunt ei septem filij. Pag. 390, num 89.

## EX LIBRO PSALM.

PSALM. 6.

Verf. 7. Lacrymis meis stratum meum rigabo. Pag 339. num.77.

## PSALM. II.

Werf. 9. Secundum altitudinem tuam multiplicalti filios hominum. Pag. 272. num. 62.

## PSALM. 13.

Non est Deus. Pag. 341. num.12,

## PSALM. 17:

Vers. 6. Dolores inferni circumdede3 runt me. Pag. 417. num. 33.

Vers. 10. Inclinavit Celos, & descend dit. Pag. 7. num. 47. Vers. 11. Ascendit super Cherubima & volavit. Pag. 419. num. 52.

#### PSALM, 18.

Vers. 1. Cœli enarrant gloriam Deil Pag. 146. num. 33.

Vers. 6. In Sole posuit tabernaculum fuum, & ipse tanquam sponsus procedens de thalamo suo. Exultavir vt gigas ad currendam viam. Page 175. num. 7. & 9.

#### PSALM. 211

Vers. 7. Ego autem sum vermis, & non homo. Pag. 114. num. 17.

Vers. 15. Factum est cor meum tand quam cera liquescens. Pag. 1202 num. 61.

## PSALM. 30.

Vers. 13. Oblivioni datus sum tant quam mortuus à corde. Pag. 159: num. 57.

## P.SAL M. 323

Vers. 6. Verbo Domini Cœli firmati funt. Pag 298. num. 28,

## PSALM. 44.

Vers. 2 Eru tavit cor meum verbung bonum. Pag. 211. num. 32. Vers. 17. Conttitues eos principes super omnem terram. Pag. 70. n.21.

## PSALM. 54.

Verf. 13. Si inimicus meus maledia xister mihi, sustinuissem veique; Pag.234. num. 61.

## PSALM, 552

Vers. 7. Ipsi calcaneum meum obsert vabunt. Pag. 313. num. 12. Ners. 9. Posuisti lacry nas meas in conspectu tuo. Pag. 413. num. 4.

## - PSALM. 56-

Nerf. 18 Ne disperdas , David , in et tuli

De la Sagrada Escritura.

tuli inscriptionem. Pag. 13. num.

### PSALM. 57.

Nerf. 5. Sicut aspidis surdæ, & obturantis aures suas. Paget 19 num. 5 8.

## PSALM. 59.

Verf. 10. In Idumæam extendam çalceamentum meum. Pag. 432. num.

#### PSALM. 67.

Vers. 31. Increpa feras arundinis. Pag. 191. num. 61. Vers. 36. Mirabilis Deus in Sanctis inis. Pag. 443. num. 30.

#### PSALM. 68.

Verf. 2. Intraverunt aque víque ad animam meam. Pag. 133. num. 21. & pag. 134. num. 27. Verf. 22. In fiti mea potaverunt me aceto. Pag. 252. num. 33.

## PSALM. 73.

(Vers. 14. Tu confregisti capita dra-

## PSALM. 76.

Vers. 19. Von tonitrui tul in rota.
Pag. 115 hum. 26.
Vers. 21. Deduxisti sicut oves populum tuum; in manu Moysi, &c.
Aaron. Pag. 2. num. 9.

## PSALM. 77.

Vers. 25. Panem Angelorum manducavit homo. Pag. 304 num. 19. Vers. 30. Adhuc etcz eorum erane in ore ipsorum. Pag. 349. num. 73.

#### PSALM. 80.

Nerf. 6. Testimorium in Ioseph posuit ittud, cum exirct de terra Ægypti: linguam, quam non noverat, audivit. Pag. 292. num. 80.

#### PSALM. 81.

Now. 6. Ego dixi : Dij eftis, & fili,

excelli omnes.Pag. 267. num. 26. & pag. 372. num. 5.

Vers. 7. Vos autem sieur homines mos riemini, & sieur vnus de principis bus cadetis. Ibi.

## PSALM. 101.

Verf. 26. Opera manuum tuarum fung Cati. Pag. 297. num. 28.

## PSALM. 103.

Vers. 4. Et ministros tuos ignem vrentem. Pag. 193. num. 74.
Vers. 5. Qui sundasti terram super stabilitatem suam, non inclinabitur in sæculum sæculi. Pag. 344 num. 4.
Vers. 11. Expectabunt onagri in sita sua. Pag. 42. num. 12.

#### PSALM. 104.

Vers. 18. Ferrum pertransije animam eins. Pag. 101. num. 5. & pag. 234. num. 62.

## PSALM. 10%.

Versa 9. Fecerunt vitulum in Horebe

## PSALM. 109.

Verf. 5. Tu es Sacerdos in aternum fecundum ordinem Melchisedech; Pag. 15. num. 29.

## PSALM. 1140

Verf. 5. Misericors Dominus, & Infe, tus, & Deus noster miserceur. Pag. 328. num. 64.

Verf. 18. Et in nomine Domini quia vultus fum in cos. Pag. 401. n. 70:

#### PSALM. 118.

Verf. 136. Exitus aquarum deduxes runt eculi mei, quis non custodie runt legem tosm. Pag. 339. num.

Vors.: 62. Letabor ego super eloquia tua, sicut qui invenit spolia multa. Pag. 117-num. 41.

## PSALM. 125.

Ver/. 6. Euntesibant, & flebant mittentes semina sua. Pag. 339. 1.74.

## PSALM. 1316

Werf. 1 1. De fructu ventris ini ponam fuper fedem tuam. Pag. 271.01.55.

### PSALM. 1350

Werf. 5. Qui fecie Colos in intelle du, Pag. 297. num. 28.

## EX LIBRO PROVERB.

#### CAPVT 6

Werf. 26. Prerium enim scorti vix est vaius panis. Pag. 3 3 3. num. 23.

#### CAPVT 8.

Nevf. 31. Deliciæ mez, esse cum filis hominum. Pag. 221. num. 29.

### CAPVT 17

Vens. 17. Omni compore diligio qui amicus eft. Pag. 273. num. 66.

#### CAPVT 31.

Werf. 10. Mulierem fortem quis invenice ? Pag. 180. num. 49.

Von 1 9. Manum fuam milit ad fortia. & digiti eius apprehenderunt fulum.

## EX LIBRO ECCLES.

## CAPVT 4

Worf. 12. Funiculus triplex difficile sumpleur.Pag. 38. num.35.

#### CAPVT 10.

Warf. 19. Pecuniz obediune omnia; Pag. 398, num. 52.

#### CAPVT

Warf. t. Mitte panem tuum fuper trans

# EX CANTIC. CANTIC:

## CAPVT I.

Verf. i. Osculetur me osculo oris sui? Pag. 410. num. 61.

Vers. 3. Introduxit me rex in cellaria fus. Pag. 406. nnm. 29. Recti diligunt te. Pag. 371. num. 66.

Verf. 10. Murenulas aureas faciemus tibi, vermiculatas argento. Page 77. num. 86.

Verf. 14. Oculi zui columbarum. Pagi 26. num. 52.

#### CAPVT 50

Verf. 5. Fulcite me floribus. Pag:409 num. 60.

## CAPVT 30

Verf. 1. Qualivi illum, & non inveni Pag. 260. num. 26.

Verf. 6. Quæ est ista, quæ ascendit per desertum, ficut virgula fumi. Page 5. min. 29.

Varf. 9. Ferculum fecit fibi rex Salo?

mon, Pag. 406. num, 29, Verf. 11, Videte filiz Sion regent

# CAPVT 4

Ners. 2. Dentes tui sicut greges confai rum, que ascenderunt de lavacro; omnes gemellis færibus, & Aerilis non est inter eas. Pag. 291. num. 736

Vers. 8. Veni coronaberis de cubilibus

leonum. Pag. 293. num. 85. Verf. 9. Vulnerafti cor meum in vnd oculorum tuorum. Pag.93. num.31 & pag. 253. num. 40.

## CAPVT 52

Vers. 3. Expoliavi me tunica meas quomodo induar illa? Pag. 4459 num. 48.

Verf. 8. Ve nuntietis el quia amore langueo.Pag. 281. num-55. & pag. 409. num. 60.

Verl. 14 Manus illius tornatiles auf rex, plene hyacinthis. Pag. 94 numi 612

Norfa

Verf. 15. Crura illius columna marmorea. Pag. 134. num. 26.

#### CAPVT 60

Nerf. 3. Terribilis vt castrorum acies ordinata. Pag. 5. num. 29.

Vers. 8. Vna eit columba mea. Pag. 26. num. 52. & pag. 244. num.

## CAPVT 76

Nerf. 2. Crater tornatilis, numquam indigens poculis. Pag. 239. num,

#### CAPVT 8:

Nerf. 6. Fortis est vt mors dilectio, dura sieut infernus æmulatio. Pag. 219. num. 16. pag. 416. num. 29. Verf. 14. Fuge dilecte mi. Pag. 410. num. 61.

## EX LIB. SAPIENTIA.

### CAPVT 18.

Verf. 24. In veste ::: totus erat orbis terrarum. Pag. 73. num. 50. & pag. 203. num. 49.

# EX LIB. ECCLESIAS-

## CAPVT 241

Werf. 18. Quali plantatio rola in Jez richo. Pag. 111. num. 1.

## CAPVT 27.

Nerf. 12. Stultus ficut luna mutatura Pag. 365. num. 17.

## CAPVT 45

Verf. 18. Dare sonitum in incessis suo; auditum facere sonitum in templo, in memoriam filijs gentis sua. Pag. 140, num. 75.

## CAPVT 48.

Werf. 14: Mortuum prophetavit cora puseius. Pag. 293. num. 82.

## CAPVT 49:

Vers. 3. Ipse est directus divinitus in ponitentiam gentis. Pag. 66.num.

### GAPVT TT.

Vers. 4. Liberasti me à rugientibus præparatis ad escam. Pag. 251. num. 27.

Vers. 7. A lingua coinquinata, & a verbo mendacij, à rege iniquo. Ibi

## EXPROPHETIA ISALE

### CAPVT I.

Vers. 18. Si fuerint peccata vestra vt coccinum, quasi nix dealbabuntur & si fuerint rubra quasi vermiculus, velut lana alba erunt. Paga 337. num. 58.

#### CAPVT Z.

Vers. 3. Et verbum Domini de Ierus salem. Pag. 117. num. 40.

## CAPVT 3.

Verf. 7. Non sum Medicus. Pag. 2664 num. 15:

#### CAPVT 63

Vers. 1. Vidi Dominum sedentem sur per solium exceelsum. Pag. 2091

Vers. 2. Seraphim stabant super illud ::: Duabus velabant faciem eius, & duabus velabant pedes eius, & duabus volabant. Pag. 61. num. 81. pag. 99. num. 43. pag. 199. num. 23. pag. 317. num. 462 22 pag. 419. num. 52.

Verf. 3. Sanctus, Sanctus, Sanctus, Pag. 61. hum. 81.

Verf.4. Domus repleta oft fumo. Paga

Verf. 5. Væ mihi, quia tacui, quia vir pollutus labijs ego fum. Pag. 99. num. 43. pag. 291. num. 66. pag. 337. num. 62. & pag. 382. num. 11.

Non Very

Verf. 6. Volavit ad me vnus de Seraphim, & in manu eius calculus, quem forcipe tulerat de altari. Pag. 99. num. 44.pag. 262. num. 55. & pag. 337. num. 62.

Ners. 8. Quem mittam? Et quis ibit? Ecce ego, mitte me. Pag. 209. num. 19. pag. 222. n. 40. pag 291. n. 65.

#### CAPVT 9.

Vers. 6. Factus est principatus super humerum cius. Pag. 26. num. 50. Vocabitur nomen cius, Admirabilis, consiliarius, Deus, fortis, pater suturi saculi, Princeps pacis. Pag. 13. num. 10.

#### CAPVT 11.

Vers. 1. Egreditur virga de radice Jesse. Pag. 443. num. 37.

#### CAPVT 14.

Vers. 13. In Colum conscendam, super astra Dei exaltabo solium meum. Pag. 344. num. 37.

## CAPVT 30.

Nerf. 32. In tympanis, & citharis, & in bellis præcipuis expugnabit cos. Pag. 119-num. 57.

#### CAPVT 38.

Vers. 8. Reversus est Sol decem liueis. Pag. 10. num. 68. & pag. 128. num. 49.

#### CAPVT 42.

Vers. 3. Calamum quassatum non conteret. Pag. 303. num. 7.
Vers. 8. Gloriam meam alteri non dabo. Pag. 296. num. 15.

## CAPVT 53.

Vers. 7. Oblatus en quia ipse voluit. Pag. 110. n. 63. & pag. 264.n. 4. Vers. 12. Et cum sceleratis reputatus est. Pag. 190.num. 53.

## CAPVT 56.

Norf. 10. Canes muti non va-

lentes latrare. Pag. 382. num. 128

#### CAPVT. 60.

Vers. 8. Qui sunt isti, qui ve nubes volant? Pag. 63. num. 100. Vers. 17. Pro are afferam aurum, & pro serro afferam argentum. Pag. 142. num. 5.

#### CAPVT 62.

Vers. 1. Et Salvator eius ve lampas accendatur. Pag. 114. num. 21.

## CAPVT 64.

Vers. t. Vtinam dirumperes Cœlos & descenderes. Pag. 7. num. 47.

# EX PROPHETIÆ Ieremiæ.

### CAPVT 1.

Vers. 6. Nescio loqui, quia puer ego sum. Pag. 337. num. 62.
Vers. 9. Mist Dominus man um suam; & tetigit os meum. Ibi
Vers. 10. Constitui te hodic super Gentes, & super regna. Pag. 202.
num. 21.
Vers. 12. Virgam vigilantem ego vir deo. Pag. 349. num. 74.

## CAPVT 2.

Vers. 13. Me dereliquetunt fontem aque vive, & foderunt sibi cisternas dissipatas. Pag. 89. num. 50.

Vers. 17. Deretiquisti Dominum Denm tuum eo tempore, quo ducebat te per viam. Pag. 381. num.

Vers. 18. Et nunc quid tibi vis in via Ægypti, vt bibas aquam turbidam? Ibi.

## CAPVT 18.

Vers. 4. Dissipatum est vas , quod ipse taciebat è luto manibus suis; conversusque secie illud vas alteru, sicut placuerat in oculis eius ve saccere. Pag. 62. num. 94.

#### CAPVT 26.

Nerf. 8. Cum complesset Jeremias, loquens omnia que preceperat ei Dominus, vt loqueretur ad vniver-sum populum, apprehenderunt eum. Pag. 140. num. 71. & 73.

#### CAPVT 31.

Ners. 3. In chatitate perpetua dilexì te:ideo atraxi te milerans. Pag. 272.

#### CAPVT 528

Verf. 13. Incendit domum Domini, & domum regis, & omnem domum magnam igni combusit. Pag. 221. num. 34.

# EX THRENIS JE-

## CAPVT 30

Wers. 3. Saturabitur opprobrijs. Pag. 252. num. 36.

## CAPVT 4

Werf. 3. Filia populi mei crudelis; quasi struthio in deserto. Pag. 1146 num. 17.

# EX PROPHETIA Ezechiclis.

### CAPVT f

ferf.5. In medio eins similitudo qua tuor animalium. Pag. 61. num. 83. & pag. 228. num. 17.

Vers.7. Planta pedis corum quasi plan! ta pedis vituli. Pag. 61. num. 84. pag. 318. num. 53. 8 pag. 367. num.

Verf. 8. Manus hominis fub pennis corum. Pag. 143. num. 14.

Vers. 10. Facies hominis, & facies leonis à dextris ipsorum quatuor; facies bovis, & facies aquilæ. Pag. 291. num. 69. & pag. 393. num. 17.

## CAPVT E.

Vers. 1. Hæc visio similitudinis gloria Domini. Pag. 61. num. 85.

#### CAPVT TO

Vers. 14. Facies vna, facies Cherubs Pag. 61. num. 81. & 86. pag. 228. num. 17. & pag. 317. num. 52. In tertio facies leonis. Pag. 291. n. 69.

#### CAPVT 21.

Verf. 9. Gladius exacutus est, & limaz tus. Pag 348.num. 67. Verf. 10. Vt cædat vi timas, exacut tus est; vt splendeat, limatus. Ibi.

## EX PROPHETIA Danielis.

#### CAPVT 2.

Ners. 34. Abscissus est lapis de mona re sine manibus, & percussis statuam in pedibus eius ferreis, & sica tilibus, & comminuit cos. Pag. 159. num. 52. pag. 377.num. 45. & pag. 400. num. 65.

Vers. 35. Rapta sunt vento, nullus; que locus inventus est eis: lapis autem, qui percusserat statuam, sa-ctus est mons magnus. Ibi.

Vers. 48. Constituit eum principem super omnes provincias Babylonis. Pag. 74, num. 56.

## CAPVT 3.

Verf. 5. Adorate flatuam aureama Pag. 389. num. 77.

Vers. 7. Cadentes omnes populi, tria bus, & lingux, adoraverunt statuam auream. Ibi

Vers. 50. Non tetigit cos omnino ignis. Pag. 120, num 61.

Verf. 92. Species quarti similis silio Dei. Pag. 188. num. 38. & paga 221. num. 35.

## CAPVT 4.

Ners. 11. Succidite arborem, & præs cidite ramos eius: excurite folia, & Nnn 2 disdispergite fructus. Pag. 47. num. 48. pag. 159. num.52. pag. 343. num.25. & pag. 377. num. 48. &

Ners. 12. Verumtamen germen radicum eius in terra sinite. Ibi, num.

50.

Verf. 24. Peccata tua eleemosynis redime. Pag. 166. num. 25.

## CAPVT 5.

Vers 1. Baltassar rex secit grande convivium optimatibus suis. Pag.

378. num. 53.

Vess. 3. Allata sunt vasa aurea, & argentea, quæ asportaverat de templo... & biberunt in eis rex, & optimates eius. Pag. 323. num.

Vers. 5. Apparuerunt digiti, quan manus hominis scribentis contra candelabrum in superficie parietis aula regia. Pag. 68. num. 9. pag. 237. num. 7. pag. 323. num. 24. pag. 349. num. 73. & pag. 378. num. 66.

Verf. 6. Tunc facies regis commutata

est. Pag. 237. num. 7.

### CAPVT 6.

Nerf. 2. Super cos principes tres, ex quibus Daniel vnus erac. Pag. 74. num. 56. & pag. 389.num. 78.

Vers. 3. Daniel superabat omnes principes, & Satrapas. Pag. 74.

num. 57.

Vers. t2. Dixerunt coram rege: Daniel non curavit de lege tua. Pag. 389

Vers. 16. Adduxerunt Danielem, & miserunt eum in lacum leonum.

Verf. 22. Deus meus misst Angelum suum, & conclusit ora leonum. Pag. 262. num. 55.

### CAPVT 103

Verf. 13. Princeps aurem regni Per-

Verf. 21. Nemo est adiutor meus, nisi Michael princeps vester. Pag. 390. num. 87.

米山水

## CAPVT 12:

Venf. 3. Quasi stellæ in perpetuas ætere nitates, Pag. 48. num. 53.

# EX PROPHETIA Osce.

#### CAPVT 12.

Verf. 3. In vtero supplantavit fratrem suum. Pag. 318. num. 59.

Pag. 56.num.46. & pag. 318.n.56.

# EX PROPHETIA

## CAPVT 3.

Ner/. 1. Ecce vacinus pomorum. Paga 393. num. 14.

# EX PROPHETIA lonæ.

### CVPVT TO

Vers. 2. Vade in Ninivem Civitatem grandem, se prædica in ea. Pag. 433. num. 19.

Nerf. 4. Facta est tempestas magna in mari, & navis periclitabatur conteri. Pag. 434. num. 26.

Vers. 5. Jonas descendit ad interiora navis, & dormiebat sopore gravi. Ibi. num. 27.

#### CAPVT 35

Vers. 4. Clamavit, & dixit: Adhue quadraginta dies, & Ninive subverstetur. Pag. 140. num. 71. & pag. 331. num. 7.

## CAPVT 4

Werf. 2. Propter has Przoccupavi va

De la Sagrada Escritura.

fugerem in Tharsis: Scio enim quia tu Deus clemens, & misericors est. Pag. 150. num. 78.

# EX PROPHETIA Habacuc.

CAPVT 3.

Nerf. 4. Cornua in manibus cius. Pag. 189. num. 43.

Nerf. 5. Ante faciem eius ibit mors;

Ners 11. Ibunt in splendore fulgurantis hasta tux. Pag. 278. num.27.

# EX PROPHETIA Aggæi.

CAPVI

Nerf. 10. Propter hoc super vos prohibiti sunt Cœli ne darent rorem, & terra prohibita est ne daret germen suum. Pag. 361. num. 97. Nerf. 11. Et vocavi siccitatem super terram. Ibi.

# EX PROPHETIA Zachariæ.

CAPVT 9.

Vers. 17. Quid enim bonum eius, & quid pulchrum eius, nisi frumentum electorum, & vinum germinans virgines? Pago. 332. num. 21.

CAPVT 11.

Vel 3 15. Sume tibi vafa pastoris fulti. Pag. 15. num. 250

## EX PROPHETIA Malachiz.

CAPVT 43

Norf. z. Orietur vobis ::: Sol infliciæ

Pag. 130. num. 66. & pag. 444.

## EX LIBRO PRIMO Machabæorum.

CAPVT 4.

Nerf.45. Et incidit illis confilium bo; num. Pag. 120. num. 68.

CAPVTI

Verf. 26. Exaltavit eum in conspectu omnium. Pag 295. num. 7.

# EX S. MATTHÆI Evang.

#### CAPVT I

Vers. 3. Iudas autem genuit Phares; Zaram. Pag. 78. num. 93.

Vers. 5. Genuit David regem. Pagi

Vers. 6. David autem rex genuit Salomonem. Ibi.

Verf. 19. Voluit oculte dimittere eams

Pag. 212. num. 44.
Vers. 20. Hzc autem eo cogitante;
Ecce Angelus Domini. Ibi. Noli
timere accipere Mariam coniugem
tuam. Ibi, & pag. 240. num. 326

Verf. 21. Ipfe enim falvum faciet po-

## CAPVT 2.

Vers. 1. Ecce Magi ab oriente venes runt, Pag. 130. num. 63.

Vers. 2. Vbi est qui natus est rex? Pag: 300. num. 41. Vidimus stellam eius in oriente. Pag. 168. num. 49. pag. 179. num. 44.pag. 223. num. 43. & pag. 300. num. 47.

Verf.; Turbatus est, & omnis Ierotolyma cum illo. Pag. 24. num 39.
Verf. 10. Gavisi sunt gaudio magno
valde, Ibi, & pag. 300. num. 47.
Verf. 11. Invenerunt puerum cum
Maria matre cius, & procidentes
adoraverunt cum, & apertis the
fauris suis obtulerunt ci munera,
aurum, thus, & myrtham, Pag.

10. num. 64. pag. 59. num. 68. pag. 62. num. 91. pag. 64. num. 107. pag. 153. num. 6. pag. 290. num. 55. & paz. 372. num. 3.

Verf. 14. Accepit puerum, & matrem eius nocte, & lecelsit in Rgytum. Pag. 46. num. 38. & pag. 221.num. 27. & pag. 245. num. 73.

## CAPVT 4.

Werf. 1. Iefus ductus eft in defertum à Spiricu. Pag. 244.num. 66.

Nerf. 3. Die ve lapides ifti panes fiant. Pag. 136. num. 45. & pag. 332. num. 17.

Werf. IV. Ecce Angeli accesserunt, & ministrabant ei. Pag. 154. nam. 6.

#### CAPVT 5.

Werf. 3. Beati pauperes spiritu, quo: niam ipsorum est regnum Cœloeum. Pag. 164.num. 15.8 pag. 190.

Verf. 4. Beati mites , quoniam ipli possidebunt terram. Ibi.

Werf. 7. Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur.

Werf. 17. Nolite putare quoniam veni solvere legem, aut prophetas: non venisolvere, sed adimplere. Pag. 232. num. 49.

Vers. 19- Qui fecerit, & docuerit; Pag. 228. num, 13.

Werf. 45. Solem fuum oriri facit fuper bonos, & malos. Pag. 20.num. 6.

#### CAPVT 8.

Werf. 2. Ecce leprofus veniens adorabat eum, dicens : Domine, si vis, potest me mundare. Pag. 81. num. 122. & pag. 190. num. 49.

Verf. 8. Domine, non fum dignus ve intres fab tectum meum. Pag.200. num. 27. pag. 428. num. 32.

Werf. 10. Audiens autem lesus miratus eft, & sequentibus se dixit.. Non inveni tantam fidem in Ifrael. Ibi. 8 pag. 46. num. 43. 8 pag. 200. num . 27.

Worf. 13. Sanatus elt puer in illa hora;

Pag-395. num-33. Worf. 29. Quid nobis; 80 thi, Ic. fu fili Dei ? Venitti huc ante tema pus torquere nos? Pag. 386. num

CAPVT 9.

Versolt 2. Non est opus valentibus mez dicus. Pag. 271. num. 56.

#### CAPVT 103

Ners. 16. Simplices sieut columba; Pag. 435. num. 30.

Verf. 23. Cum autem persequentur vos in Civitate ista, fugite in aliam! Pag. 46. num. 38. pag. 201. num. 36. & pag. 220. num. 26.

#### CAPVTIN

Venf. 5. Cæci vident, claudi ambulant, leprosi mundantur...pauperes evangelizantur. Pag.74. num.62.

Vers. 9. Dico vobis, & plusquam Prophetam. Pag.83. num.5.

Vers. 10. Ecce ego mito Angelum meum. Ibi.

Verf. 10. Non furrexit inter natos and lierum maior. Ibi, & pag. 64 num? 112. pag. 70. num. 28. pag. 96. num. 22. pag. 239. num. 24. pag. 259. num. 25. & pag. 315. num,

#### CAPVT IN

Verf. 22. Oblatus eft ei demonium habens, cæcus, & mutus. Pag. 380. num. I.

Vers. 32. Non remittetur ei, ne que in hoc faculo, neque in futuro. Paga 326. num. 49.

Verf.39. Generatio mala, & adulters fignum quærit. Pag. 17. num. 44.

Very. 40. Sicut fuit Jonas in ventre ceti eribus diebus, & tribus noctibus, fic erit filius hominis in corde terræ. Pag. 425. num. 22.

## CAPVT 130

Verf. 29. Et ait: Non, ne forte colligentes zizania, eradiceris fimul cum eis , & triticum. Pag. 349. num. 70.

## CAPVT 14

Verf. 19. Acceptis quinque panibus)

de la Sagrada Escritura.

aspiciens in Calum benedixit, & fregit, & dedit discipulis panes, discipuli autem turbis. Pag. 104.

Verj. 28. Domine, si tu es, iube me al te venire super aquas. Pag. 6. num. 33. pag. 231. num. 54. &

pag. 356. num. 47.

Nenf. 29. Descendens Petrus de navi, ambulabat super aquam. Ibi, & pag. 6, num. 34. & pag. 154.num. 11.

Verf. 30. Videns ventum validum timuit: & cum copillet mergi. Pag. 6. num. 32. & pag. 226.num.2.

Vers. 31. Modica fidei, quare dubitasti? Ibi, & pag. 6. num. 33.

### CAPVT 15.

Ners. 22. Miserere mei Domine fili David. Pag. 271. nnm. 55.

Vers. 26. Non est bonum sumere panem filiorum, & mittere canibus.

Pag 268. num. 23.

Ver/. 28. Mulier, magna est sides tua. Ibi, & pag. 33. num. 46. Fiat tibi sicut vis. Et sauata est silia eius ex illa hora. Pag. 17. num. 45. pag. 168. num. 51. & pag. 395. num. 33.

#### CAPVT 16.

Werf. 13. Quem dicunt homines esse Filium hominis? Pag. 404. num. 8.

Verf. 14. Alij Ioannem Baptistam, 2lij autem Eliam, alij verò Jeremiam, aut vnum ex prophetis. Pag. 126. num. 28.

Vers. 15. Vos autem quem me esse dicitis? Ibi.

Ver/.16. Tu cs Christus filius Dei vivi. Ibi, & pag. 78. num. 89. & pag. 148. num. 54.

Verf. 17. Beatus es Simon. Pag. 64 num. 1120

Vers. 18. Tu es Petrus, & super hanc petram adificabo Ecclesiam meam Ibi.

Vers. 24. Si quis vult post me venire, tollat crucem suam. Pag. 219. num. 11. & pag. 301. num. 51.

## CAPVT 17.

Verf. 1. Assumpfit Iesus Petrum, & Iacobum, & Ioannem fratrem eins. Pag. 217.num.30

Vers. 2. Resplenduit facies eius sicut Sol. Pag. 62. num. 90. & pag. 130. num. 66.

Verf. 4. Domine, bonum est nos hic

esse. Pag. 178. num. 35.

Verf. 5. Hic est filius meus dilectus; Pag. 91. num. 66. & pag. 154. num. 6.

Vers. 6. Audientes discipuli ceciderunt in faciem suam. Pag. 401. num.

Vers. 9. Nemini dixeritis visionem.
Pag. 47. num. 51.

Verf 23. Magister vester non solvie didrachma? Pag. 215.num.62.

Nerf. 24. Quid tibi videtur Simon? Reges terræ à quibus accipiunt tributum, vel censum? à filijs suis, an ab alienis? Ibi.

Vens. 26. Vt autem non scandalizemus cos...da eis pro me, & te. Ibi. num. 64.

#### CAPVT 19.

Vers. 5. Propter hoc dimittet homo patrem, & matrem, & adhærebic vxori sux. Pag. 43. nnm. 19 & pag. 245 num. 72.

Vers. 27. Quid ergo erit nobis? Page 75. num. 71.8 pag. 180. num. 47.

## CAPVT 20.

vers. 2. Nescitis quid petatis. Pag. 17. num. 44. & pag. 167. num. 41.

Verf. 23. Non est meum dare vobis.

Pag. 420. num. 61. Verf. 30. Miserere nostri fili David. Pag. 271. num. 55.

## CAPVT 21.

Verf. 42. Hic factus oft in caput and gali. Pag. 192. num. 73.

#### CAPVT 22.

Verf. 2. Homini regi, qui fecie nuptios filio foo. Pag. 271. num. 58.

Vers. 10. Congregaverung omnes quos inveherunt, malos, se bonos, Ibi.

Vers. 13. Ligatis manibus, & pedibus eius, miteite eum in tenebras exteriores. Pag. 349. num.

Vorfo

Indice de los Lugares

Ners. 18. Quid me tentatis hypocritæ? Pag. 17. num. 44.

## CAPVT 23.

Norf. 35. Vt veniat super vos omnis sanguis instus, qui effu us est super terram, à sanguine Abel insti vique ad sanguinem Zachariz. Pag. 333. num. 27.

#### CAPVT 24

Verf. 29. Stellæ cadent de Coelo. Pag. 48. num. 53. pag. 123. num. 6. & pag. 369. num. 74.

#### CAPVT 250

Verf. 2. Quinque autem ex eis erant tatuz. Pag. 329. num. 72.

Verf. 8. Date nobis de oleo vestro. Pag. 80. num. 112.

Verf. 12. Nelcio vos. Pag. 269. nam.

37. & pag. 420. num. 57.

Verf. 35. Elucivi enim , & dediftis unhi menducare. Pag. 166. num.

muhi manducare. Pag. 166. num. 35 80 pag. 168. num. 44. Pag. Quamdiu fecifis voi ex his

ractions meis minimis, mihi fecif-

Enrivi enim, & non dedif-

## CAPVT 26.

Cum autem Iesus esset in Betoma in domo Simonis leprosi.

19. 7. Estadie tuper caput ipfius re-

Ve quid perditio hæe ? Pag.

Quid molesti estis huie mu-

l'apeliendum me fecir.

occumque pendicatum fuese quod nac fecit in memos Verf. 14. Tune abijt vnus de duodecim, qui dicebatur Iudas ICcariotes, ad Principes Sacerdotum, Pag. 411. num. 72.

Vers. 15. Ego vobis eum tradam.Paga 385. num. 48. Constituerunt ei triginta argenteos. Pag. 8. num. 49. & pag. 106. num. 35.

Verf. 21. Vnus vestrum me traditurus est. Pag. 108 num. 48. & pag. 254.

Vers. 27. Bibite ex hoc omnes. Pag.

Verf. 28. Hic est enim sanguis meus; qui pro multis essundetur. Pag. 1091 num, 550

Verf. 37. Et assumpto Petro, & duo; bus filijs Zebedzi; capit contristari; & mœstus esse. Pag. 217. num. 32 & pag. 238. num. 12.

Sc pag. 238. num. 12. Verf. 38. Triftis est anima mea viz ad mortem. Pag. 7. num. 44.

Vers. 39. Transeat à me calix iste? Pag. 219. num. 13.

Norf. 41. Spiritus quidem promptus est, caro autem insirma. Pag. 3022 num. 4.

Vers. 43. Venit iterum, & invenit cos dormientes. Pag. 418. num. 43.1 Vers. 44. Oravit tertio, cundem ser-

worf. 44. Oravie terrio, ediden fera monem dicens. Pag. 212, num.421 Vers. 47. Ecce Iudas vnus de duodecim venit, & cum eo turba multa:

Pag. 418 num. 43. Verf. 50. Amice, ad quid venisti? Pagi

Verf. 10. Amice, ad quid venili? Pag.

Vers. 51. Percutiens servum Principis Sacerdotum amputavit auriculam eius. Pag. 30. num. 22. pag. 146. num. 35. & pag. 388. num. 72.

Ver/. 55. Quotidie apud vos sedebami docens in templo, & non me tenuistis. Pag. 213. num. 49.

Vers. 56. Discipuli comes, relicto eo; fugerunt. Pag. 190. num. 49.8 pag. 410. num. 72.

ver/. 58. Petrus autem sequebatur cum a longe. Pag. 177. num. 25.

Nerf. 59. Principes autem Sacerdorum querebant fallum tellimonium contra Iclum. Pag. 334. num. 34.

Vers. 60. Novitsime autem venerunt duo fassi testes. Ibi, num. 33. & pag. 347. num. 56.

Verl. 61. Et dixerunt : Hie dixie : polfum destruere templum Dei, & poltriduum readificare illud. Ibi

CAi

## CAPVT27.

Vers. 2. Tradiderunt Pontio Pilato Præfidi. Pag. 385. num. 48.

Nurs. 3. Videns Indas, qui eam tra: didit, quod damnatus effet, pœnitentia ductus. Pag. 355. num. 34.

Ver/. 5. Laqueo le inspendit. Pag. 106. num. 35. & pag. 328. num.

Vers. 14. Non respondit ei ad vlium verbum, ita ve miraretur præses vehementer. Pag. 150. num. 71. pag. 187. num. 27. & pag. 229. num.

Vers. 19. Nihil tibi, & iusto illi, mulea enim passa sum hodie per visum propter eum. Pag. 426. num. 19.

Nerf. 25. Sanguis eius super nos. Pag. 7. num. 44.

Verf. 26 Ichum autem flagellatum tradidit cis. Pag. 335. num. 48.

Vers. 34. Cum gustasser, noluit bibere. Pag. 219. num. 13.

Nerf. 37. Imposuerunt super caput eius causam ipsius scriptam. Pag. 109.

Verf. 38. Crucifixi funt cum eo duo. latrones. Pag. 190, num. 53.

Verf. 39. Blasphemabant eum. Pag. 356. num. 44.

Nerf. 42 Alios falvos fecit, se ipsum non potest sevum facere. Pag. 386. num. 36. Delcendat nunc de cruce, & credimus ei. Pag. 282. num. 66.

Verf. 46. Vt quid dereliquisti me?Pag. 91. num. 65. pag. 252. num. 33. & pag. 366. num. 32.

Ver 43. Acceptam spongiam implevit aceto, & imposuit arandini. Pag. 278.num. 28.

Verf. 52. Multa corpora Sanctorum, qui dormicrant, surrexerunt. Pag. 154. num. 11.

Nerf. 53. Et exeuntes de monumentis... venerunt in Sanctam Civita-

tem Pag, 324, num. 32. Verf. 54. Vere filius Dei erat iste. Pag. 154 num. 6. & pag 222, num. 37. & pag 300. num. 41.

Nerf. 59. Involvit illud in findone munda. Pag. 330. num. 3.

Werf. 60. Potait illud in monumento fuo novo, quod exciderat in petra. Pag. 10. num. 70. & pag. 427. num. 25.

Vers. 64. Es crie novissimus error per

ior priore. Pag. 8: hum. 49: Verf. 66. Signantes lapidem cum cuftodibus. Ibi.

### CAPVT 28

Vers. 8. Exierunt de monumento cum timore, & gaudio magno. Pag. 3722 num. 2.

Venf. 9. Ielus occurrit illis, dicens: Avete. Pag. 394. num. 26.

Vers. 12. Pecuniam copiosam deder runt militibus. Pag. 8. num. 49. pag. 334. num. 38. & pag. 418. num. 44.

## EX S. MARCI EVANG.

#### CAPVTI

Vens. 9. Baptizatus est à loanne in lot ! danc. Pag. 315. num. 34.

#### CAPVT 3.

Verf. 5. Cum autem vidisser sesus sidem illorum, air paralytico. Page 221. num. 32.

## CAPVI 5.

Vers. 13. Et concessit eis statim lesue. Pag. 17. num.45.

#### CAPVT 6:

Werf. 28. Attulit caput eins in disco; & dedit illud puelle, & puella der dit matri sue. Pag. 297. num. 218

## CAPVTII

bentem folia, venis si quid forte saveniret in ea. Pag. 277. num.

## CAPVT 14

Verf. 3. Fracto alabastro, effadic sua per caput ipsius. Pag. 69. num. 13. & pag. 315. num. 32.

Verf 4. Vt quid perditio ista vnguenti

Verf. 6. Bonum opus operata est in

Ooo Verf

Verf. 13. Occurret vobis homo lagenam aquæ bainlans, sequinini enn. Pag. 43.7. num. 45.

Verf. 54. Sedebat cum ministris ad ignem, & calefaciebat se. Pag. 120.

num.62.

Nerf. 66. Cum effet Petrus în atrio deorfum, venit vna ex ancillis, &cc. v(que ad veri. 71. Pag. 12.7. num. 33.

### CAPVT 15.

Vers. 44. Pilarus autem mirabatur si iam obijsser. Pag. 229. num. 20. & pag. 288. num. 39.

Nerf. 46. Iofeph autem mercatus findonem. Pag. 330. mm. 3.

#### CAPVT16.

Vers. 2. Valde mane veniunt ad monumentum, orto iam sole. Pag.

442. 1101. 22.

Verf. 6. Ielum quæritis Nazarenum, crucifivum: Surrexit, non est hic, ecce locus vbi posuerunt eum. Pag. 294. num. 4. pag. 298. num. 32. & pag. 425. num. 11.

Verf. 19. Assumptus est in Colum, & sedet à dextris Dei. Pag. 134. num.

23.

## EX S. LVCÆ EVANG.

#### CAPVT I.

Verf. 13. Elifabeth pariet tibi filium. Pag. 22. num. 19.

V67/. 17. Præceder ante illum in spiri-

Vers. 18. Vnde hoe sciam? Ego enim sum senex, & vxor mea processie in diebus suis. Pag. 398. num. 53. Vers. 26. Missus est Angelus Gabriel,

Pag. 263, num. 57. Verf. 28. Dominus tecum, Pag. 258.

пцт. 16.

Verf. 29. Turbata eft în sermone cius. Pag. 240. num. 33.

Venf. 30. Ne timeas Maria Ibi.

Verf. 31. Concipies, & paries filium. Pag. 22. num. 19.

Verf 34. Quomodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? Page 243.num. 39. Verf. 35. Spiritus San Aus superveniet in te. Ibi, nume35.

Verf. 40. Intravit in demum Zacharia, & salutavit Elisabeth. Pag. 83. num. 5. & pag. 182. num. 71.

Vers. 41. Exultavit infans in vtero eius. Pag. 20. num. 9. Repleta est Spiritu Sancto Elisabeth Pag. 182. num. 74.

Verf. 55. Sicut locutus est ad patres nostros Abraham. Pag. 271. n. 55.

Ver/.61. Quia nemo est in cognatione tua, qui vocetur hoc nomine. Pag.

Verj. 63. Et mirati funt vniversi. Pag. 96. num. 22.

Verf. 66. Manus Domini erat cum illo. Pag. 5. num. 27.

#### CAPVT 2.

Vers. 7. Non erat ci locus in diverforio. Pag. 32. num. 38.

Venf. 11. Natus est vobis hodie salvator. Pag. 223. num. 43.

Verf. 13. Facta est cum Angelo multitudo militiæ cœlestis, Pag. 2633 num. 57.

Verf. 16. Invenerunt Mariam, & Io. feph, & infantem. Pag. 244. num.

Vers. 17. Videntes autem cognove-

Verf. 18. Omnes, qui audierunt, mirati funt : & de his que di a erant à pattoribus ad iplos, Pag. 131.

Vers. 28. Ipse accepit eum in vinas suas, & benedixit Deum. Pag. 316.

Vers. 35. Tuam ipsius animam pere transibit gladius. Pag. 234. num. 62.

Se pag. 249. num. 11. Verf. 52. Et erat subditus illis, Pag. Pag 243. num. 54. & pag. 245. num. 68.

## CAPVT 3.

Vonf. 5. Erunt prava în directa, & afpera în vias planas. Pag. 2296 num. 24.

Verf. 23. Ve parabatur, filius Joseph. Pag. 78. num 96.

### CAPVT 5-

Vers. S. Exi à me, quis homo pec-

634

de la Sagrada Escritura.

Verf. 28. Relictis omnibus, furgens ferutus est eum. Pag. 161. nums

CAPVT 6.

Nerf. 18. Venerant vt audirent eum, & fanarentur à languoribus suis. Pag. 190. num.49.

## CAPVT

Verf. 37. Vt cognovit quod accubuil! fet in domo Pharifai. Pag. 2611

num. 36.

Nerf. 38. Stans recto fecus pedes eius; Pag. 89. hum. 49. Lacrymis corpit rigare pedes eius. Pag. 97. num. 35; & pag. 178. num. 30. & pag. 280. num. 46. & pag. 354. num. 28.

Vers. 39. Si esset propheta, sciret vtil que, quæ & qualis est mulier, què tangit eum. Pag. 369. num. 54. &

pag. 413. num. 3.

Ners. 47. Remittuntur ei peccata. Paga 382. num. 16. Dilexit multum. Paga 69. num. 13. pag. 89. num. 16. pag. 90. num. 51. pag. 178. num. 318 pag. 200. num. 30. pag. 2342 mm. 40. num. 66. & pag. 444. n. 40. Vers. 48. Remittuntur tibi peccata. Pag. 370. num. 54.

Wers. 50. Fides tua te salvam secit: yade in pace. Pag. 90.num. 51.

## CAPVT 8

Vers. 2. Maria; que vocatur Maga dalene, de qua septem domonia exierant. Pag. 382. num. 16.

Nerf. 6. Natum aruit ; quia non fiabebat humorem. Pag. 339. numi

Vers. 44. Tetigit simbriam vestimenti eius, & confestim stetit sluxus sanguinis eius. Pag. 182. num. 66. & pag. 316. num. 38.

#### CVPVT 9

Werf. 31. Dicebant excession eius, quem completurus erat in Ierusa-lem. Pag. 172. num. 80. pag. 179. num. 37. pag. 188. num. 35. pag. 285. num. 6. pag. 294. num. 4. & pag. 401. num. 73.

Werf. 33. Nesciens quid dicerer. Ibi.

& pag. 78. num. 89. & pag. 178. n.

## CAPVT TO

Vers. 34. Appropians alligavit vuls nera eius. Pag. 397. num. 48. Vers. 38. Intravit in quoddam Cas-

tellum. Pag. Ifi. num. 88.

Ners. 39. Sedens secus pedes Domini; audiebat verbum illius. Pag. 3594 num. 72.

Vers. 41. Martha, Martha, folicica

es. Ibi. num. 71 .

#### CAPVT IIS

Vers. 3. Panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Pag. 167. n. 374 Vers. 15. Amice, commoda mihi tres panes. Pag. 268. num. 32. & pag. 278. num. 35.

Vers. 6. Quoniam amicus meus ve

nic de via ad me. Ibi.

Vers. 8. Propter improbîtatem tamen eins forget, & dabit illi. Pag. 268. num.32.

#### CAPVT 12.

Vers. 36. Et vos similes hominibus expectantibus dominum suum. Paga 76. num. 75.

Ners. 37. Præcinget se. & transiens ministrabit illis. Pag. 194. num.

CAPVT 138

Vers. 8. Domine, dimitte illam, & hoc anno. Pag. 343. num. 25.

## CAPVT 15.

Vers. 5: Imponit in humeros suos gaudens, Pag. 26 num. 50.
Vers. 18. Surgam; & ibo ad patrem meum. Pag. 646 num. 112.

## CAPVT 16.

Verf. 22. Et Sepultus est in infernos Pag. 249. num. 14.

Vers. 23. Vidit Abraham, & Lazas rum in finu eins. Pag. 194. n.916 Vers. 24. Quia crucior in hac flamma;

Pag. 250. num. 14. Verf. 25. Fili, recordare quia receIndice de los lugares

pilli bona in vita tua. Pag. 136.

Verf. 27. Rogo ergo te pater ve mittas eum in domum patris mei. Pag. 338. num. 65.

Verf. 29. Haben Moylen, & prophetas: andiant illos. Pag. 395. nam. 30.

#### CAPVT 17.

Verf. 13. Ielu præceptor, miferere nostri, Pag. 200. num. 27.

#### CAPVI 18.

Vers. 11. Non sum sicut cæteri hominum...velut etiam hic publicanus. Pag. 388. num. 69.

#### CAPVT 19.

Vers. 4. Vt videret eum, quia înde erat transiturus. Pag. 261. num. 36.

Vers. 6. Excepit illum gaudens. Pag. 428.num. 32.

Vers. 7. Murmurabant, dicentes quod ad hominem peccatorem divertiffet. Pag. 151. num. 87.

Neef. 8. Ecce dimidium bonorum meorum, Domine, do pauperibus: & 6 quid aliquem defrandavi, reddo quadruplum. Pag. 310. num.

Vers. 41. Videns Civitatem flevit super illam. Pag. 92. num. 68. &c pag. 324. num. 32.

#### CAPVT 22.

Vers. 15. Desiderio desideravi hoe pascha manducare vobiscum. Pag. 7. num. 44.

Werf. 20. Hic est calix novum cestamentum in sanguine meo, qui pro vobis fundetur. Pag. 109. num.

Nerf. 41. Avulsus est ab eis. Pag. 219.

Ners. 44. Pactus est sudor eius, sicut guttæ sanguinis decurrentis in terram. Pag. 48. num. 59 & pag. 92. num. 62. pag. 92. num. 68. pag. 105. num. 30. & pag. 302. num. 4.

Verf.61. Conversus Dominus respexie

Petrum. Pag. 214. num. 60. pag. 354. num. 60. & pag. 355. n.32. Verf. 62. Egressus foras Petrus slevit amarè. Pag. 214. num. 60. & pag. 354. num. 60.

#### CAPVT 23.

Vers. 2. Hunc invenimus prohibentem tributa dare Czsari. Pag. 214. num. 54.

Vers. 3. Tu es Rex Iudzorum. Ibi, num. 55.

Verf. 11. Illust indutum veste alba-Pag. 218. num.10.

Vers. 23. Iesum verò tradidir volun: tati eorum. Pag. 387. num.60.

Vers. 34. Pater dimitte illis: non enim feinnt quid faciunt. Pag. 222. num: 37. pag. 366. num. 32. & pag. 383. num. 22.

Verf. 42. Memento mel, cum veneris in regnum tuum. Pag. 161.num.

Verf. 43. Amen dico tibi: Hodie mea cum eris in paradifo. Pag. 17. num: 40. & pag. 222, num. 37.

Vers. 53. Posuit eum in monumento; in quo nondum quisquam positus sucrat. Pag. 262. num. 50.

#### CAPVT 34.

Verf. 4. Ecce duo viri steterunt secus illas. Pag. 425. num. 14.

Vers. 18. Tu solus peregrinus es in Ierusalem. Pag. 429. num. 43.

Vers. 21. Nos autem sperabamus. Pag. 418. num. 44.

Vers. 27. Interpretabatur illis in om-

Vers. 40. Oliendit eis manus, & pedes; Pag. 253. num. 39.

Vers. 42. Obtulerunt ei partem piscis assi, & savum mellis. Pag. 429.

### EX S. IOANNIS Evangelio.

#### CAPVT 1.

Verf. 8, Non erat ille lux, Pag. 1516 num. 84,

Verf. 11. Et fui eum non receperune. Pag. 32. num. 38.

Verfa

De la Sagrada Escritura.

Verf. 19. Tu quis es ? Pag. 64. num.

Verf. 23. Ego vox. Pag. 79, num. 98.

& pag. 151. num. 84.

Verf. 27. Non fum dignus vt folvam cius corrigiam calceamenti. Pag. 315. num. 34. & 35.

Verl. 29. Vidit loannes Ielum venienrem ad fe. Pag. 83. num. 4. &5. &

pag. 259. num. 25.

#### CAPVT 2.

Verf. 1. Erat marer Iefu ibi. Pag. 5. num. 25.

Verl. 2. Vocatus est autem, & Iesus.

Ibi.

Verf. 11. Noc fecit initium agnorum Jesus, & crediderunt in eum disci. pull eius. Pag. 140.num.70.& pag. 282. num. 62.

Verf. 15. Et cum fecifier quali flagellum defuniculis, omnes elecie de templo. Pag. 368. num. 43. Emdicas, & mentas subvertic. Ibi.

Werf. 19. Solvice templum hoc, & intribus diebus excitabo illud. Pag.

347. num. 56.

Vorf. 20. Quadraginta & fex annis ædificatum eft templum hoc. Pag. 231.num. 44.

#### CAPVT 3.

Verf. 14. Sieux Moyles exaltavit ferpentem in deferro , ita exaltari opporter Filium hominis. Pag. 1443 num.25. & pag. 426. num. 18,

Verf. 16. Sic Dens dilexit mundum, vt Filium fuum vnigenitum daret.

Pag. 118. num. 52.

#### CAPVT 4.

Nerf. 9. Quomodo tu Iudzus cum fis, bibere à me poscis, que sum mulier Samaritana? Non enim coutuntur Iudzi Samaritanis. Pag. 97. num. 31. & pag. 127, num. 44. Werl. 10. Tu forfitan petiffes ab co.

& dediffet tibi aquam vivam. pag.

268. num. 28.

Vers. 15. Domine , da mihi hanc aquam. Pag. 97. num. 31.

Norf. 18. Quinque viros habuisti; & nune quem habes, non est tues vir. Pag. 268, num. 28,

Vers. 39. Multi crediderunt in euch Samaritanorum, propter verbum mulieris testimonium perhibentis. Pag. 97. num. 31. & pag. 140. num.70.

Verf. 47. Rogabat eum vt descende? ret, & sanaret filium eius, Pag. 200:

num. 27.

Verf. so. Vade, filius tuus vivit. Paga 395. num.33.

#### CAPVT 5.

Vers. 6. Vis sanus fieri ? Pag. 209. num. 24.

Vers. 7. Hominem non habeo. Ibi. Vers. 14. Iam noli peccare. Ibi, num.

23.

Vers. 28. Venit hora, in qua omnes, qui in monumentis sunt, audient vocem Filij Dei, & procedent in resurrectionem. Pag. 393. num. 19.

#### CAPVT 6.

Verf. 12. Colligite que superaveruns fragmenta. Pag. 104. num.25.

Vers. 13. Collegerunt , & impleverunt duodesim cophinos fragmend torum ex quinque panibus. Pag:

280. num. 48.

Nerf. 15. Cum cognovisset, quia venturi ellent vt raperent eum, & facerent eum Regem , fugit iterum in montem.Pag. 14. num. 21. pag: 92. num. 68. & pag. 103. num.

Vers. 50. Hic est panis de Colo delcendens. Pag. 105.num. 30.

Verj. 52. Panis, quem ego dabo, can ro mea est. Pag. 106 num. 39.

Verf. 61. Durus eft hic fermo. Pag-

Ioi. num. 36

Vers. 67. Multi discipulorum eius abierunt retro. Pag. 107. num. 42. Vers. 69. Verba vitz zterna habes.

Pag. 139. num. 68.

Verf. 70. Nos credidimus, & cogno: vimus, quia tu es Christus Filius Dei. Pag. 107. num. 42.

#### CAPVT 8.

Verf. 6. Digito feribebat in terra; Pag. 323. num. 24. & pag. 370. num. 60.

Verf. 11. Vade, sciam amplius note

procare. Pag. 24. num. 36. & pag.

vers. 59. lesus autem abscondit se, & exivit de templo. Pag. 368. num.

#### CAPVT 9.

Ners. 2, Quis peccavie, hie, aut pas rentes eins, ve czeus nalceretur?

Pag. 350. num. 85.

Verl. 6. Pecit bitum ex sputo, & linivit lutim super oculos cius. Pag. 62. num. 97. & pag. 359. nu. n. 775. Vers. 7. Vade, sava in natatoria Siloè ( quod înterpretatur Miss.) Pag. 63. num. 98. Abije ergo, & kavit, & venit videns. Pag. 17. num.

#### CAPVT TO.

Verf. 30. Ego, & pater vnum fumes. Pag. 274, num, 2.

#### CAPVT IN

Nerf.; Ecce quem amas infirmatur Pag. 253. num. 43.

Werf. 6. Mansie in codem loco duobus diebus. Pag. 395. num. 32.

Verf. 8. Nunc quarebant te Iudai 14pidare, ac iterum vadis illuc? Paga 298, num. 29.

Nenf. 11. Lazarus amicus noster dormit: Sed vado vt a somno excitem cam. Pag. 138. aum. 55. &c pag. 212. num. 40.

Werf, 14. Lazarus mortuus est. Pag.

Ner/. 15. Eamus ad eum. Pag. 158.

Nerf. 26. Crodis hoc: Pag. 276. num.

Worf. 27 Vrique Domine, ego credidis

Vers. 18. Magister adest, & vocat te.

Werf. 33. lefus ergo ve vidit eam plo. rantem. Pag 97. num.35.

Ners. 39. Tollite lapidem. Pag. 298.

Werl. 41. Pater gravias ago vibi. Pag.

Werf. 43. Lazare veni foras.Pag. 270.

Northus, Ibis Solving cum & fis

vers. 50. Expedit vobis vt vnus mot riatur homo. Pag. 267. numa

#### CAPVT 12.

Vers. 2. Martha ministrabat, Lazarus verò vous erat ex discumbentibus; Pag. 276. num. 17.

Vers. 3. Maria ergo... vnxit pedes

lefu. Pag. 315. num 32.

Vers. 10, Cogitaverunt principes Sas cerdotum vt & Lazarum interfices rent. Pag. 100. num. 50.

Vers. 24. Nisi granum frumenti cal dens in terram, mortuum fuerita Pag. 102. num. 13.

Verf. 46. Ego lux in mundum venig Pag. 246. num. 77.

#### CAPVII

Vers. 1. Ante diem sestum Paschiere Pag. 173. num 84. Sciens Iesus quia venit hora eius. Pag. 75. num. 72. & pag.407.num. 35. & sequent s ve transeat ex hoc mundo ad Patrem. Pag. 437. num.46. Cum dia lexisset, dilexit. Pag. 311. num. 3.

Verf. 2. Cum diabelus iam missifer in cor, ve traderet eum Iudas. Pag.

385. num. 48.

Vers. 3. Sciens quia omnia dedit el Pater in manus. Pag. 153. num. 51 Vers. 5. Mittit aquam in pelvim. Pag. 437. num. 46. & capit lavare pet des Discipulorum. Pag. 194. num. 87.

Verf. 8. Non lavabis mihi pedes. Paga

420. num.53.

Verf. 13. Vos vocatis me Magister, & Domine, & benedicitis: sum ere, nim. Pag. 59. num. 67. & pag. 3734 num. 10.

Verf. 27. Quod facis, fac cicius. Page

41 I. nume 74.

#### CAPVT 148

Nerf. 12. Maiora horum faciet, quia ad Patrem vado. Pag. 41. num. 4. & pag. 91. num. 60.

Vers. 26. Ille vos docebie omnia?

Pag. 403. num. 5.

Verf. 27. Pacem relinquo vobis, pat cem meam do vobis. Pag. 90, num.

CA

#### CAPVT 16.

Werf. 8. Arguet mundum de peccaro. Pag. 54. num. 32.

Verf. 13. Docebit vos omnem veritatem. Pag. 58. num. 63.

Verf. 14 Ille me clarificabis. Pag.54.

Verso 28. Exivi à Patre, & veni in mundum: iterum relinquo mundum, & vado ad Patrem. Pag. 96. num. 283

#### CAPVT 18;

Ners. 4. Processie, & dixit eis: Quem quæritis? Pag. 46. num. 38.

verf. 8. Si ergo me quaritis, sinite hos abire. Pag. 238. num. 12.82 pag. 296. num. 15.

Verl. 10. Erat autem nomen fervo Malchus. Pag. 327. num. 58.

Ver/. 12. Comprehenderunt Ielum, & ligaverunt eum. Pag. 108. num. 48. & pag. 254. num. 51.

Werf. 15. Sequebatur autem Ielum Simon Petrus, & alius discipulus, Pag. 278. num. 27.

Vers. 22. Vnus assistens ministrorum dedit alapam Iesu. Pag. 369. num.

Vers. 31. Nobis non licet interficere quemquam. Pag. 267, num. 22.

Verf. 38. Ego nullam invenio in eo causam. Pag. 109. num. 59. & pag. 387 num. 60.

#### CAPVT 19.

Vers. 2. Et voste purpurea circumde: derunt eum. Pag. 218. num, 10.

Vers. 5. Ecce homo. Pag. 12. num. 4. Vers. 9. Iesus autem responsum non dedit ei. Pag. 92. num. 68.

Vers. 12. Si hunc dimittis, non es amicus Casaris. Pag. 387. num 60. Vers. 15. Tolle, tolle, crucifige eum.

Pag. 12. num. 6. Verf. 19. Iefus Nazarenus, Rex Iudæorum. Pag. 13. num. 11. pag. 108. num. 52. pag. 298. num. 32.

& pag. 384. num. 30. Ners. 20. Erat scriptum Hebraice, Grace, & Latine. Ibi.

Ner/. 21. Noli scribere, Rex Iudao. rum: sed quia ipse dixir, Rex sum Iudaorum. Pag. 13. num. 14. Vers. 22. Quod scripsi, scripsi. Ibi. Vers. 30. Consummatum est. Pag. 922 num. 67. pag 172. num. 78. & pag. 252. num. 23. Et inclinato capite tradidit spiritum. Ibi, & pag. 108. num. 51. pag. 189. num. 45. & pag. 252. num. 23.

Verl. 34. Lancea latus eius aperuit, & continuo exivit fanguis, & aqua. Pag. 79. num. 100. pag. 172. num. 77. & 79. pag. 249. num. 9. pag. 266. num. 19. pag. 278. num. 28. & pag. 282. num. 62. & pag. 327. num. 64.

Vers. 41. Erat autem in loco, vbi crucifixus est, hortus: & in horto monumentum novum, in quo nondum quisquam positus crat. Pag. 262. num. 50. & pag. 427. num. 25.

Vers. 42. Ibi ergo... posuerunt Iesum. Pag. 262. num. 52.

#### CAPVT 20.

Verf. 3. Ezijt ergo Petras, & ille alias discipulas, & venerant ad monu 3 mentum, Pag. 423. num. 4.

Ver. 4. Præcucurrit citius Petro, & venit primus ad monumentum.Pag. 10. num. 70.

Vers. 6. Vidit linteamina posita, & su darium. Pag. 423. num. 2.

Vers. 11. Maria stabat ad monument tum foris, plorans. Pag. 97. nums

Verf. 12. Vidic duos Angelos in albis; sedentes. Pag. 154. num. 6, & pag. 262. num. 53.

Vers. 13. Quia tulerunt Dominum meum. Pag. 200. num. 30.

Verf. 17. Noli me tangere. Pag. 49.

Vorf. 27. After manum tuam, & mitte in latus meum. Ibi, & pag. 2534 num, 39. & pag 432. num. 12.

#### CAPVT AL.

Werf. 3. Vado piscari. Venimus, & nos cecum. Pag. 356. num. 47.

Vers. 7. Tunica succinxit se, & misse se in mare. Pag. 176. num. 19. & 21. Vers. 8. Alij autem discipuli navigio

venerant. Ibi. Verf. 15. Simon Ioannis diligis med

Pag, 148, num. § 4. Verf. 17. Pasce oves meas. Ibi.

Verf. 18. Alius te cinget , & ducer quo.

Indice de los lugares

Verf 20. Vidit illum discipulum, quem diligebat Iesus, sequentem. Pag.

176. num. 18. & pag. 259. num.

SET OF TANKSHOPE T

### EX ACT. APOST.

#### CAPVT 2.

Verf. 2. Factus est repente de Calo sonus, tanquam advenientis spiritus vehementis. Pag. 135, num. 36.

Verf. 3. Apparuerunt mis dispertita lingue tanquam ignis. Pag. 53. num. 65. pag. 80. num. 110. pag. 134. num. 26.pag. 135.num. 36.

Nerf. 23. Definito confilio, & pretcientia Dei tradicum. Pag. 385.

num. 48,

#### CAPVT 3.

Werf. 6. In nomine Iesu Christi Nazareni surge, & ambula. Pag. 2014 num. 32.

#### CAPVT 5.

Werf. 4. Non es mentitus hominibus; ted Deo. Pag. 270. num. 50.

Verf. 5. Andiens autem Ananias hac verba, cecidie, expravir. Pag. 267. num. 24. & pag. 270. num.

verf. 15. Ve veniente Petro, saltem vmbra illius odumbraret quemquam illorum, & siberarentur ab infirmitatibus suis. Pag. 146. num. 41. & 44. & pag. 182. num.67.

Wery. 16. Qui curavantur omnes. Pag.

#### CAPVI 7.

Nerf. 22. Erudicus est Moyses omni sapienda Aigyptiorum. Pag. 129. num. 53.

Vers. 23. Cum autem impleretur ei quadraginta aunorum tempus, afcendit in cor eius, vi vilkaret traeres iuos. Pag. 139. num, 64. 62
pag. 121. mum, 60

Werg. Jo. Explicts annis quadraginta, apparute illi in deterto anoutis Sina Angelus, Ibi.

Nery 17. Doming ne flacuas illishoe

peccatum. Pag. 369.num. 518

#### CAPVT 8.

Vers. 20. Pecunia tua tecum sic in perditionem: quoniam donum Dei existimasti pecunia possideri. Pagi 267. num.24.

#### CAPVT 9:

Verf. 4. Saule, Saule, quid me perlequeris? Pag. 370.num. 55.

#### CAPVT 10.

descendens vas quoddam, velut linteum magnum. Pag. 330.num. 2.

Nerf. 12. In quo erant omnia quadrupedia, & serpentia terræ, & volarilia exli. Ibi, & pag. 383. num. 26.

Ners. 13. Surge Petre, occide; & manduca. Pag. 330.num.4.

#### CAPVT II.

bestias, & reptilia, & volatilia Cali. Pag. 383. num. 26.

#### CAPVT 123

Verf. 6. Erat Petrus dormiens intel duos milites, vinctus catenis dua; bus, Pag. 249, num. 8.

Nerf. 8. Præcingere, & calcea te cali-

Verl. 11. Nunc scio vere, quia miste Dominus Angelum suum, & eripuit me de manu Herodis. Pag. 215. num. 65.

#### CAPVT 13.

Verf. 22. Inveni virum fecundum con meum. Pag. 130. num, 61. & pag. 419. num, 49.

#### CAPVT 17.

Verf. 15. Qui autem deducebant Pauslum, perduxerunt eum vique Athes nas, Pag. 257.num.8.

Verf. 34. Quidam verò viri adharena tes ei, crediderune, in quibus, & Dionyfius Assopagica. Ibi.

Gas

#### CAPVT 19.

en i

Vers. 13. Adiuro vos per Islum, quem -Paulus prædicat. Pag. 18. num.

Verf. 16. Et infiliens in eos homo, in quo erat demonium... invaluit contra eos. Ibi.

# EX EPIST. B. PAVLI ad Romanos.

#### CAPVT 4.

Vers. 3. Credidit Abraham Deo, & reputatum est illi ad iustitiam. Pag. 107. num. 40. & pag. 280. num.

#### CAPVT 8.

Verf. 32. Pro nobis omnibus tradidie illum. Pag. 385. num. 48.

### EX I. AD CORINTH.

#### CAPVT Ji

Vers. 23. Iudzis quidem scandalum, Gentibus autem stultitiam. Pag. 62. num. 91. & pag. 297. nums 25.

#### CAPVT 2.

Vers. 3. Si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriz crucisixissent, Pag. 417. num. 33.

#### CAPVT 3.

Nerf. 11. Fundamentum aliud nemo potest ponere, prater id quod positum est, quod est Christus Iesus. Pag. 192. num. 73.

#### CAPVT 8:

Verf. 1. Scientia inflat. Pag. 81. num. 113. & pag. 139. num. 66.

#### CAPV T 2.

Verf. 22. Omnibus omnia factus fum. Pag. 135. num. 34.

#### CAPVT 10

Vers 4. Petra autem erat Christus: Pag. 192. num. 73. pag. 205. num. 67. & pag. 322. num. 16.

#### CAPVT II.

Vers. 3. Caput autem mulieris, vir. Pag. 245. num. 74. Caput verd Christi, Dens. pag. 315. num. 32.

Vers. 4. Omnis vir orans, aut prophetans velato capite, deturpat caput suum. Pag. 77. num. 82.

Vers. 5. Omnis autem mulier orans, aut prophetans non velato capite, deturpat caput sum. Ibi.

Verf. 7. Vir quidem non debet velare caput suum, quoniam imago, & gloria Dei est, mulier autem gloria viri est. Ibi, num. 83.

Vers. 23. Accepit panem. Pag. 153.

Vers. 24. Hoc est corpus meum, quod pro vobis tradetur. Pag. 108 num. 48. pag. 109. num. 61. & pag. 254. num. 51.

Ver/. 25. Mortem Domini annuntia: bitis. Pag 179, num. 40.

Vers. 28. Probet autem se ipsum hot mo, & sic de pane illo edat. Paga 304. num. 17.

Verf. 29. Qui enim manducat, & bis bit indigne, iudicinm fibi mandus cat. Pag. 272. num. 64.

#### CVPVT 15.

Vers. 9. Persecutus sum Ecclesiams. Dei. Pag. 370. num. 95.

Verf. 52. În novissima tuba: Canet enim tuba, & mortui resurgent. Pag. 230. num. 29. & pag. 284. num. 3. Verf. 54. Absorpta est mors in victor ria. Pag. 426. num. 20.

#### EX 2. AD CORINTHIOS.

#### CAPVT 2.

Verf. 2. Christi bonus odor sumus Deo. Pag. 75. nam. 66.

#### CAPVT 4

Verf.7. Habemus autem thefaurum Ppp ittum

#### Indice de los Lugares

istum in vasis fictilibus. Pag. 313.

#### CAPVT 6.

Vers 16 Vos estis templum Dei vivi. Pag 313.num. 18. & pag.444.num. 43.

#### CAPVT 12.

Verf. 7. Datus est mihi stimulus carnis mez angelus Satanz, qui me colaphizet. Pag. 396. num. 38. Verf. 9. Sufficit tibi gratia mea. Ibi.

#### EXEPIST. AD GALAT.

#### CAPVT 2.

Verf. 20. Tradidit semetipsum pro me. Pag. 385. num. 48.

#### CAPVT 4.

Vers. 3. Cum essemus parvuli. Pag. 416. num. 26.

Verf. 4. Milit Deus filium suum, factum ex muliere. Ibi.

#### CAPVT 6.

Verf. 14. Mihi mundus crucifixus est, & ego mundo. Pag. 260. mun. 61.

#### EX EPIST. AD EPHES.

#### CAPVT 2.

Vers. 12. Fratis... fine Deo in hoc mundo. Pag. 29 num. 16. & 17.

#### CAPVT 5.

Verf. 2. Tradidit semetipsum pro nos bis. Pag. 385. num. 48. Verf. 18. Nolite inebriari vino, in quo en luxuria. Pag. 333. num. 23. Ver/o 28. Qui suam vxorem diligit, se ipsum diligit. Pag. 245. num. 71.

### EX EPIST. AD PHILIPP.

#### CAPVT 30

Verf. 6. Non rapinam arbitratus eft

esse æqualem Deo. Pag: 365. num:

Vers. 7. Semetipsum exinanivit. Ibi. Vers. 8. Factus obediens vsque ad more tem Pag. 172 num. 78. & pag. 173. num. 84.

Verf. 10. Vt in nomine Iesu omne genu flectatur cælestium, terrestrium, & infernorum. Pag. 16. num. 35.

### EX EPIST. AD COLOS.

#### CAPVT 2.

Vers. 14. Delens eved adversus ro erat chirographum decicii. Pag 151. num 80.

#### EX 1. AD THESALON

#### CAPVT. 4.

Vers. 15. Quoniam ipse Dominus in inssu, & in voce Archangeli, & in tuba Dei descendet de Cœlo. Pag. 230. num. 28. & pag., 93. num. 17. Vers. 16. Deinde nos, qui vivimus, qui relinquimur, simul rapiemur cum illis. Pag. 230. num. 28.

### EX 1. AD TIMOTH.

#### CAPVT 1.

Verf. 13. Blasphemus sui, & persecutor, Pag. 370. num. 55.

#### CAPVT 2.

Vers. 7. Postus sum ego prædicator, & ... Doctor Gentium. Pag. 257. num. 6.

#### CAPVT 3.

Vers. 1. Si quis episcopatum desiderat, bonum opus desiderat. Pag. 44. num. 22.

### EX EPIST. AD TITVM.

#### CAPVT 2:

Norsi zo. Ve docuinam Salvatoris nos-

de la Sagrada Escritura.

nostri Dei ornent in omnibus. Pag. 184. nunt. 170

ticum fermonems Pag 395, num;

# EX EPIST, AD Hebræos.

#### CAPVT T.

Verf. 7. Et ministros suos slammam ignis. Pag. 6. num. 36. & pag. 309 num. 57.

#### CAPVT 7

Vers. 1. Melchisedech , rex Salem; Sacerdos Dei funni. Pag. 15. uum.

#### CAPVT 9.

Vers. 4. In qua vrna aurea habens manna, & viega Aaron, quæ fronduerat, & tabulæ testamenti. Pag. 9. num.62. pag. 52. num. 9. pag. 112. num.6. pag. 277. num, 25. & pag. 307.num. 42.

#### CAPVT tra

Verf. 24. Grandis factus neg avit fe esse silum siliz Pharaonis, Pag. 58. num 57.

Vers. 27. Reliquit Agyptum, non vel ritus animositatem regis. Pag. 57.

Verso, 8. In montibus, & spelancis, & in cavernis terra. Pag. 7. n.48.

# EX EPIST. I. B. Petri

#### CAPVT 13

Wers. 12. In quem desiderant Angeli prospicere. Pag. 179. n. 36. & pag. 199. h. 23.

#### CAPVT 3.

Verf. 20. Octo anima falva facta funt per aquam. Pag. 8. num. 56.

### EX EPIST. 2.

#### CAPVT 1.

Verf 19. Habemus firmiorem prophe;

#### CAPVT 3

Nerf. ro. Advenier autem dies Do? mini, vt fur. Pag. 373. num. 8.

# EX EPIST: I. B.

#### CAPVT I

Vers. 8. Si dixerimus quoniam peccatum non habemus, ipsi nos seducimus, & verstas in nobis non est. Pag. 352. num. 10.

#### CAPVT 5

Verf. 18. Omnis, qui natus est ex Deo; non peccar. Ibi.

### EX LIB. APOCALYPSIS

#### CAPVT 13

brorum aureorum similem filio hoa minis. Pag. 367. num. 34.

Vers. 16 Habebat in dextera sua stellas septem, Pag. 163. num. 3. & pag. 168. num. 49. Et de ore eius gladius veraque parte acutus exibate pag. 187. num. 26. & pag. 220. num. 21.

#### CAPVT 30

Vers. 12. Faciam illum columnam in templo Dei mei. Pag. 3840 num. 22,

#### CAPVT 5.

vers. 4. Et ego flebam multum, quo a niam nemo dignus inventus est aperire librum. Pag. 210 num. 28.

Vers. 5. Vnus de senioribus dixit mishi: Ne fleveris. Ibi.

Vers. 9. Dignus es Domine accioere librum, & aperire fignacula eius, quoniam occitus es, & redemitta nos. Ibi, num. 30.

Verf. 11. Audivi vocem Angelorum multorum in circuitu throni. Page 109. num.57.

Ppp 2 CAP

#### CAPVT 6.

Verf. 12. Sol factus est niger tanquam saccus cilicinus. Pag. 162. num. 85. & pag. 233. num. 57.

#### CAPVT 7.

Verf. 5. Ex triba Iuda duodecim millia fignati, Pag. 262. num. 38.

Verf. 14. Laverunt stolas suas, & de albaberunt eas in sanguine Agni. Pag. 255. num. 55. pag. 322. num. 20. & pag. 337. num. 59.

Ners. 17. Absterget Dens omnem lacrymam ab oculis corum.Pag.; 89. num. 83.

#### CAPVT S.

Nerf. 1. Factum ett filentium in Celo quali media hora. Pag. 49. num. 69.

#### CAPVT 10.

Verf. 1. Vidi Angelum fortem descendencem de Colo amictum nube, & iris in capite eius, & facies elus erat ve tol, & pedes eius tanquam columna ignis. Pag. 1330 num.15. 16. 18. & 21.

Verf. 2. Habebat in manu sua sibellum apertum Pag. 134. num 28. Posuir pedem suum dextrum super mare, sinistrum autem super terram. Ibi. num. 27. & pag. 163. num. 3. & pag. 287. num. 30.

Nerf. 4. Ego scripturus eram. Pag.

Vers. 9 Accipe librum, & devora illum. Pag. 181. num. 58.

Verf. 10. In ore meo tanquam mel

dulce: & cum devorassem eum; amaricatus est venter meus. Pag. 181. num. 58. & 59.

#### CAPVT 12.

Vers. 1. In capite eius corona stellas rum duodecim. Pag. 220. num. 21.

Nerf. 4. Cauda trahebat tertiam partem stellarum. Pag. 336. num.

Vers. 7. Draco pugnabat, & Angeli eius. Pag. 296. num. 13. & pag. 336. num. 51.

#### CAPVT 13.

Ners. 4. Adoraverunt bestiam. Paga

#### CAPVT 17.

Vers. 12. Decem reges sunt, qui reg num nondum acceperunt. Pag 201. num 39.

Vers. 15. Aque...populi funt, & Gentes. Pag. 9. num. 40. pag. 57. num. 51. & 55. & pag. 63. num. 103.

#### CAPVT 21.

Vers. 2. Vidi sanctam Civitarem Te; rusalem novam, descendentem de Cœlo à Deo. Pag. 51. num. 6. & pag. 53. num 17. 21. & 23.

Verf. 1. Platea Civitatis aurum mundum, tanquam vitrum. Pag. 115:

Ver/. 22. Templum non vidi in eas 12g. 23. num. 25. & pag. 406. num. 26.

Vers. 23. Lucerna eius est Agnus. Pag. 53. num. 23. & pag. 117: num. 26.

### FINIS.



# INDICE

### DE LAS COSAS NOTABLES.

La P. significa la Pagina. la N. el Numero.

Agradecimiento.

No ay memorial mas discreto para conseguir, que agradecer. Pag. 8.

num-51.52.y 53. El modo de pedir al Cielo victorias, es agradecer las recibidas. Ibi,num. 53. y 54.

Agradecer vn beneficio recibido, es empeñar à Dios à vn nuevo milagro. Ibi, num. 54. y 55.

La arma mas segura para triunfar, es el instrumento de agradecer. Pag 9. num. 60.

Recibir los favores divinos para agradecerlos, es dicha; recibirlos para perderlos, es hazer à la dicha, defgracia. Pag: 30. num. 21.

Para los Santos, la imitacion de sus virtudes es la mas Real gratitud. Pag. 195. num. 94. haita 97.

El estilo de merecer al Cielo nuevos triunfos, es agradecerle los antiguos. Pag. 224. num. 52. 53. y

Por el excesso de los favores se miden las obligaciones de las correspondencias, y de los agradecimientos. Pag. 277. num. 20.

Siquieres que Dios te de mucho. agradece lo que te dà , aunque sea poco. Pag. 436. num. 42.

Agravios. No puede fer mayor valor , ni entendimiento, que sufrir vn agravio no merecido. Pag. 296. num. 12.

Los hombres se acuerdan de los agravios, y olvidan los beneficios. Pag. 107. QUIN. 39.

Es honra el perdonar los agravios. Pag. 365. num. 20. y 21.

Mas prompto es el corazon humano à hazer agravios, que à derramar beneficios. Pag. 418. num. 46. haf-

Agua. La falta de agua à sus tiempos, la causan nuestros delicos. Pag. 360. num. 89. y siguientes.

Santa Agueda. No rafgò à Agueda los pechos el tyrano, sino la falsa muger à quien la entregò, con las instancias para el delito. Pag. 249. num. 8. hasta

No muere Agueda en los cormentos à violencias del tyrano, sino en dulce meditacion con su Esposo Christo. Pag. 251. num. 29. hasta

Muriò Agueda despues que cessaron los martyrios, por ver que la fairaban ya tormentos. Pag. 252. num. 29. y 30.

Eran los tormentos, y las penas, los que la mantenian, y sultentaban. Ibi , num. 30. hafta 37.

No murio Agueda de acormentada, fino de fina. Pag. 253. num. 42 hafe ta 48.

San Agustin. Hizo milagros el entendimiento de Agustino, porque computo vnos libros, que son milagros. 1 44 num, 230

No puede fer mayor milagro, que ha zer Agustino con su entendimiento. que fus errores nos doctrinen , y fus

peca-

pecados nos conviertan. Ibi, num.

Estal el ingenio de Agustino, que si vn Angel yerra para caer, Agustin no yerra para subir. Pag. 1456 num. 30.

Enseñar acerrando, es de rodos; ensenar errando, es solo del Fenix Agus-

tino. Ibi, num. 31.

Es Agustino monstruo de fantidad; que transforma en virtudes los vircios, y los delitos en milagros. Pag. 146. nam. 34. hasta 46.

Mas alto premio merece Agustino por fo que oculta su sciencia, que por los altos buelos de su pluma. Page

148.num. 54. halta 60.

No parece hombre Agustino en ocultar su entendimiento. Pag. 149:

num. 67.

Mis hizo Agustino ch aventurar su fama publicando su ignorancia, que hiziera en perder la vida, Pag. 150; num, 75.

Mas triunfos contra los errores ha ganado la Iglesia con la conversion de Agustino, que con las plumas inocentes de los demás Santos. Pag. 151. num. 89.

Alabanzas,

(Tanto alaba à lo soberano el respeto enmudeciendo, como el entendimiento ponderando. Pag. 49. num: 68. y 69.

Mas gusta Dios de ser alabado por la grandeza de su benesicio, que por la Magestad de su entendimiento.

Pag. 50. num. 72.

Nunca alaban las prendas agenas los necios, deshaziendose en elogios los sabios, Pag. 61. num. 87.

En viendose vno aplaudido, bien se puede dar por martyrizado. Pag.

192.num. 66.

No consiste la eminencia de la virtud en verse desestimada, sino en despreciar el aplauso, quando se mira aplaudida. Paga 201. num. 35.

No le alaban, ni celebran en el mundo los que se dedican à promover las conveniencias publicas; y solo se aplanden los que se emplean en adelantar las propias. Pag. 398. num. 55.y 56.

Ambicion.

La ambicion no mereciendo lo que pretende, fiente el no confeguirlo; la virtud mereciendo lo que confia gue, Hora el alcanzarlo. Pag. 722 num. 44.

De no conseguir lo que no merece, se mucre vn ambicioso; de conseguir lo que merece, se mucre vn desengañado. Ibi, num. 44. 45. y 46.

Al necessitado se le debe dar antes que èl llegue à pedir; al ambicioso, aunt despues de pedir, se le debe negat Pag. 167.num.41.

Amor.

Palabras de amor siempre salieron mas sentidas, quanto menos pronunciadas. Pag. 12. num. 7.

En las Escuelas del Amor siempre se llevaron la Cathedra de Prima los

gemidos. Ibi

Mas estima Christo mostrarle nuestro Amante, que nuestro Principe. Paga

15. num. 28. hafta 31.

Todos los amores humanos, por lims pios que sean, huelen à las imperfecciones de mortales interesses. Pag. 23. num. 26.

A ojos que no saben lo que es amor; todo les parece desperdicio; à quien sabe lo que es amor, nada le pare; ce excesso. Pag. 41. num. 1.

El mayor excesso de lo que se obra, no es excesso en quien ama Ibi, mm.2. Con ninguna fineza, que execute, se

fatisface quien ama. Ibi, num. 31

Todo quanto obra vn amante por su amado, le parece deuda; rodo quant to le corresponde el amado, le parece galanteria. Ibi, num, s.

Todos los amores son capazes de rea nunciarse por otro amor ; pero el amor de la Patria parece incapaz de renuncia. Pag 43. num. 18. y 19.

Siempre en vn Amante Divino es pria mero el martyrio de su amor, que el martyrio de la crueldad. Pag. 442 num. 26.

Es muy poco para vn enamorado lo, que parece mucho para vn genero: fo. Pag. 68, num. 12. 13. y 14.

Los entendidos nunca hazen en sus obras mas de lo que basta; los enamorados siempre pastan à repetir lo que sobra. Pag. 69, num. 14.

El odio se contenta con vender al sui geto à quien aborrece; el cariño se precipita à matarle. Pag. 72. nume 41.

Al esperar del amor humano la mayod firmeza, encuentra el desengaño la

mas

mayor mudanza. Pag. 85. num. 18.

Que se amen vnas Almas pegadas, es ley de agradècidos; que se amen vnas Almas despegadas, es excesso de enamorados. Ibi non 2

La mayor congoja, que padecé en vua aufencia quien ama, es la defconfianza que tiene de fi fu amado fe acuerda, ò fe olvida. Pag. 86. num. 27.

Padecer para conseguir, es poner el trabajo à vsura; padecer sin conseguir, es tener el trabajo por ganancia. Ibi, num. 31.

Amar esperando, es ser ambiciosos: amar gozando, es ser acomodados: amar perdiendo, es ser sinos. Pag. 87. num.34.

Amor que no professa de perpetuo, no merece el cara cter de fino. Pag. 89. num 47.

Es vulgar fineza amar lo que están mirando los ojos, pero es excesso amar lo que juzgan perdido los difcursos. Ibi. num. 48.

Irfe en paz vn corazon, dexando de vèr à quien ama, cabe en las obediencias de la Fè; pero no cabe en las ansias del Amor. Pag. 90, num.

Los mayores amantes tienen para las vistas los amores; tienen para las ansencias las fidelidades. Ibl. num.

Mas es para el amor vna accion pequeña en aufencia del querido, que vna grande accion en preiencia del amado. Pag. 91. num. 59. hasta 62.

Obrar mucho recibiendo favores, es pagar lo que se recibe; obrar mucho padeciendo desvios, es calificar lo que se quiere. Ibi. num.

El amor humano entra por los ojos; el amor divino entra por los llantos. Pag. 93, num. 3.

Parece amor de Angel aplicar sus vicatudes para remediar culpas agenas, pudiendo aplicarlas para merecer mayores glorias. Pag. 99. num. 42.

Dar lo que fobra, es justicia de la piedad; dar lo que haze falta, es excello del amor. Pag. 168. num.

Amores fingulares fe hizieron para inventar, no fe hizieron para feguir. Pag. 176. num. 17. hasta 23' Amores, que inventan nuevos rumbos, obligan al Cielo à milagros. Pag. 177. num. 23.

Mas fineza es moverse à amar à Dios por las atrencas de crucificado, que por las magestades de glorioso. Pag. 178, num. 34. hasta 42.

E cede tanto en vn Amante la aufencia à vna muerte, que la muerte le obliga à perder la vida; la ausencia le obliga à sudar sangre la alma, Pag., 219, num. 14.

Atender mas à los estraños, que à sì es la margen de los excessos del amor. Pag. 221. num. 33. 34. y 35.

Llevando por Piloto en el golfo mas profundo al Amor, el encontrar con el Puerto no puede fer cafual. Pag 226. num. 3. hasta 6.

No es lo heroyco del amor obrar finezas, fino tener valor para verlas mal interpretadas. Pag. 234. nom. 65. y 66.

Aunque es mucho amor hazer à lo que se estima dichoso, mas parece que ama quien estorva en quien quiere lo desgraciado. Pag. 238. num. 11. y 12.

No es leal amor el que desea sanar; sino el que anhela merecer. Pag. 281. num. 53. 54. y 55.

Tan fino, y liberal anduvo Christo en la dadiva de la Eucharistia, que quiso hazerla à quien no avia de saber agradecerla, ni estimarla: Pag. 304. num. 18. hasta 21.

Transforma tan indignamente el amor, que haze del hombre mas fabio el hombre mas necio. Pag. 341. num. 12. halla 15.

Puntos de amor no los puede discurarir quien bien entiende, solo los alcanza quien bien ama. Pag.403.

num. 1. hasta 14.
Mas disonancia ay entre sabiduria;
y Amor, que cuere Amor, y Magestad. Pag. 405. num. 19. y siguientes.

Es el Anior, y la hermojura, con quienes professa el tiempo mas nativa enemistad. Pag. 408. num. 46.
y siguientes.

El Mundo ama por la voluntad; el Cielo quiere por entendimiento.

Pag. 410, num 64 y figuientes.

Para amar en el mundo, es necessa-

rio

rio no tener entendimiento. Pag. 414. num. 9. haita 20.

Amar despues de aver experimentado ingraticud, es calificacion del amor. Pag. 415. num. 22. hafta 25.

Amar despues de los agravios, es la corona de las finezas. Pag. 416.

num. 25. 26. y 27.

Tanta muerte es para quien ama ver fu fineza malograda, como ver fu vida perdida. Ibi. num. 27. y 28.

No ay muerte para el amor, como ver vna ingratitud. Ibi, num. 28. halta 32.

Angote.

El Reyno de Angote abunda mucho de sal, y no tiene dinero alguno; y en lugar de este vían de la mifma sal para comprar , y vender. Pag. 164. num. 13.

San Antonio Abad.

Dexò Antonio el Mundo passado con la memoria. Pag. 155. num. 15. halta 44.

Dexò el Mundo presente con el desprecio. Pag. 158. num. 45. hafta

Dexò el Mundo futuro con el desengaño. Pag. 161. num. 75. halta 870

Arrepentimiento.

No tiene buen arrepentimiento; ni dolor de su pecado, quien busca elculas a fu deliro. Pag. 353. numo 11. y figurences.

No aprovecha el dolor quando nace del dolor de la pena, fino quando nace del horror de la culpa. Pag. 355. num. 33. 34. y 35.

Barlathes , o Bernacas;

Vuas Aves Ilamadas de estos noma bres, te crian de las tablas del Navio destrozado. Pag. 120. num.

Beneficios.

Ignal beneficio es encender los meritos de va amor , como apagar las dudas de vna infidelidad. Pag. 49. num. 65.

Mas gusta Dios de ser alabado por la grandeza de fu beneficio, que por la Mageflad de su entendimiene to. Pag. 50. num. 72.

Los beneficios humanos, por espera? dos dexan de ser beneficios, y pas-Ian à fer tormentos. Pag. 105. num. 32.

Mas beneficio es hazer vn milagro para que se crea , que hazerle para que se viva. Pag. 276, num. 16. 17. y 18.

Bien comun.

Mal se puede remediar el mal, que se experimenta, quando todo el cuydado de los Governadores es la conveniencia particular, y no la publica. Pag. 398. num. 52.

Mirar por el bien comun , es en el que govierna confeguir su bien partis

cular. Ibi, num. 54. No se celebran en el Mundo los que se dedican à promover las conveniencias publicas; tolo le adoran, ò reverencian los que se emplean en adelantar las propias. Ibi, num 55. y 56.

Brafica.

La verva Brasica tiene tal enem stad con la vid, que la esteriliza. Pag. 365. num. 18.

Calumnias.

Las que son injustas no desacrediran. fino honran. Pag. 386. num. 55. y 56.

Carbunco.

El Carbunco no luze entre llamas, y resplandece bañado con agua.Pag. 442. num. 23. Caridad.

No tiene la caridad muy prompta quien aguarda à que le pidan. Pag.

168. num. 43.

Dexar sus bienes, y olvidarse de sus males por arender à la conveniencia agena, es accion con vilos de divina. Pag. 222. num. 36. y 37. Caffigo.

A los pecadores fuele Dios castigarlos concediendoles lo mismo que le piden. Pag. 396, num. 37.y 38.

Santa Cathalina.

Mereciò Cathalina entre 1as demás Virgines el vitulo de Doctora, por aver convertido à los mas doctos,

y fabios de Alexandria, Pag. 357. num. 11.

Todas las Virgines buscaron à Chrisro para celebrar con èl su desposorio; pero para celebrarse el de Catalina, site buscada del missio Christo. Pag. 258, num. 14. hasta 37.

Ser buscada Caralina de Christo para Esposa, es evidente argumento de mas querida. Pag. 260, num. 30.

hasta 37.

Christo:

Estima tanto el amor de Christo el nombre de Jesvs, que en competencias de perderle, ò de perder la vida, permitira primero que le quiten la vida, que no el nombre de Jesvs, con que se corona. Pag. 13. num. 12. hasta 31.

Mas estima Christo el nombre de Jesvs con que favorece, que el nombre de Rey con que se adora. Ibi,

num. 14.

Solo se llama Christo Principe divino quando derrama la sangre por los vassallos de su Imperio. Ibi, num. 20.

Mas estima Christo llamarse nuestro amante, que nuestro Principe. Pag.

15. num. 28. hafta 31.

Ay tanta diferencia de servir à ser servido, que parece Christo Niño quando se dexa servir, y quando serve parece Señor. Pag. 59. num. 69.

Acordarle à Christo su Cruz, es renovarle el gusto, y dexarie mas glorioso. Pag 294, num. 3. 4. y 5.

Hizo Christo à la Cruz instramento de sus glorias, por averla hecho la malicia instrumento de sus ascun-

ras. Pag. 298.num.27.

No se viò Christo tan altamente celebrado en su Cuna, servido de Angeles, aclamado de Pastores, y venerado de Reyes, como en la Cruz agraviado de los mortales. Pag. 299, num, 41.

Tanta exaltación fue para Christo aver restaurado la Vandera de la Cruz perdida, como aver confeguido en el Calvario la victoria. Pag. 300.

num. 42. hafta 50.

Siendo en Christo iguales todos sus atributos, parece que en la noche de la Cena excedió su Amor à su Poder, y Saber. Pag. 419. num. \$1. y siguientes. Parece que aventura primero Christo los creditos de Poderoso, y las Magestades de entendido, que los excessos de enamorado. Ibia num. 55, hasta 63

Para el amor de Christo las penas fon

glorias. Pag. 425. num.9.

Quien deseare tener à Christo, no le ha de buscar entre delicias, sino entre trabajos, Pag. 427. num. 26.

Cielo.

En el Mando se configuen sillas suplicando; en el Cielo mereciendo. Pag. 220, num. 20.

En la Corte del Mundo sube el mas rico; en la Corte del Cielo sube el mas pobre. Pag. 376, num 36, y

figuientes.

Suspende el Cielo el remedio à nuestro ahogo, para crecer con la detencion nuestro merito. Pag. 396.

En el Mundo se crece con las ruinas agenas; en el Cielo se crece con la prendas propias. Pag. 400. num; 64. y figuientes.

Santa Clara.

Tan ciego era el amor de Christo en Clara, que era ciega como amante, y ciega como penitente, Paga 178, num, 29 hasta 32.

Fue Clara la primera que voto claud

fura. Pag. 179. num. 43.

No ay mayor elemencia, que vna bien administrada justicia. Pag. 367. num. 38. y 39.

La naturaleza fabe contentrarse con lo preciso; la codicia aun no sabe satissacerse con lo supersuo. Pag. 105. num. 27.

Es fuerça que fufra, y paderca mucho, quien trata con vu hombre codi;

ciolo, Pag.213. num.51.

Es muy dificil convertir vn corazon, en quien reyna la codicia, Pag. 214. num. 59. y 60.

Compassion.

Mas lastiman males, que aunque quiera no puede remediarlos quien los padece, que desgracias, que estan en la voluntad de quien las sutre, Pag. 209, num. 24.

Mal fe puede remediar el mal, que fe experimenta, quando todo el cuy

Qqq da

dado es la conveniencia particular, y no la publica Paz. 398, anm. 52. y figuienres.

Conversion.

Reducir à sabios, es admiracion de admiraciones, Pag. 130, n. 62. y 63. Misor milagro parece convertir à heregis, y pecadores, que resuscitar difuntos. Ibi, num. 66. y 67.

Mas es convertir pecadores, que fabribar mundos. Pag. 137, num. 49.

Mas parece reducir veinte Hereges, que vi millon de Gentiles. Ibi num. 50. Vid Colleia:

Corona.

No parece que està la corona bien puesta sino derrama el Principe su fangre por los vassallos en quien domina, Pag. 14, num. 22,

Las coronas humanas delean ser adoradas, para que todos se riudan obedientes; la Corona de Maria desea ser adorada, para que todos la correspondan amantes. Pag. 22. num. 24 hasta 27.

La corona en la casa de Dios, primero ha de verse merecida, que lograda.

Pag. 220. num. 22.

San Crispin, y Crispiniano.

Eleva tanto à ellos glotiofos Martyres el favor de dignarle Christo que cubriessen con sus calzados, sus pies defundos, que por el no parecen hombres. Pag. 316. num. 40. halta 44.

Parecen por tan gran favor Angeles, y mas que Angeles. Pag. 317. num. 45. haita 53.

Gulpas.

No es tanta culpa vna ceguedad, que ofende lo que no alcanza, como un entendimiento, que agravia lo mismo que consessa que adora. Pag. 29. num. 17.

Pazes, ò guerras entre las Monarquias, no son tanto esectos de las armas, como de las cuspas. Pag.

68. num. 8.

No irritan tanto la Piedad suprema las miterias de vua flaqueza, como las políticas de vua alevosia. Pag.

323. num. 23. halla 27.

Ofender à Christo anres de aver dado fu vida en vna Cruz, cabe en las fragilidades; pero mirarle difunto por nofotros, y agraviarle, no parece que cabe en las atenciones. Pag-124, num, 31 hasta 34. Mayor es en vha Corte va peccado à vista de tantos ojos, que en vna Aldea vao grande executado sin testigos. Ibi, num. 36. hasta 38.

Valerse de la misericordia para la injuria, no parece delivo digno de clemencia. Pag. 326, num. 48.

Es tal la eficacia de vn bien fentido llanto, que no folo borra al pecador totalmente las culpas, pero que ni aun dexa en el alma feñales de fus manchas. Pag. 330.num. 1. hafta 4.

Mas culpa parece que tiene quien con fu mal exemplo la provoca, que quien con su tragilidad la executa.

Pag. 333. num. 26. y 27.

No se ha de aguardar à slorar las culpas al tiempo de la vejez, ni de la enfermedad. Pag. 336. num. 67. y siguientes.

Acordar à Christo su Cruz, es reno : varle el gusto, y dexarle mas glorioso. Pag. 294, num. 3. 4. y 5.

Hizo Christo à la Cruz instrumento de sus glorias, por averla hecho la malicia instrumento de sus afrentas; Pag. 298. num. 27. Vid. Christo.

## D

Dadivas.

Dadivas hechas à Dios, sino està limpio el corazon de delitos, mas deben llamarse desatenciones del atrevimiento, que dones de verdadero cu to. Pag. 32. num. 44.

Para ser bien admitidas de Christo, y de su Madre las dadivas, han de preceder primero las adoraciones.

Ibi num. 45.

De las promessas del mundo se sacan engaños; pero de sus dadivas, y desempeños, se sacan desesperaciones. Pag. 106. num. 35 y 36.

En los bienes del mundo todas la promeías, y dadivas fon mentiras; en los blenes del Cielo todas fon verdades. Ibis num. 39.

Dar lo que fobra, es jufticia de la piedad; dar lo que haze falta es exceffo del amor. Pag. 168. num. 50.

Dar con conocimiento que fe ha de malograr el fin del favor, es la cumbre de la liberalidad. Pag. 305. num. 27. El dàr ha de ser siempre sin imaginacion de recibir. Pag. 309. num.53. hasta 55.

Desagravios de Chisto.

Quexase el amor de Christo de vèr que le maltratan los Hebreos en estado de no poderlo sentir. Paga 118, num. 49. y 50.

Abrasole vn Crucifixo arrojandole al fuego apartado de la Cruz, porque con ella no se pudiera abrasas.

Pag 120. num.61.

Por borrar la memoria del agravio, dexò la piedad de Christo consu, mir su imagen en el suego. Pag. 121. num. 69.

Defengaño.

Defengañar à los Reyes de los malos informes de sus Validos, no lo puede executar el Poder con los imperios de la Magestad, sino el entendimiento con las armas de la discrecion. Pag. 21. num. 16. Desprecio.

Dexar el Mundo quando no se ha conocido, es vna dicha sin costa; despreciarle quando se ha tratado, es costossisma valentia. Pag. 373

num. 56.

No ay accion mas infigne, que defpreciar el Palacio vn Grande. Paga

58. num. 57.

Dexar el Cielo por la tierra, es genio de hombres; pero dexar la tierra por el Cielo, es buelo de Angeles. Pag.63. num. 103.

Es el Mundo vn imperio tan peregrino, que solo se alcanza quando se desprecia. Pag. 153. num.4.

En el Mundo puede fer vn hombre feñor de vn Imperio con el doni. nio; pero de todos con el desprecio. Ibi.

Nada es el Mundo para quien le goza, pero es mucho para quien le renuncia. Pag. 157. num. 34. hasta 38.

Es nada el Mundo presente quando se dexa, pero es todo despues de dexado. Pag. 158. num. 46. hasta

No es verdadero pobre el pobre que idolatra, aunque no le possea, en el oro, sino el que reniendo su pose session fabe tratarle con desprecio.

Pag. 164. num. 15.

No es lo heroyco de la virtud despreciar las Dignidades, fino despreciar el averlas despreciado. Page

Las Dignidades no son tan propiamente de quien las ocupa, como de quien las desprecia. Pag. 1718 num. 68.

Defgracia.

La mayor desgracia es convertirse en desgracia la dicha. Pag. 30. num

Recibir los favores de Dios para agradecerlos, es dicha; recibirlos para perderlos, es hazer a la dicha defgracia. Ibi.

No son tan desdichados los condenados en ser desdichados, como en ser desdichados aviendo perdido el fer dichosos. Pag. 88, num. 43.

La vitima infelicidad de los máles es, hallar cerradas las compaísiones à sus miserias. Pag. 89. num.

Devocion à Maria Santissima. En teniendo de nuestra parte à Maria, seguro està el favor de la divina assistencia. Pag. 5. num. 24. y 25.

Diamante.

Son tan dociles los diamantes de Chipre, que al contacto de la mano se desmoronan. Pag.85. num. 18.

Los Diamantes de la Scitia son tara obstinados, que ni se pueden quebrar à golpes, ni deslustrarse arrod jados à las ilamas. Ibi, num. 19.

Dicha.

Recobrarse de la miseria à la dicha; no es enmendar la vida passada, sino empezar vida nueva. Pag. 46 num. 21.

La mayor desgracia es, convertirse en desgracia la dicha. Pag. 30. num.

Dignidad .

No es la dignidad de quien la busca ansioso, sino de quien es para ella buscado. Pag. 171. num. 68, hasta

No se hizo solo la dignidad para mandar à los subditos, sino para sufrirlos, y quererlos. Pag. 201. num.47. Vid. Desprecio.

Los hombres quieren ver à sus ence migos destruidos; Dios solo pretende mirarlos humillados, Pag. 7. num. 46. 9 47.

Agradecer vn beneficio recibido, es

empenarà Dios à vn nuevo milagro. Pag. 8. num. 54. y 55.

Por Dios todo se ha de atropellar.

Pag. 30. num. 19.

Permitir Dios à vn sugeto que sea infirumento del mayor delito, es pena grave del numero de sus pecados. Pag. 32, num. 41.

Mas gusta Dios de ser alabado por la grandeza de su beneficio, que por la Magestad de su entendimientos

Pag. 50. num. 72.

Todo to que corre por mano de Dios, esta seguro; todo lo que corre por nuestra mano, es mas que aventurado. Pag. 219. num. 18.y 19.

Mas ostenta Dios su poder en reducir à vn pecador, que en aver formado el Mundo. Pag. 230. num.

Los mismos sentidos, que aplican los hombres contra el Cielo para ofenderle, aplica Dios para darles el Cielo en que gozarle, Pag. 298. num, 28. y 29.

No liega Dios à oftentar sus rigores; sino los endulza con sus piedades.

Pag. 308. num. 43.

Para Dios siempre es mas el que pretende hazerie menos. Pag. 3150

num.; 1. hafta 39.

No parece que cabe resistirse Dios à las poderosas armas de la humildad. Pag. 318. num. 54. hasta

Tanto mostrò Dios su Soberania convirtiendo a David, como haziendo que su deliro aya quedado en los siglos para exemplo. Pag. 332.

num.20. halta 23.
Suele Dios cassigar à los pecadores
concediendoles lo que le piden; y
favorecer à los virtuosos negando.
se a sus ruegos, Pag. 396. num.37.
y 38.

Discurso.

Mayores son las fatigas de vn discurto, que las que ocasionan los pastos de vn material movimiento. Pag. 236 num, 2, hasta 6.

Delcanfa quien padece dudas contra lo que vive; pero pierde la quietud quien fe halla entre dudas, que discurre. Pag. 237num.7.

Divinidad:

El man claro argumento de lo divino es , hazer à los infrumentos del delito, imagenes del exemplo. Pag. 332, num. 16, hasta 19.

## E

Elefante.

Tarda diez años el Elefante en nacer. pag . 95. num. 16.

San Eloy.

No trata la Providencia à Eloy como à hombre, fino como à Angel-Pag. 70. num. 16.

Tanto temia Eloy los cariños, y ala hagos del Mundo; que lloraba tiernamente le veneraffen por Santo, y aplaudisflen por milagrofos Pag. 72. num. 42.

El mayor martyrio de Eloy fueron los aplaulos de Santo. Ibi. num. 478

y 48.

Todos los hombres procuran esconder sus delitos; solo Eloy intenta ocultar sus milagros, Pag-76.num.

Enemigos.

Perdonar al enemigo es acción tan gloriosa, que llega à essera divina, Pag. 366. num. 31. hasta 34.

No merecen perdon los enemigos contra el comun. Pag. 3 68. num. 4.36 y figuientes.

Enemifeades.

Quien vive enemittado, vive en el Infierno. Pag. 364. num. 15. y figuientes.

Entendimiento.

Remedios comunes mas le asseguran con el entendimiento, que con el Poder. Pag. 21. num. 16.

No es tanta cuipa vna ceguedad, que ofende lo que no alcanza, como vn entendimiento, que agravia lo mismo que consella que adora. Pag. 29. num 17.

El entendimiento regula sus gastos por las necessidades; la voluntad mide sus gastos por las aficiones.

Pag. 69. num. 13. y 140

Es la mayor calificacion de vn entendimiento callar à vna calumnia, teniendo que responder à ella. Pag-127, num. 42.

No ay grandeza mas fobersua, que ocultar el entendimiento vna perfona. Pag. 149, num. 67. 68.

Heridas del entendimiento fon muy

fen-

De las cosas notables

sensibles: heridas de la voluntad parecen mas suaves. Pag. 212. num. 43.44.y 45. Vid. Defengaño.

Enydros.

La Serpiente Enydros tiene nativa opolicion con el cocodrilo , y introduciendose con maña, viva en sus entrañas, le despedaza. Pag: 426. num. 17.

Errores.

Mucho es preservar de errores; pero mas costa tiene deshazerlos, que estorbarlos. Pag. 125. num. 20.

Escandalo.

No se debe calligar por los mismos filos la flaqueza de vn tropiezo, que la verdad de vn escandalo. Pag. 344. num. 31. hafta 49.

Estatus.

La estatua de Memnon estaba fabricada con tal arte, que hiriendola vn rayo del Sol la hazia hablar. Pag. 427. num. 39.

Exemplo:

Los Soberanos autorizan con fu exemplo los infultos. Pag. 323. num. 26.

Mas culpa parece que tiene quien con fumal exemplo la provoca, que quien con su fragilidad la executa. Pag. 333. num. 26. y 27.

Ningun pecado de quien por su profession vive obligado al buen exemplo, es fencillo, fino doblado. Ibi. num. 28. hasta 55.

Delitos ocasionados de vn mal exemplo, mas son de quien con su exemplo los provoca, que de quien con su mano los executa. lbi.num. 27.

Exercito.

Enfaltando en va Exercito lo christiano, no aprovecha lo valerofo. Pag. 244. num. 50. y 51.

Bafta vn ladron folo en vn Exerciro, para que quede el Exercito mas valerolo vencido. Ibi, num. 51.

En competencia de milagros, y de filencios, mas admirable es el filencio de quien , pudiendo , no defiende su fama, que el milágro de quien saca de vn sepulcro vna vida. Pag. 229. num. 21.

Facor.

Recibir favores del Cielo para agradecerlos; es dicha; recibirlos para perderlos, es hazer à la dicha desgracia. Pag. 30. num. 21.

Mayor favor es revelar Dios el Myfterio de la Trinidad para que le creamos, que darnos los Sacramentos con que vivimos. Pag. 276.

num. 14 halta 67.

Olvidar el favor es la mayor ingratitud. Pag. 306. num. 30.

Suele Dios favorecer à los virtuosos negandoles aquello, que le piden. Pag. 396. num. 37. y 38.

Tal vez obliga mas escusarse del favor, que recibir el agafajo. Pag: 416. num. 31. y 32.

A quien detienen consideraciones humanas, no cree firmemente en las luzes, è inspiraciones divinas. Pag. 30. num. 19.

Fè que no obliga à buscar, desmerece

el caracter de Fè. Ibi.

Mas vale la Fè con que merecemos, que la vida con que nos remediamos. Pag. 276. num. 13 hasta

Echar menos los milagros visibles; no es tener Fè de Catolicos, es Fè de niños. Pag. 394. num. 23. y 24.

San Fermin.

Triunfò Fermin de si propio. Pag. 42. num. 15. hafta 36.

Defde los agrados de fu cuna empezo Fermin a confeguir de si la victoria, Pag: 43. num. 17.

Nunca mas desempeñada la Pontifieia Dighidad, que huyendo Fermin de su alto honor. Pag. 44. hum. 21. 22. y 23.

Siempre fue Fermin religiofamente cenido; pero la diguidad le pulo mas etrecho. Ibi. num. 19.

Tanto le chrecho Fermin , que folo tomo de la Dignillad el trabajo de la ocupacion, Ibi, num. 26.

Era preciso por la alta condicion de las prendas de Fermin, que todo el mundo Gevielle à can fingulares vira sudes de Patria. Iti, num. 28. hafta 350

Triunfo Fermin del Tyrano, Pag. 46.

Triunfo cambien del Sepulcro. Pag.

47. num. 50. hafta 69.

Derramando Fermin muchos milagros en la conveniencia agena, no quifo obrar ninguno para descubrir su gloria propia. Ibi. num. 52. y 53.

M as luze Fermin como Patrono de fu Nacion con sus patrocinios, que como prodigioso en sus milagros.

Pag. 49. num. 67.

San Francisco de Borja.

Solo por aver dexado Francisco su grandeza por militar en la Sagrada Companía, parece que merece en su canonizacion, no solo el titulo de Santo, sino el nombre de Santissimo. Pag. 58. mum. 60. hasta

Mayor Señor parecia Francisco sirviendo en la Compañía à sus Hera manos, que mandando en los Palacios, ò en los Exercitos. Pag. 59.

num. 66. hafta 71.

Mas Grande parece Francisco puesto à los pies del Pontifice en Roma, que en su Dosel augusto en Gandia, Pag.60. num. 76 hasta 79.

Ser Francisco Santo en el Trono, no folo puede admirar à los hombres, sino tambien à los Angeles. Ibi.

num. 80. hafta 88.

Aviendose Francisco quedado Grande, se huviera quedado Principe; pero por humillarse se hizo Angel. Pag. 61. num. 86. hasta 88.

Fundador.

Para fundar basta vn gran zelo; para reformar no basta el zelo, sino se junta vna grande discresion. Pag: 2,2, num. 48.

### G

Galas.

Tienen tan vil padre, que su padre sue vn pecado, Pag. 357. num. 58.
Con dificultad se pueda persuadir à que la afectada gala de la profanidad sea sin intension. Ibi. num. 60. hasta 63.

Gaftos.

El entendimiento regula fus gastos por las necessidades; la voluntad mide sus gastos per las aficiones

Pag. 69. num, 13. y 14.

Gastos hechos en culto dei Santissimo Sacramento, son el medio de multiplicar la hazienda, que se ha empleado en su culto. Pag. 310. num. 60.

No folo se halla el dinero que se ha gastado; pero aun se encuentra con mucho mayor excesso. Ibi.num.61,

hasta 65.

San Geronimo.

No puede ser mas alta gloria, que ser tan poderosa en la mano de Geronimo vna pluma, como en mano de vn Angel vna espada. Paga 125. num. 20. y 21.

No queria Geronimo descubrir su sciencia: por no manisestar en los otros Escritores la ignorancia. Ibis

num.26. hafta 31.

Tal es la modestia de Geronimo, que elige antes vna desmerecida calumina, que vna merecida alabanza; Pag. 128. num. 47.

No tirò Geronimo en sus escritos à obscurecer los antiguos, sino à alumbrar à los venideros. Ibid.

num. 52.

No es la luz de Geronimo Divina, per ro excede à nuestro aspecto, las esferas de humana. Pag. 129 num: 53. 54. y 55. Giorias.

Es natural assistir à los hombres quado los ven entre glorias; y dexarlos quando los ven entre penas.

l'ag. 92. num. 66.

Govierno.

No puede fer bueno para la conveniencia publica, quien no dexa por ella su grandeza propia. Pag. 14. num. 18. y 19.

Mirar el que govierna primero à sì que à la obligacion, no se escusa de gravissima necedad. Pag. 15.

num.25. hafta 27.

Mal se puede remediar el mal, que se experimenta en la Republica, quando todo el cuydado del que govierna es su conveniencia particular, y no la publica. Pag. 3.98.

num, 52. y 53.

Mirar por el bien comun, es en el que govierna confeguir à vn milmo siempo su bien particular. Ibid.

num. 54.

Guerras.

Guerras:

Vid. Culpas.

Grandes:

Quando los Grandes, y Poderosos no havieran de morir por humanos, espiraran de felizes. Pag 372. num. 4. y signientes. Vid. Exemplo.

## H

Hermosura.

La hermolura, y el amor son con quienes professa el tiempo mas nativa enemistad. Pag. 408. num. 46. y siguientes.

Hippoglofo:

Vn Laurel llamado Hippogloso, tiene vna corona de espinas, y lleva por fruto vnas lenguas, que salen por medio de las ojas. Pag. 117. num. 44.

Hombres.

Los hombres quieren vèr à sus enemigos destruidos; Dios solo pretende mirarlos humillados.Pag. 7. num46.y 47.

Todos los hombres quieren para si fus interesses. Pag. 21. num. 19.

Los hombres quanto mas suben, mas se ensanchan; los justos quanto mas suben, mas se estrechan. Pag. 44. num. 25.

Hombre, que padeciendo males propios, se olvida de ellos, por acordarse del bien de los estraños, siene mucho de Divino. Pag. 2222. num. 37.

Los hombres se acuerdan de los agravios, y olvidan los beneficios. Pag. 307. num. 39.

Rumildad.

A los desvanecidos los golpes los arruinan; à los humildes los golpes los adelantan, y coronan. Pag. 47. num. 49.

Esconder glorias vivos, es espiritus humano; esconderlas muertos, es espiritus, que riene visos de divino. Pag. 48. num. 54. 55. y 56.

Ay tanta diferencia de fervir a fer fervido, que parece Christo niño quando se dexa servir, y quando sirve, parece Señor Pag. 59. n.69.

Sirve San Francisco de Borja al compañero mas humilde, para oftencarte mas grande. Ibi aum. 71. 972. Mas aplausos configue la Nobleza por abatirse, que alcanza por entronizarse. Pag. 3 15 num. 30.

Para Dios siempre es mas el que pretende hazerse menos. Ibi. mum. 316 hasta 39. Vid. Dios, y Virtud.

## I

Idolatria.

Fue sa inventor el primer Rey del mundo Nemrod, ò Belo, sundador del Imperio de los Assirios, ò Caldeos. Pag. 22. num. 21.

Ignorancia.

Es terrible ignorancia abusar de vua gracia recibida, esperando recibir otra gracia nueva. Pag. 100.num: 49. y 50.

Imperio.

El del Mundo solo se alcanza quana do se desprecia. Pag. 153.

Los Imperios del mundo son tan singulares, que puede ser vn hombre Sesior de vn Imperio con el dominio, pero de todos con el desprecio. Ibi.

Tener imperio en lo Divino, parece que excede la margen de lo humano. Pag. 243. num. 546 hasta 57.

Ingraticud.

La mayor ingratitud es olvidar el favor. Pag. 306, num. 29.

Son tan sensibles las ingratitudes, que pueden, al parecer, ocasionar à un Dios penitencias, y dolores. Paga 422. num. 75.

Injurias.

No puede hazer tanto dano el injuriado respondiendo, como se hizo à si mismo el injuriante hablando. Pag. 362. num. 3. y siguientes.

Quieu le descompone à vna injuria, obra con baxera. Pag. 363. hum. 9.

Para no comar venganza de vna injuria, es la propia vtilidad muy fobrada caufa. Pag. 364. num. 14. y. figuientes.

Es honra el perdonar las injurias.Pag. 365, nom. 20. y 21.

Quien venga vna injuria, à si milmo se agravia. Pag. 366. num. Interes.

Ay hombres en el mundo, que sienten mas que les ofendan en su interès, que el agraviarlos en punto de Religion. Pag. 213. num. 53. y 54. Vid. Vara.

San forge.

Quando Diocleciano buscaba à les otros Martyres, Jorge buscaba à Diocleciano. Pag. 188. num. 36.

Bascaba Jorge el marcyrio, porque le

tenia por su tesoro, Ibi.

Pado la muerte quitar à Jorge la vida, pero no la victoria; porque yà en averla buscado quedaba la muerte vencida. Pag, 189. num. 42. hasta 46.

Quando todos buscan à Christo para conseguir, le busca Jorge para acompañarle en padecer. Pag. 190. num. 30.

Fue Jorge virtuofo en el Palacio de Diocleciano. Ibi. num. 58.

Tolerò Jorge invencibles, è inumerables tormentos, porque le habilitaba la Providencia para Patrono de vn Reyno estrasso, Pag. 193. num. 77. y 78.

Quantos gloriofos laureles ha confeguido la invencible Corona de Aragon, se deben à Jorge, y à su espa-

da. Pag. 194. num.85.

Mucho venciò Jorge vivo; pero mas ha conquittado despues de muerto.

Ibi, num. 85. y 86.

Pelea Jorge despues de muerto, porque le parece poco quanto peleò estando vivo. Ibi. num. 86. hasta

Parece que no juzgara Jorge por cabal la suprema felicidad de la essera, si en ella le jubilaran del osicio de pelcar, y el empleo de vencer, Ibi. num. 90. hasta 93.

Querer Joseph dexar à Maria Santilfima, sue humildad, por reconocerse indigno de compassia can santa.

Pag. 237. num. 9. y 10;

Fue cuydado de su amor, para escusar à Maria de la mayor desgracia. Ibi.

num.11, y 12.

Dando el Ciclo à Joseph por su Espofa à Maria, califica con la dadiva lo mucho que à Joseph ama.Pag.238, num.16.17. y 18.

Fue Joseph vno con Maria por su Es-

Goza Joseph autoridad casi soberana; por la soberana familia en que ima pèra. Pag. 243. num. 54.

Es tan alta la virtud, y Dignidad de Joseph, que casi pone pleyto à nuestro conocimiento. Ibi.num. 58;

Y 59

El cuydado, y afsistencia de Joseph à su Hijo Jesvs, es su grandeza mayor.Pag. 244. num. 65.

Ruestro Padre San Juan de Mata. Fue sabio como Apostol, y como Red demptor del cautivo. Pag. 2202

num. 25:

Los fabios del mundo fon fabios con el entendimiento; pero San Juan de Mata inventò vn nuevo modo de discurrir à sutilezas de la voluntad. Ibi. num. 31.

Lo que mas encargò nueftro Padre' San Juan de Mata-à sus Hijos estando para morir, sue el empleo de la Redempcion, y la tolerancia en el padecer. Pag. 215. num. 614

fuezes.

El Juez mas severo de nuestras culpas no sera la Justicia Divina, sino la misericordia de Dios agraviadas Pag. 321. num. 47. hasta 76.

Los Juezes deben, como particulares, perdonar todas las ofensas; pero como Juezes no pueden perdonar algunas injurias. Pag. 364. num. 13.

Fusticia. .

No ay mayor clemencia, que vna bien administrada Justicia. Pag. 367. num. 38. y 39.

Justos.

Los hombres quanto mas suben, mas se ensanchan; los Justos quanto mas suben, mas se estrechan. Pag. 44. num. 25.

### L

Lagrimas.

El amor humano entra por los ojos; el amor Divino entra por los llan-

tos. Pag. 93. num.3.

No rinden a Dios los ojos con la hermofura, que tienen, fino con el llanto, que derraman. Ibi, num, 4-Estima tanto Dios vnas lagrimas, que à no tener y à formado el Paray so, le formara de nuevo para darfele à quien llora. Pag. 25, num. 13. De las cesas notables.

Lagrimas de cumplimiento fon agua clara; lagrimas de amor verdades ro fon fangre fina. Pag. 96 num 20.

Es amor infigne llorar tanto por las culpas agenas, como por las culpas propias. Pag. 98. num. 35. Vid. Culpas.

Lafcivia.

Es tan ardiente la llama de la lascivia, que aun con la llama del infierno quiere introducir competencia. Pag. 249, num. 13, hasta 18.

En la guerra de la lascivia no venceh los valientes, fino los cobardes.

Pag. 250. num. 23.

Mas es vencer el impetu de vna lengua lasciva que porsia, que la vehemencia de vn tormento, que se acaba. Pag. 251. num. 24.25. y 26.

Mas triunfa quien vence alhagos contra la pureza, que quien vence incendios contra la vida Ibi, num. 27.

Es la lascivia vn vicio tan altivo, que lo primero que tira à dominar, es el entendimiento. Pag. 342. num.

13.

Laurel.

En las riberas del mar Bermejo nacen vnos laureles de piedra. Pag. 119: num. 54.

Leon.

La piel del Leon nunca se apolilla; y lo que se embuelve en ella, vive libre de carcoma. Pag. 427. num,

Liberalidad.

El ser justos mueve à respetos; el ser liberales mueve à adoraciones. Pag. 42. num. 10.

Es muy poco para vn enamorado, lo que parece mucho para vn generolo. Pag. 68, num. 12.13. y 14.

Tan fino, y liberal anduvo Chritto en la dadiva de la Eucharistia, que quiso hazerla à quien no avia de saber agradecerla, ni estimarla. Pag. 304. num. 18. hasta 21.

Dar con conocimiento que se ha de molograr el sin del favor, es la cumbre de la liberalidad.Pag. 305.

пипу. 27.

No es lo heroyco de la liberalidad dar el beneficio, y perderle; lo grande es perderle, y darle. Ibi. num. 28. Libertad.

No puede fer accion mas prodigiofa en un sujeto, que hazer por libertad lo mismo; que otros hazen por obligacion. Pag. 172. num. 76 hasata 86.

Libros.

Los libros de vn Doctor, fon para dife cursos delicados; los Libros de vn Redemptor, son para consolar affigidos. Pag. 210. num. 30.

Limofna.

Es vna vsura tan discreta la limosna, que interessa en lo que alarga. Pag.

167. num. 33.

Para hazer las limolnas, basta ver las miserias; sin aguardar à escuchae las suplicas. Pag. 168, num. 45.

En necessidades vltimas, y extremas, se deben anticipar las limosnas à las suplicas. Ibi, num.48.

Lisonja.

Lo milmo es tirarle à vn corazon lisfonjas, que clavarle lanzas. Pag: 191. num.61.

Aun es mas fiera la lanzada de vua lifonja, que la de la misma lanza. Ibi. num. 622

Aplaude la lisonja lo errado, y dexa el discurso incapaz de remedio. Pago 192. num. 70.

## M

Manzano Perfico:

Lleva por fruro vna forma de corazon, y por oja vna forma de Iengua. Pag. 118. num. 46. Maria Santissima.

No puede aver victoria fin la luz de

Maria. Pag. 5. num.26.

Quanto vence el Hijo de Dios con al Magestad de su Poder, haze que se atribuya a Maria con ignaldad. Ibi. num. 27.

Para la mayor victoria balla por sì fo-

Los mayores esfuerzos militares para las victorias, fon los cultos hechos a Maria, Pag. 9, num. 62,

No cabe en la bizarria de Maria recibir los obsequios, y no quererse obligar para pagarlos. Pag. 10. num. 62. hasta 66.

No puede va Rey tener on fa Corona mayor dia, que agrideciendo à Maria vas victoria. Ibi, num. 67.

Es Maria Madre para las fragilidades: pero no quiere mottrarfe san Ma-

Reg

dre

dre para las obstinciones. Pag. 24. num. 35.

Martyrio.

Los que esperan al Tyrano, vencen el martyrio; los que le buscau; vencen al Tyrano. Pag. 47. num.

Pad-cer martyrios, es valor; bufcarlos; fuena à increpidez. Pag. 188. num;

Es el buscar el martyrio ran peregrino ardimiento, que no ay humanos colores para su retrato, sino se recurre a lo Divino. Ibi. num. 37.

Morir de muerte, es tormento, que quica la vida; morir de autencia, es martyrio que traspassa la Alma.

Pag. 2 (9, num. 15;

Excede tanto el martyrio de vna aufencia al martyrio de vna muerte, que perder la vida es vn fimple lepulcro; padecer ansencias, vn de, clarado infierno. Ibi. num 17.

Memoria.

No congoja tanto la memoria de vna desgracia, como de vua gioria perdida. Pag. 88. num. 43.

Meritos. En el Mundo se configuen sillas suplicando; en el Cielo le configuen

mereciendo. Pag. 2 20. num.20. No arreglar à los meritos las gracias, se llama bizarria en el Mundo; perose llama injusticia en el Ciero. Pag. 268. num. 27. y 28

El puelto no merecido, es afrenta; el puelto merecido, es honra. Pag. 297.

num. 20. hafta 24.

Miedo.

En los lances apretados no ay mayor enemigo, que el miedo. Pag. 6. num.34.

Milagros:

Hazer milagros, es de Santos; hazerlos, y esconderlos, es de Santissimos. Pag. 76, num. 80.

Es comun a los hombres obrar maravillas con lo obrado; pero es propio de Dios obrarlas con lo dicho. Pag. 144. num 20.

Aunque fon grandes milagros los que hazen las obras, el mayor milagro es el que hazen vnas palabras. Ibi.

num. 21.

El medio para obligar al Cielo a milagros, no es dar à los necessitados lo sobrado, fino dar cambien lo

preciso. Pag. 169. num. 52. haf-

ta 550

Son intignes los milagros, que pafsan; pero son mayores los milagros, que duran. Pag. 205. num.

En competencia de milagros, y de filencios, mas admirable es el filencio de quien , pudiendo , no desiende su fama, que el milagro de facar de vn sepulcro vna vida. Fag. 229. Hum. 21.

Mayor milagro es enterrar en desen. gaños del Mundo los vivos , que bolver à los engaños del Mundo los muertos. Pag. 2;0. num. 28.

29. y 30.

Mis beneficio es hazer Dios vn milagro para que vno crea, que hazer vn milagro para que viva. Pag.

276.num. 16.

Descar milagros no es argumento de devocion; es indicio de curiolidad. Pag. 394. num. 23. 24. 25. y figuiences. Vid. Conversion, y Fe. Milericordia.

Valerse de la misericordia Divina para la injuria, no parece delito digno de clemencia. Pag 326. num.

48. y figuientes.

La Misericordia Divina desaprovechada se bolverà contra el pecador en justicia severa. Pag. 328. num.

63. hasta 65. La Misericordia Divina se debe esperarspero juntamente se debe temer.

10i. num. 68.

Santa Monica.

Confu llanto S. Monica formò, y reformò a Agullino. Pag. 95. num.

Muger que sabe llorar tanto como Monica por vna culpa agena, bien merece el riculo de Doctora, Pag.

97. num. 30.y 31.

Bien puede aver alguna muger, que se parezca en la agua de sus ojos à Monica, pero no avra muger que pueda cabalmente imitarla. Ibi. num. 32.

No Iloraba Monica para aumentar con fu lla to el merico propio, fino para merecer por la hijo a Agulti-

no.Pag.99.11um. 42. Monse.

Ay vno en la India, que goza de eterna Primavera. Pag. 363 num.9.

Mortificacion.

Mortificarse por culpas propias, cs amor de hombres; mortificarle por culpas agenas, es amor de Angeles. Pag. 199.num. 22. hasta 25. Mundo.

En el Mundo solo se adora al sugeto de quien se recibe. Pag. 32. hum.

Dexar el Mundo quando no se ha conocido, es vna dicha fin costa; desa preciarle quando le ha tratado, es costosisima valentia. Pag. 57. numi.

No dana el trato del Mundo, como no aya mundo por dedentro. Pag:

73. num. 50. 51. y 52. En los bienes del Mundo todas las dadivas, y promessas son mentiras; en los bienes del Cielo todas

Ion verdades. Pag. 106. num. 39. Es el Mundo vn Imperio tan peregrino, que solo se alcanza quando se desprecia. Pag. 153. num. 4.

Nada es el Mundo para quien le goza; pero es mucho para quien le desprecia. Pag. 157. num. 34. hasta

El Mundo presente es nada quando se dexa; pero es todo despues de dexado. Pag. 158. num. 46. haf-

ta 49.

No muere el Mundo para quien le dexa, fino para quien le olvida. Pag. 159. num. 56. y 57.

En el Mundo no es mio el caido, folo es mio el entronizado. Pag. 200.

Despues de aver dexado el Mundo? no ha de bolver jamas à nuestro pensamiento. l'ag. 358. num. 68. hafta 75.

Es Mar el Mundo porque le retrata en todo, Pag. 374. y figuien-

En la Corte del Cielo sube el mas pobre; en la Corte del Mundo sube el masrico. Pag. 376. num. 36. y figuientes.

En el Mundo precenden vivir vnos de que mueran otros. Pag. 399.num.

58, halta 64,

En el Mundo fe crece con las ruinas agenas; en el Cielo se erece con las prendas propias. Pag. 400. nam. 65. y figuientes.

El Mundo ama por voluntad; el Cielo quiere por entendamiento. Pagi

410. num. 64. y figuientes. Vid; Meritos.

Murmuracion:

Quando no se debiera condenar la murmeracion per indigna, fe debe repudiar por facil. Pag. 126. num. 34.

Murmuraciones injustas no desacreditan, fino honran; no infaman, fino acreditani Pag. 151. num. 87.

у 88.

El zelo de los buenos fe compadece de los malos; la maliguidad de los malos es la que murmura de los buenos. Pag. 382. num. 20.

El zelo fino no folo no cenfura culpas. que pueden ser dudosas, sino que pretenden escusar aun aquellas, que fon mas claras. Ibi num. 21. haf-

Quando la murmuracion no debiera escusarle por la infamia del delito; debia no executarse por la imposfibilidad moral del remedio. Paga 283. num.29. y figuientes.

Ninguna accion puede, ni debe murmurarle. Pag. 385. num. 43. y fi-

guiences.

Murmuracion no merecida, no folo no infama, fino que honra. Paga 386. num. 55. y 56.

No menos le murinura en ocasiones callando, que hablando. Pag. 3874 num. 59, y figuientes.

Natividad de Maria Santissimas

No quiere Maria la Corona con que nace para adornar fus hermotas fienes, fino para empleada en pue blicas veilidades. Pag.22. num, 18. y 19.

No nace Maria como Reyna para rea cibir oblequios, uno para empleara se en comunes beneficios. Ibi.num-

20. Nace Maria como Madre de pecados res para alumbrarlos. Pag. a 3. num. 31. halta 53. Necefidad.

At necessicado fe le debe dar antes que el llegue à pedir ; al ambicioto, sun despues de pedir, le le de. be negar. Pag. 167 mum. 41. Vid. Limolna.

RTT2

San Nicolàs de Bari.

Es Nicolàs tan insigne, que ho nace nino, sino grande, y abstimente. 1949-197, num. 9. hasta 36.

Por el milagro, que acaba vn San Pedro, empieza Nicolàs siendo niño.

Pag-201. num. 32.

Haze Nicolàs por librarse de los aplausos, lo que ordena Christo, que executen los Apostoles para librarse de los tormentos. Ibi. n. 36.

Huye Nicolàs de los aplausos como de la mayor persecucion. Ibi.

Elige el Ciclo à Nicolas por Obispo, porque le nombra por vn Vice-Dios en el Trono, y en el sepulcro. Ibi. num. 37. hasta 68.

Pifaba Nicolàs el mundo para no gozarle; pero no le despreciaba para no assistirle. Pag. 203. num. 53.

Todas las Naciones, y lenguas se necessitan para aclamar à Nicolàs sus glorias. Pag. 204. num. 58.

Treze figlos ha que esta manando agua del Sepulcro de San Nicolas de Bari. Pag. 205.num. 64. Nobleza.

Mas es nacer humilde, y hazerse Noble, que heredar ilustre Nobleza sin adelantarla, Pag. 185, num. 12.

Como la luz de la Fè vive sin obras apagada, el resplandor de la Nobleza vive sin obras disunto. Pag. 186, num. 13. 14. y 15.

A quien no continua los trofeos, que le hizieron Noble, no le sirve la Cruz de gala, sino de afrenta. Ibi. num. 16, 17, y 18.

A quien borra su antigua Nobleza, la honra se le buelve infamia; pero à quien la adelanta, la infamia se buelve honra. Ibi. num. 19.

Los Nobles no han de tener mas boca, que la espada. Pag. 187. num. 25, 26, y 27.

La verdadera Nobleza es, faber merecerla, y no contentarfe con heredarla. Ibi.num. 28.

Mas aplaufos configue la Nobleza por abatirfe, que alcanza por entronizarfe. Pag. 315, num. 30.

En los vanamente Nobles, mayor es la cobardia, que tienen al mundo, que al Cielo. Pag. 342. num.17.

Nombre.

Son los nombres el empeño de las ace ciones. Pag. 13. num. 10.

Nombre de fesos.

Elige Christo entre todos los demas nombres el de fesus, porque los demas explican su grandeza, y este significa Redempcion universal, y conveniencia publica. Pag. 13.11.10.

Tantos cuydados debiò efte titulo de fesos al Cielo, que aunque los He-breos intentaron borrarlo, no pudieron confeguirlo. Ibi, num. 11.

Por la intercession del nombre de fesos se destierran todas las desgracias, y se consiguen todas las dichas. Pag. 16. num. 32. hasta 52.

Es el nombre de fesustan eficaz para los prodigios, que parece no necesita de la Persona para los milagros. Ibi, num. 36, hasta 39.

Son las letras del Nombre de Fesos vnas firmas de su gracia, y vna escritura autentica para executar à Dios en nuestras suplicas, Pag. 17. num. 40. 41. y 42.

No parece que ay fuerza en la clemencia Divina para negarfe à nuestras suplicas, si van autorizadas con el patrocinio del nombre de fesus. Ibi, num.43.

Lo que no se pide por el nombre de fesos, aunque sea al mas digno, se puede neger; lo que se supplica en su nombre, aunque sea al mas indigno, parece que se debe conceder. Ibi. hasta el nume 46.

Es tan poderosa la intercession del nombre de fesus, que con otros intercessores se salva vno; con la intercession de este dulcissimo nombre se salvan todos. Ibi, num. 47. y 48

El nombre de fesus invocado, es remedio al digno; pero es castigo al que le pronuncia indevoto. Pag 18. num. 49. hasta 51. Vid. Ciristo.

## O

Obediencia.

Ay tanta diferencia de ofrecerse, à sacrificarse, que vn General mandado llenara el mundo de milagros; vn Predicador ofrecido, no obrara, aunque muy santo, prodigios. Pag-223, num-40.

Son los muertos mas obedientes à las vozes Divinas, que los vivos, Pag. 293, num 18.19, y 20.

Obras.

Obras:

Ser Principes para el mundo; consiste en el nacer; ser Principes para el Cielo, consiste en el obrar. Pag. 70. num. 21.

Odio.

El odio se contenta con vender al sujeto à quien aborrece; el cariño se precipita à matarle. Pag. 72. num.

En vn corazon humano es el afecto mas eficaz el odio. Pag. 417. num. 40. halta 46.

Ofen (as.

Perdonar las ofensas propias, es ser magnanimos; disimular las publicas, suera ser poco justos Pag. 369. num. 51. y siguientes.

Ofensas de Dios.

Ofender à Diospor falta de luz, es ceguedad humana; ofenderle con la luz en la mano, es horrible apoftassa. Pag. 30. num. 23. Oficio.

Admitir Oficios, que con el fobrefcrito de mandar tienen verdades de fervir, mas es penitencia que ambicion. Pag. 63. num. 102.

### P

#### Paciencia:

No puede ser mayor valor, ni entendimiento, que sufrir vn agravio no merecido. Pag. 296. num. 12. Padecer.

Tanto traspassa la alma padecer vna carcel por sus hermanos, como vna Cruz por el odio de sus mayores enemigos. Pag. 234. num. 62.

Patrocinio de Maria Santissima.

Bien podrà vn sugeto con el Patrocinio de Maria Santissima padecer algun tiempo à violencias de vn Tyrano; pero serà preciso salga victorioso con tan alto Patrocinio. Pag. 4. num. 16. y 17.

Si el Patrocinio de Maria permite algun espacio tyranias, es para hazer mas ilustres las victorias. Ibi-

num. 17. 18.9 19.

A quien mira Maria como à cofa suya, bien podrà padecer sustos entre eyranos; pero es para anegar despues los tyranos, y sacar à los suyos mas gloriosos, Ibi, num. 19Pecados.

Permitir Dios à vn sugeto que sea instrumento del mayor delito, es pena grave del numero de sus pecados. Pag. 32. num. 41.

Para vn pecado cometido fin verguenza, aun roda la Sangre Redemptora parece que no basta.

Pag. 3 37. num. 59.

Pecar de fragiles, es ruina de nuestro barro; pero continuar en las culpas, y hazer gala del delito, es obstinacion de demonio. Ibi. num-

Nuestros pecados son los que destierran las nubes en tiempo de esterilidades. Pag. 360. num. 89. y siguientes. Vid. Exemplo.

Pecador.

Mas oftenta Dios su poder en reducir à vn pecador, que en aver sormado el Mundo. Pag. 230. num.

El pecador ha de hazer penitencia como fino estuviera perdonado, aunque sepa con evidencia que està absuelto. Pag. 353. num. 17. y 18.

No ha de ser Abogado para defenderse, sino Fiscal para acusarse. Ibi. num. 23. y 24.

Penas.

No ay prenda mas gustosa, que vna pena ya padecida, Pag. 4. num.

La pena que fue mas dura, y aspera para la paciencia, es mas dulze, y suave para la memoria. Ibi, num.

Es natural assistir à los hombres quando los ven entre glorias, y dexarlos quando los ven entre penas. Pag. 92. num. 66.

Penicencia.

No se debe dilarar, sino ponerse por obra luego que se comete la culpa. Pag. 336. num. 55. hasta 78.

Cada día, que se dilata la penitencia, se haze mas dificil su medicina.Page 337. num. 61. 62. y 63.

Dexar la penitencia para el riempo de la enfermedad, es la locura mayor. Ibi, num 64-

La dilacion en la penitencia es nueltro mayor enemigo. Pag. 355.num.37. halta 41. Vid. Pecador.

San Phelipe Neri.

Hazia Phelipe fus limofpas fin aguar.

dar

dar à que se las pidieran. Pag. 167.

No daba Phelipe à los pobres solo lo que le sobraba, sino lo que le hazia falta precisa. Pag. 169. num. 52.

No folo despreciaba Phelipe las Dignidades, sino que despreciaba el averlas despreciado. Pag. 1706 num. 59.

No tan solamente despreciaba el aver despreciado las Dignidades, sino que despreciaba al Autor de este desprecio. Ibi.

No puede ser accion mas prodigiosa, que obrar en Phelipe, y en los suyos la libertad, lo que obra en los Religiosos la obligacion, Pag. 172. num. 76. hasta 86.

Piedad.

Dàr al pobre lo que fobra, es justicia de la Piedad; dàr lo que haze falta, es excesso del amor. Pag. 168. num. 50. y 51.

No llega Dios à ostentar sus rigores, si no los endulza con sus piedades. Paz. 308. num.43.

Tanta piedad es reducir al obstinado à rigores, como atraher al blando à piedades. Pag. 346. num. 51. hasta 78.

Plata.

Si la plata se laba con las cenizas del Basilisco, se assimila tanto al oro, que no se distingue, ni en el aspecto, ni en el peso, ni en lo solido. Pag. 441. num.21.

Pobres.

No es verda lero el pobre, que idolatra, aunque no le possea, en el oro; sino el que teniendo su possession, sabe tratarle con desprecio. Pag-164.num. 15.

Tienen tan alto poder los pobres, que multiplican lo que toman, y aumentan lo que reciben. Pag. 1693 num. 54. y 55.

Poder.

Remedios comunes, mas le asseguran con el entendimiento, que con el poder. Pag. 21, num. 16.

Quando los Poderolos no huvieran de morir por humanos, espiraran de felizes. Pag. 372. num. 4. y sin guientes.

No tiene virtud el mayor poder para fanar achaques, fi fe halla compliq ce en ellos. Pag. 398. num. 52: Vid. Brempto, y Pecador. Premio.

Con el excesso del premio esperados se borra todo el trabajo de lo par decido. Pag. 87. num. 32.

Predicador.

Es tanto mas facil el predicar, que el redimir, que predicar se puede hazer sin mandato; para redimir es menester vn precepto. Pag. 2088 num. 18. y 19.

Es tanto mas lo que se padece redie miendo, que predicando, que muestra Dios descanso quando embia à predicar, y publica incendios quando embia à redimir. Pag 209.n.20.

Prendas.

Nunca alaban las prendas agenas los necios, deshaziendose en elogios los sabios. Pag. 61. num. 87.

Solo fe llama Christo Principe Divid no, quando derrama la Sangre por los vassallos de su Imperio. Pag. 14. num. 20.

No parece que està la Corona bien puesta, sino derrama el Principe sa sangre por los vassallos en quien domina. Ibi num. 22.

Es la obligación del Principe derramar por los suyos toda la sangte de sus venas Pag. 15. num. 24.

Ser Principes para el mundo confilte en el nacer; fer Principes para el Cielo confilte en el obrar, Pag. 702 num, 21.

No tema esquadrones enemigos el Principe que religioso estiende as Santissimo Sacramento sus respetos. Pag. 269, num 40, hasta 45.

En las honras deben ser prodigos los Principes con sus vallallos. Pag. 270, num. 48.

Promessas.

En los bienes del mundo todas las promessas, y dadivas son mentiras; en los bienes del Cielo todas son verdades. Pag. 106, num. 32.

Promessas hechas de temor, nunca se llegan à cumplir. Pag. 338. num. 64. hasta 67.

Puestos.

No ensalzan los puestos, que se ocupan, sino las modestias con que se toman. Pag-78...num. 95. y 96. Vida Meritos.

Redemptor.

El redimir es blason de lo Divino. Pag. 209. num. 21.

La sabiduria de los Doctores es toda discurrir; la de los Redemptores es toda amar. Pag. 210.n.30.

Los libros de vn Doctor (on para difcursos delicados; los libros de vn Redemptor son para consolar affigidos. Ibi.

Mas padecen los Redemptores en vn Puerto de Christianos, que padecen en Argel entre cadenas, y Moros. Pag 216. num. 70. Vid. Pre-

dicador.

Reforma.

Para fundar basta vn grande zelo;para reformar no basta el zelo, sino ie junta vna grande discrecion. Pag. 232. num. 48.

Rey .

Faltara numero a las victorias de vo Rey, que sabe mostrarse à Dios agradecido. Pag. 8. num. 56.

Mas vence vn Rey zeloso saliendo à rezar à vna Iglesia, que con mil exercitos en campaña. Pag. 9.nnm. 58. y 59.

No puede tener vn Rey en su Corona mayor dia, que agradeciendo a Maria vna victoria. Pag. 11. num.

67. y 68.

Reves que miran las luzes del Ciclo para leguirlas, se coronan de acierros; Reyes que las miran fin querer guiarle por ellas, le despeñan en precipicios. Pag. 24. num. 4).

Nunca parecen mal padeciendo por amor de sus vassallos descomodidades los Reyes. Pag. 27. num. 1.

Vid. Desengaño.

Rhamno.

Es vn arbol muy espinoso, y tan singular, que herido de la colera del Sol, sin otra llama exterior, èl milmo se enciende. Pag. 120. num.

Riquezas.

En viendo à vn lujero poderoso, y rico, le adora el frenesi de las mortales antias, aunque fea va monstruo horrorofo. Pag. 164. Rum. 10. y 11.

Sabios.

La sciencia de vn semido lo, desvane. ce; la sciencia de vn sabio, consunde. Pag 81. num. 113. y 114.

Hablar lo que no se debe, y saber lo que no debe saberse, no es sciencia, fino ignorancia. Pag. 96. num;

Pluma de quien se fian todas las verda. des sagradas, bien puede ser en la verdad humana; pero en la ocupacion; es gloriofa. Pag. 124. num. 18. y 19.

La sciencia corra haze presumidos ; la grande buelve modeltos. Pag. 139:

num. 66.

Pluma, que se sabe consumir, y deshazer no es mucho que como de Fenix relascite a immortal. Pag-145. num. 31.

La teiencia del Mando es tener parà lo bueno los discursos dormidos; la sciencia del Cielo es tener para la perfeccion vivos los atectos. Pag: 228.nuin.14.

Mas dilonancia ay entre sabiduria, y amor, que entre Amor, y Magefcad. Pag. 405. num. 19. Vid. Redemptor.

Santissimo Sacramento.

Christo en el Sacramento de la Euchariltia vence nueltra codicia-Pag. 103. num. 17. halta 31.

Vence medra maia correspon lencia. Pag. 17. num. 13. halta 6 1.

No puede fer mayor mar villa , que estarle Christo libremente en este Sacramento faccificando cada hora. Page 172. num. 82.

Lo que parece en el Sacramento de la Eucharistia fer prodigo, es fer josto. Pag. 266 num 13 halta 45.

Lo que parece en la Eucharistia delperdicio , es provecho, Pag. 270.

nam. 46. hafta 68.

No tient que temer esquadrones enemigos, Principe que Religiofo ef. tiende il Santifsimo fus cultos, Pag. 169. num. 40. halta 45. Vide Gaffer , y Giberalidad. Sacrificio.

At merificio, que se ofrecia por el pecado, no le podian poner oleo. ni inciento. Pag. 335. num. 46.

La Sal de Sicilia fe obstina, y endua rece con la agua, y con el suego se liquida. Pag. 439. num. 6.

Ser Santo en los claustros, es deuda de la elección; serlo hallandose en el Trono, es admiración de la virtud. Pag. 60. num. 80.

Hazer milagros, es de Santos; obrarlos, y ocultarlos, es de Santissimos.

Pag. 76. num. 80.

Para los Santos la imitacion de sus virtudes es la mas Real gratitud; Pag. 195. num. 94. hasta 97. Sepulcro.

Sepulcro de quien se muriò para vencer, justamente queda escondido; sepulcro de quien vive eterno para triunsar, dignamente se respeta glorioso. Pag. 223, num. 41. Sepulcro de Christo.

Es el Sepulcro de Christo el deposito de su gloria. Pag. 425. num.

Mas glorias parece que goza el Cuerpo de Christo en el Sepulcro, que glorificado. Ibi, num. 11.

Aun no caben en las vozes Angelicas las glorias de Christo en el Sepulcro, Ibi. num. 12. 13. y 14. Silencio.

En competencia de milagros, y de sillencios, mas admirable es el silencio de quien, pudiendo, no defiende su fama, que el milagro de sacar de va sepulcro vna vida. Pag. 229, num. 21.

Syderites.
La piedra Syderites ocationa discordias. Pag. 305. num. 174

### T

Temor.

El valor saca de un ahogo un milagro; y el temor haze de un milagro un ahogo. Pag. 6. num. 33. Santa Terefa.

El privilegio de fer buscada Teresa de Christo, la acredita sin competencia de la mas insigne Santa. Pag. 82. num. 3. hasta 10.

Excede Terefa folo con vna accion de fu vida à todos los amantes, y à rodos los amores. Pag. 84. num?

Excediò al amor de Jonathas con David. Pag. 85. num. 23. hasta

Para amar vn Jonaras à David, non cessita de saber que su David le ama; para no amar à su Esposo Teresa, aun no la basta juzgar que su Esposo la olvida. Pag. 86.num.

Excediò Terefa al amor de Jacob con Raquel. Ibi. num. 30. hasta 45.

Juzgar Teresa que perdia todo lo que amaba, y amar, es amor sin exemplo en lo humano: es latrocinto hermoso del amor Divino. Pag. 87. num. 37.

Excediò Teresa al amor de Madalena con el Redemptor. Pag. 89. nume

45. hafta 69.

Fue gloria infigne de Terefa el no aver fido milagrofa. Pag. 227. num. 11. hasta 34.

Fue gloria infigne el no aver sido nueva Fundadora. Pag. 231. num. 35. hasta 57.

Pue tambien gloria insigne de Teresa el no aver sido Martyr de pena. Pag. 233. num. 58. hasta 68.

Los milagros mayores de Terefa fueron fus invictos fufrimientos. Pag. 228. num. 18. hafta 21.

Santiago.

Cede Santiago à sus compasseros las primacias de las glorias por llevarfe, como sino, la primicia de las penas. Pag. 217. num. 4.

Por ceder Santiago à sus companeros la primacia de sus glorias, le diò el Cielo el mas glorioso Revno, pues le hizo Patrono de España. Ibi, num-

A quien sue primero en el cuchillo, ò el Martyrio, como lo sue Santiago, era deuda hazerle primero en el Reyno. Pag. 218. num. 5. y 6.

Es Santiago vn Martyr tan fingular, que pareciendo ambicioso de sillas, solo es ambicioso de penas, Ibi. num. 7. hasta 57.

Otros Martyres mueren en Cruz hu: mana; con Santiago parte Christo fu Cruz divina. Pag. 219, n.11.

Todos los Martyres se apuran con vn Caliz, solo Santiago tiene valor para dos. Ibi. num. 15. Bs Santiago tan valeroso, que tiene aliento para que siendo tan valiente, le tengan los necios por cobarde. Pag. 220. num 25. y 26.

Obra mas Santiago por los estrasios de España, que por lograr su propia conveniencia. Pag. 221. num.

Dexa Santiago sus bienes, y olvida sus males, por atender à la salvacion de sus Españoles. Pag 222. num. 36.

Es Santiago el mas milagroso General de los Exercitos, que venera el Mando. Ibi. num. 38.

No pudiera Santiago ser General tan milagroso, si huviera pretendido el Oficio. Ibi, num. 38, 39, y 40.

Oniere Santiago para favorecernos; fer bulcado de nueltros votos, y folicitado de nueltras antias. Pag.

223. num.42.43. y 44. Tiempo.

Professa irreconciliable enemistad con eodo lo mortal. Peg. 408. num. 43.

Con quien professa el tiempo mas nativa enemistad, es con la hec-mosura, y el amor. Ibi. num. 46. y siguientes.

Tigre.

El Tigre se irrita con la Musica. Pag.

Santissima Trinidad.

Mayor favor es revelar Dios el Myfterio de la Trinidad para que le creamos, que darnos los Sacramentos con que vivimos. Pag. 276. num. 12. hasta 67.

Triunfo.

Vencer al enemigo anegando en fangre los campos, es trofeo humano; vencerle haziendole retirar, es triunfo divino. Pag. 6. num. 38.

Laureles sangrientos mas son llantos, que triunsos. Pag. 7. num. 41.

y 42.

Mas triunfa quien vence alhagos contra la pureza, que quien vence incendios contra la vida, Pag. 251. num. 27. y 28. Vid. Agradeciviento.

Trong.

emplea con fidelidad fus en labrar Tronos à fus Reel Cielo en recompenag 70.00m. 29.

## V

#### Valor.

Solo el valor es la arma, que vence los peligros. Pag. 6, num. 32.

El valor saca de vn ahogo vn milagro; y el temor haze de vn milagro vn ahogo. Ibi. num. 3; y 34.

En lo Militar, es la valentia vencer; en lo christiano, es la valentia, pudiendo vencer, huir. Pag. 220. num. 26.

En faltando en vn Exercito lo christiano, no aprovecha lo valeroso. Pag. 224. num. 50, y 51.

No puede ser mayor valor, ni entendimiento, que sufrir vn agravio no merecido. Pag, 296 num. 12. Vanidad.

A los desvanecidos los golpes los arruinan; à los humildes los golpes los adelantan, y coronan. Pag. 47. num. 49.

Vara

A varas, que se aplican à interesses, las averiguan sus origenes; vara que se emplea en maravillas, no ha menester mas origen, que sus obras. Pag, 70, num. 19.

Venganza.

Quien venga vna injuria, obra con baxeza. Pag. 363. num. 9.

Para no tomar venganza de ella, es propia vtilidad muy fobrada caufa. Pag. 364. num. 14. y figuientes.

Quien le venga, à si milmo le agravia. Pag. 366, num. 27,

Vicio.
No penden los vicios, ni las virtudes de los ingares, fino de los corazones. Pag. 73. num.49.

Victorias langrientas à colla de arroyos calientes, mas son venganzas, que troseos. Pag. 7. num. 44.

Ann la victoria, que mucho se anhela, se teme, se ha de ser à costa de mucha langre derramada. Ibi numa 44. y 45.

El modo de pedir al Cielo victorias, es agradecer las recibidas. Pag. 8.

num. 53. 9 54. El ler agradecidos à su Magestad sunda la seguridad de vencer. Pag. 224 num. 54. hasta 57. Vid. Maria Sansifetma. Vid. Rey.

1 Wis-

Virginidad.

Le tan alta prenda la Virginidad, que no ay cristal para copiarla en el Mundo, sino presta sus cristales el Cielo, Pag. 174, num. 1. Virtud.

El mayor espiritu humano se contenta con no ostentar sus virtudes; pero es de espiritu divino el procutar esconderlas. Pag. 48. num. 56.

No es lo heroyco de la virtud despreciar las Diguidades, sino despreciar el averlas despreciado. Pag.

Los virtuosos vna menudencia, que dexen de hazer por Dios, juzgan que lo pierden todo; los tibios, aunque dexen de obrar mucho de lo que pueden, juzgan que no pierden nada. Pag. 200. num. 29. 9

Querer exaltarfe en fuerça de la ria queza, es afrenta, exaltarfe por los passos de la virtud, es honra. Paga 297. num. 24.

La virtud se pierde en e cubilendola. Pag 426 nuro, 37. vit. Vicio, y Alabantas.

Vocacion.

No ay menudenci, en el Ciclo, ni en el Mundo, que Lien mirada no fea vna vocacion divina, que nos avifa, y nos llama. Pag. 3590 num. 740 y 750

Son los muertos mas obedientes à las vozes divinas, que los vivos. Pag. 393. num. 18. 19 y 20.

V10.

Aunque todos hagan vna cofa, no fiendo justo lo que hazen, no se puede llamar v/o. Pag. 325. num. 42. y 43.

### FINIS

